
VERHANDLUNGEN
DER

LANDESSYNODE

DER

EVANGELISCHEN LANDESKIRCHE

IN BADEN

Ordentliche Tagung vom Oktober/November 1968
(6. Tagung der 1965 gewählten Landessynode)

J

HERAUSGEBER: EVANGELISCHER OBERKIRCHENRAT IN KARLSRUHE 

HERSTELLUNG: VERLAGSDRUCKEREI GEBR.TRON KG., KARLSRUHE-DURLACH

1969



III

Inhaltsübersicht

I. Die Mitglieder des Evangelischen Oberkirchenrats
II. Die Prälaten

III. Die Mitglieder des Landeskirchenrats
IV. Die Mitglieder der Landessynode 
V. Der Ältestenrat der Landessynode

VI. Ständige Ausschüsse der Landessynode
VII. Die Redner bei der Landessynode

VIII. Verzeichnis der behandelten Gegenstände
IX. Eröffnungsgottesdienst; Predigt des Herrn Landesbischofs Professor Dr. Heidland
X. Verhandlungen der Landessynode

IV
IV
IV
Vf.
VI 
VIf.
VIII.
VIIIf.
If.
3—87

XL Vorträge anläßlich der Themenstellung der Landessynode
„Moderne Theologie und Gemeinde" 

Anlagen
89—124

Erste Sitzung, 28. Oktober 1968, vor- und nachmittags 3—61

Zweite Sitzung, 2. November 1968, vormittags 62—87

Moderne Theologie und Gemeinde, Vorträge anläßlich der Themenstellung der Landessynode 89—124

#
1. Professor D. Hans Walter Wolff: Beispiele wissenschaftlicher Bibelerklärung

gelegt zu Amos 3
vor-

89—100

2. Professor D. Heinz-Dietrich Wendland: Die Aufgabe des Laien in der Kirche und das
politische Engagement des Christen . 101—108

3. Dr. Hermann Timm: Die Theologie und das physikalisch-technische Weltverständ­
nis des neuzeitlichen Menschen . 109—116

4. Professor Dr. Ferdinand Hahn: Tradition und Interpretation dargestellt an Markus
4, 1—20 117—124

Anlagen

1. Entwurf einer Lebensordnung Ehe und Trauung.

2. Begleitwort zum Entwurf der Trau-Agende.

3. Entwurf Gottesdienstordnung für eine Trauung in besonderen Fällen.

4. Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwischen den Gliedkirchen der EKD.
Beilage 1: Ausarbeitung des theologischen Ausschusses der Arnoldshainer Konferenz zur 

Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwischen den Gliedkirchen der Evange­
lischen Kirche in Deutschland vom 9.—10. Mai 1968.

Beilage 2: Vereinbarung über Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft.
Beilage 3: Vorlage des Rechtsausschusses der Arnoldshainer Konferenz zur Kanzel- und 

Abendmahlsgemeinschaft.

5. Vorlage zu dem Bericht des Finanzausschusses über den Stand der Vorarbeiten zur Neurege­
lung des Finanzausgleichs.

6. Zwischenbericht über den Stand der Arbeit der Gesangbuchkommission.



IV

I.
Die Mitglieder des Evangelischen Oberkirchenrats

Landesbischof Professor Dr. Hans-Wolfgang Heidland,
Oberkirchenrat Hans Katz, ständiger Vertreter des Landesbischofs,
Oberkirchenrat Professor Dr. Günther Wendt, geschäftsleitender Vorsitzender des Oberkirchenrats,
Oberkirchenrat Günther Adolph,
Oberkirchenrat Ernst Hammann,
Oberkirchenrat Dr. Helmut Jung,
Oberkirchenrat Gerhard Kühlewein,
Oberkirchenrat Dr. Walther Löhr,
Oberkirchenrat Hans-Joachim Stein.

II.
Die Prälaten

Prälat Dr. Hans Bornhäuser, Freiburg; Prälatur Südbaden 
Prälat Dr. Ernst Köhnlein, Pforzheim; Prälatur Mittelbaden 
Prälat Horst Weigt, Mannheim; Prälatur Nordbaden

III.
Die Mitglieder des Landeskirchenrats

a) Landesbischof
Professor Dr. Hans-Wolfgang Heidland

b) Präsident der Landessynode
Angelberger, Dr. Wilhelm, Oberstaatsanwalt, 
Mannheim
(1. Stellvertreter: Schoener, Karlheinz, Dekan, 

Mannheim
2. Stellvertreter: Schneider, Hermann, Bürger­

meister i. R., Konstanz)

c) Landessynodale
1. Barner, Schwester Hanna, Oberin, Kork 

(Stellvertreterin: Debbert, Elfriede, Diplom­
volkswirtin, Karlsruhe)

2. Bußmann, Günter, Pfarrer, Pforzheim 
(Stellvertreter: Schweikhart, Walter, Dekan, 
Boxberg)

3. Ede, Richard, Direktor, Karlsruhe- Durlach 
(Stellvertreter: Hertling, Werner, Direktor, 
Weisenbachfabrik)

4. Göttsching, Dr. Christian, Regierungs- 
medizinal-Direktor Freiburg
(Stellvertreter: Günther, Hermann, Schulrat, 
Müllheim)

5. Hetzel, Dr. Helmut, prakt. Arzt, Ichenheim 
(Stellvertreter: Schmitt, Georg, Diplomkauf­
mann, Fabrikdirektor, Mannheim)

6. Höfflin, Albert, Bürgermeister, MdL., Denz­
lingen
(Stellvertreter: Gessner, Dr. Hans, Amts­
gerichtsdirektor, Schwetzingen)

7. Leinert, Erich, Dekan, Schopfheim 
(Stellvertreter: Feil, Helmut, Dekan, Bretten)

8. Schoener, Karlheinz, Dekan, Mannheim 
Stellvertreter: Hollstein, Heinrich, Pfarrer, 
Wiesloch)

d) die Oberkirchenräte (8)
e) Eisinger, Dr. Walther, Universitätsprofessor,

Heidelberg (als Mitglied der Theologischen Fakul­
tät der Universität Heidelberg)

f) die Prälaten (mit beratender Stimme) (3)



V

IV.
Die Mitglieder der Landessynode

Insgesamt 65, z. Zt. 64 Landessynodale, da für den zum Prälaten ernannten Dekan Horst Weigt noch kein Nachfolger bestellt ist.

Angelberger, Dr. Wilhelm, Oberstaatsanwalt, Mann­
heim (K.B. Mannheim), Präsident der Landessynode 

Barner, Schwester Hanna, Oberin, Kork b. Kehl 
(berufen), FA.

Baumann, Christian, Pfarrer, Spöck 
(K.B. Karlsruhe-Land/Durlach) HA.

Berger, Friedrich, Kirchenoberrechtsrat, Mosbach 
(K.B. Mosbach) FA.

Blesken, Dr. Hans, Arbeitsstellenleiter bei der Aka­
demie der Wissenschaften, Heidelberg 
(K.B. Heidelberg) RA.

Borchardt, Dr. Ellen, Hausfrau, Hohensachsen 
(K.B. Ladenburg-Weinheim) RA.

Brändle, Karl, Schulamtsdirektor, Niefern 
(K.B. Pforzheim-Land) HA.

Brunner, D. Peter, Universitätsprofessor, Neckar­
gemünd (berufen) HA.

Bußmann, Günter, Pfarrer, Pforzheim 
(K.B. Pforzheim-Stadt) HA.

Debbert, Elfriede, Diplomvolkswirtin, Karlsruhe 
(K.B. Karlsruhe-Stadt) FA.

v. Dietze, D. Dr. Constantin, Universitätsprofessor, 
Freiburg (berufen) RA.

Eck, Richard, Direktor, Karlsruhe
(K.B. Karlsruhe-Stadt) HA.

Eichfeld, Arthur, Regierungsschulrat, Plankstadt 
(K.B. Oberheidelberg) HA.

Eisinger, Dr. Walther, Universitätsprofessor, 
Heidelberg (berufen) HA.

Erb, D, Jörg, Oberlehrer i. R., Hinterzarten 
(K.B. Freiburg) HA.

Feil, Helmut, Dekan, Bretten
(K.B. Bretten/Pforzheim-Land) RA.

Finck, Dr. Klaus, Tierarzt, Hilsbach
(K.B. Sinsheim) HA.

Fischer, Rupert, Dekan, Heinsheim
(K.B. Neckarbischofsheim/Sinsheim) RA.

Gabriel, Emil, Industriekaufmann, Münzesheim 
(K.B. Bretten) FA.

Galda, Helmuth, Pfarrer, Buchen
(K.B. Adelsheim/Mosbach) FA.

Gessner, Dr. Hans, Amtsgerichtsdirektor, 
Schwetzingen (K.B. Oberheidelberg) RA.

Göttsching, Dr. Christian, Regierungsmedizinal- 
Direktor, Freiburg (K.B. Freiburg) FA.

Gorenflos, Gottfried, Oberstudienrat, Pfarrer, 
Emmendingen (berufen) HA.

Günther, Hermann, Schulrat, Müllheim 
(K.B. Müllheim) HA.

Häffner, Fritz, Pfarrer, Schönau bei Heidelberg 
(K.B. Ladenburg-Weinheim/Neckargemünd) RA.

Härzschel, Kurt, Sozialsekretär, MdB., Schopfheim 
(K.B. Schopfheim) FA.

Hagmaier, Heinrich, Landwirtschaftsschulrat, 
Waldenhausen (K.B. Wertheim) FA.

Henninger, Otto, Bürgermeister, Lengenrieden 
(K.B. Boxberg) FA.

Herb, August, Landgerichtsdirektor, Neureut-Heide, 
(K.B. Karlsruhe-Land) RA.

Herbrechtsmeier, Hartmut, Konrektor, Kehl
(K.B. Kehl) RA.

Herrmann, Oskar, Pfarrer, Freiburg 
(K.B. Freiburg) RA.

Hertling, Werner, Direktor, Weisenbachfabrik
(K.B. Baden-Baden) FA.

Herzog, Rolf, Oberstaatsanwalt i. R., Karlsruhe 
(K.B. Karlsruhe-Stadt) HA, PA.

Hetzel, Dr. Helmut, prakt. Arzt, Ichenheim 
(K.B. Lahr) HA.

Höfflin, Albert, Bürgermeister, MdL., Denzlingen 
(K.B. Emmendingen) FA.

Hollstein, Heinrich, Pfarrer, Wiesloch
(K.B. Oberheidelberg) FA.

Hürster, Alfred, Geschäftsführer i. R., Villingen 
(K.B. Hornberg) FA.

Jörger, Friedrich, Ingenieur, Karlsruhe-Durlach 
(K.B. Durlach) FA., PA.

Kley, Arnold, Amtsgerichtsdirektor i. R., Konstanz 
(K.B. Konstanz) RA.

Krebs, Hermann, Industriekaufmann, Binzen 
(K.B. Lörrach) RA.

Leinert, Erich, Dekan, Schopfheim
(K.B, Müllheim/Schopfheim) HA., PA.

Martin, Karl, Pfarrer, Karlsruhe
(K.B. Karlsruhe-Stadt) RA.

Michel, Hans-Günther, Pfarrer, Villingen
(K.B. Hornberg) FA.

Mölber, Emil, Werkmeister, Mannheim-Neckarau 
(berufen) FA.

Müller, Karl, Regierungs-Vermessungsamtmann, 
Buchen (K.B. Adelsheim) HA.

Müller, Dr. Siegfried, Lehrbeauftragter, Oberstudien­
rat, Heidelberg (K.B. Heidelberg) FA., PA.

Müller, Willi, Pfarrer, Heidelberg
(K.B. Heidelberg) RA., PA.

Nübling, Gustav, Pfarrer, Hauingen
(K.B. Lörrach) HA.

Rave, Hellmut, Pfarrer, Baden-Baden
(K.B. Baden-Baden/Kehl) HA.

Reiser, Walter, Apotheker, Pforzheim
(K.B.Pforzheim-Stadt) RA.

Schmitt, Friedrich, Altbauer, Leutershausen 
(berufen) HA.

Schmitt, Georg, Diplomkaufmann, Fabrikdirektor, 
Mannheim-Feudenheim (K.B. Mannheim) FA.

Schneider, Hermann, Bürgermeister i. R., Konstanz 
(K.B. Konstanz) FA.

Schneider, Wolfgang, Pfarrer, Immendingen 
(K.B. Konstanz) HA.

Schoener, Karlheinz, Dekan, Mannheim (berufen) 
HA.



VI

Schröter, Siegfried, Dekan, Lahr 
(K.B. Lahr/Emmendingen) RA.

Stratmann, Friedrich, Verleger, Daudenzell 
(K.B. Neckarbischofsheim) HA.

Schweikhart, Gotthilf, Pfarrer, Obrigheim (berufen) Trendelenburg, Hermann, Diplom-Ingenieur,
Schweikhart, Walter, Dekan, Boxberg

(K.B. Wertheim/Boxberg) RA.
Sick, Dr. Hansjörg, Pfarrer, Mannheim 

(K.B. Mannheim), HA.
Stock, Günter, Kaufmann, Pforzheim 

(K.B. Pforzheim-Stadt) FA.

Architekt, Weil/Rhein (K.B. Lörrach) FA.
Viebig, Joachim, Oberforstrat, Eberbach 

(K.B. Neckargemünd) HA.
Weis, Dr. Ingeborg, Oberstudiendirektorin, Mann­

heim (K.B. Mannheim) HA.

V.
Der Ältestenrat der Landessynode

a) Die Mitglieder des Präsidiums und die Vorsitzen­
den der ständigen Ausschüsse der Landessynode:

Angelberger, Dr. Wilhelm, Oberstaatsanwalt, Prä­
sident der Landessynode

Schoener, Karlheinz, Dekan, 1. Stellvertreter des 
Präsidenten und Vorsitzender des Hauptaus­
schusses

Schneider, Hermann, Bürgermeister i. R., 2. Stell­
vertreter des Präsidenten und Vorsitzender des
Finanzausschusses

Herb, August, Landgerichts­
direktor

Bußmann, Günter, Pfarrer
Eck, Richard, Direktor

Schriftführer 
der 

Landessynode

Kley, Arnold, Amtsgerichts- 
direktor i. R.

Krebs, Hermann, Industrie­
kaufmann

Schweikhart, Gotthilf, Pfarrer

Schriftführer 
der 

Landessynode

v. Dietze, D. Dr. Constantin, Universitätsprofessor, 
Vorsitzender des Rechtsausschusses

b) Von der Landessynode gewählte weitere Mitglie­
der des Ältestenrates:
Blesken, Dr. Hans, Arbeitsstellenleiter

(Akademie der Wissenschaften)
Debbert, Elfriede, Diplomvolkswirtin
Günther, Hermann, Schulrat
Hetzel, Dr. Helmut, prakt. Arzt
Jörger, Friedrich, Ingenieur

VI.
Ständige Ausschüsse der Landessynode

a) Hauptausschuß

Schoener, Karlheinz, Dekan, Vorsitzender
Viebig, Joachim, Oberforstrat, stellv. Vorsitzender
Baumann, Christian, Pfarrer
Brändle, Karl, Schulamtsdirektor
Brunner, D. Peter, Universitätsprofessor
Bußmann, Günter, Pfarrer
Eck, Richard, Direktor
Eichfeld, Arthur, Regierungsschulrat
Eisinger, Dr. Walther, Universitätsprofessor
Erb, D. Jörg, Oberlehrer i. R.
Finck, Dr. Klaus, Tierarzt
Gorenflos, Gottfried, Oberstudienrat, Pfarrer
Günther, Hermann, Schulrat
Herzog, Rolf, Oberstaatsanwalt i. R.
Hetzel, Dr. Helmut, prakt. Arzt
Leinert, Erich, Dekan
Müller, Karl, Reg.-Vermessungsamtmann
Nübling, Gustav, Pfarrer

Rave, Hellmut, Pfarrer
Schmitt, Friedrich, Altbauer
Schneider, Wolfgang, Pfarrer
Sick, Dr. Hansjörg, Pfarrer
Stratmann, Friedrich, Verleger
Weis, Dr. Ingeborg, Oberstudiendirektorin

(24 Mitglieder)

b) Rechtsausschuß
v. Dietze, D. Dr. Constantin, Universitätsprofessor, 

Vorsitzender
Herb, August, Landgerichtsdirektor 

stellv. Vorsitzender
Blesken, Dr. Hans, Arbeitsstellenleiter bei der

Akademie der Wissenschaften
Borchardt, Dr. Ellen, Hausfrau
Feil, Helmut, Dekan
Fischer, Rupert, Dekan
Gessner, Dr. Hans, Amtsgerichtsdirektor
Häffner, Fritz, Pfarrer



vn
Herbrechtsmeier, Hartmut, Konrektor
Herrmann, Oskar, Pfarrer
Kley, Arnold, Amtsgerichtsdirektor i. R.
Krebs, Heimann, Industriekaufmann
Martin, Karl, Pfarrer
Müller, Willi, Pfarrer
Reiser, Walter, Apotheker
Schröter, Siegfried, Dekan
Schweikhart, Walter, Dekan

(17 Mitglieder)

c) Finanzausschuß
Schneider, Hermann, Bürgermeister i. R., 

Vorsitzender
Höfflin, Albert, Bürgermeister, MdL., 

stellv. Vorsitzender
Barner, Schwester Hanna, Oberin
Berger, Friedrich, Kirchenoberrechtsrat
Debbert, Elfriede, Diplomvolkswirtin
Gabriel, Emil, Industriekaufmann
Galda, Helmuth, Pfarrer
Göttsching, Dr. Christian, Reg.-Medizinaldirektor
Härzschel, Kurt, Sozialsekretär, MdB.

Hagmaier, Heinrich, Landwirtschaftsschulrat
Henninger, Otto, Bürgermeister
Hertling, Werner, Direktor
Hollstein, Heinrich, Pfarrer
Hürster, Alfred, Geschäftsführer i. R.
Jörger, Friedrich, Ingenieur
Michel, Hans-Günther, Pfarrer
Mölber, Emil, Werkmeister
Müller, Dr. Siegfried, Lehrbeauftragter, Ober­

studienrat
Schmitt, Georg, Dipl.-Kaufmann, Fabrikdirektor
Stock, Günter, Kaufmann
Trendelenburg, Hermann, Dipl.-Ing., Architekt

(21 Mitglieder)

d) Planungsausschuß
Jörger, Friedrich, Ingenieur, Vorsitzender
Müller, Dr. Siegfried, Lehrbeauftragter, Ober­

studienrat, stellv. Vorsitzender
Herzog, Rolf, Oberstaatsanwalt i. R.
Leinert, Erich, Dekan
Müller, Willi, Pfarrer

(5 Mitglieder)

VII.
Die Redner bei der Landessynode

Adolph, Günther, Oberkirchenrat
Altmann, Hans, Kammergerichtsrat a. D.
Angelberger, Dr. Wilhelm, Oberstaatsanwalt,

Seite 

13f. 
4

Präsident der Landessynode .

Baumann, Christian, Pfarrer ..
Borchardt, Dr. Ellen, Hausfrau :
Brunner, D. Peter, Universitätsprofessor
Bußmann, Günter, Pfarrer ........................................
v. Dietze, D. Dr. Constantin, Universitätsprofessor .
Eisinger, Dr. Walther, Universitätsprofessor
Feil, Helmut, Dekan........................................

3f., 4ff., 7ff., 9ff., 14ff., 18, 26, 32, 39f., 41, 42, 47, 48, 
55, 58, 59, 60, 61, 62ff., 66, 67, 68, 69, 70, 72, 75f., 77, 
79, 80, 82f., 84, 85, 87
61
78
40, 66, 67, 69, 78, 82, 84f.
64, 84
43ff., 47f., 66, 67, 77
60
66, 67, 84

Friedrich, D. Dr. Otto, Professor, Oberkirchenrat i. R. 18ff.
Fuchs, Doris, cand. theol.
Gabriel, Emil, Industriekaufmann
Gessner, Dr. Hans, Amtsgerichtsdirektor
Göttsching, Dr. Christian, Reg.-Medizinaldirektor
Gorenflos, Gottfried, Pfarrer, Oberstudienrat
Günther, Hermann, Schulrat.
Härzschel, Kurt, Sozialsekretär, MdB.
Hammann, Ernst, Oberkirchenrat 
Heidland, Dr. Hans-Wolfgang, Professor,

Landesbischof
Herzog, Rolf, Oberstaatsanwalt i. R.
Höfflin, Albert, Bürgermeister, MdL..
Hollstein, Heinrich, Pfarrer .
Jörger, Friedrich, Ingenieur .
Jung, Dr. Helmut, Oberkirchenrat .
Krebs, Hermann, Industriekaufmann.

41
55ff.
69f.
59, 60
14, 59f., 65f., 67, 81, 84, 85 
40f.
77, 78
78f.

. 40

60, 61, 79
64
14, 64, 80f., 82
60
79, 82, 83
77f., 79, 81 f., 83



VIII

Kühlewein, Gerhard, Oberkirchenrat.
Leinert, Erich, Dekan
Löhr, Dr. Walther, Oberkirchenrat . 
Müller, Dr. Siegfried, Lehrbeauftragter, Ober-

16ff., 64, 69
79, 80, 82
48ff., 77

studienrat .
Rave, Helmut, Pfarrer
Roos, Fritz, Oberkirchenrat .
Schmitt, Friedrich, Altbauer...........................
Schmitt, Georg, Dipl.-Kaufmann, Fabrikdirektor
Schneider, Hermann, Bürgermeister i. R.
Schneider, Wolfgang, Pfarrer
Schoener, Karlheinz, Dekan .
Schröter, Siegfried, Dekan . 
Schweikhart, Gotthilf, Pfarrer
Sick, Dr. Hansjörg, Pfarrer .
Simon, Dr. Helmut, Bundesrichter
Stock, Günter, Kaufmann
Stürmer, Dr. Karl, Pfarrer...........................
Trendelenburg, Hermann, Dipl.-Ing., Architekt 
Viebig, Joachim, Oberforstrat ....
Weis, Dr. Ingeborg, Oberstudiendirektorin .

60, 76f.
7, 9, 59, 60, 61, 77, 80, 82, 85ff.
26ff., 41f.
85
40, 79
83
79
59, 68f., 82, 83
40, 70ff.
76f.
64
32ff., 41
83
59
79, 81, 83f.
58f., 67f., 69, 84
72ff., 81

VIII.
Verzeichnis der behandelten Gegenstände

Seite

Begräbnis, das kirchliche ..., Entwurf einer Lebensordnung, Schreiben von Pfarrer
Cramer, Niefern

Beihilfevorschriften, Abänderung der ..., Antrag des Pfarramtes Weitenau.
Berlin-Brandenburgische Landeskirche, Grußwort des Vertreters.
Bischofswahlkommission, Wahl eines theologischen Mitgliedes in die...

15f. 
ll,79f.
4
5f., 18

Dekanate, Neuordnung der. .., Antrag von Pfarrer Gerhard Leiser, Evangelischer
Gemeindedienst Karlsruhe und von Pfarrer Cramer, Niefern . 

Diakonissenmutterhaus Bethlehem in Karlsruhe, Dankesschreiben
Ehe und Trauung, kirchliche Lebensordnung....

Einführungsreferat von Oberkirchenrat Kühlewein.
EKD-Synode, Bericht von Professor D. Dr. v. Dietze
EKD, Vertreter der..., Teilnahme an der Tagung der Landessynode.

9
62
12, 67ff. Anlage 1—3 
16ff.
43ff.
6

Finanzausgleich, Stand der Vorarbeiten zur Neuregelung des...
Bericht von Oberkirchenrat Dr. Löhr .................................
Bericht von Synodalen Gabriel...............................................

Gesangbuchkommission, Zwischenbericht..................................
:

„Hilfe für die Opfer der Gewalt in der Welt", Antrag des Sonderausschusses..
Jugend, Mitarbeit von Vertretern der ... in der Landessynode, Antrag der

48ff., Anlage 5 
55ff.
58ff., 84f., Anlage 6
9, 83

Kandidaten des Petersstiftes Heidelberg 63
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwischen den Gliedkirchen der EKD, Vor

lage des Evangelischen Oberkirchenrats
Katechumenat, Erarbeitung einer Gesamtkonzeption des..., Antrag des Landes­

9, 70ff., Anlage 4

kirchlichen Arbeitskreises für Konfirmandenunterricht .
Kleiner Verfassungsausschuß, Bericht des Vorsitzenden.........................................
Landeskirche, 50 Jahre badische ..., seit Trennung vom landesherrlichen Regi-

15 
47f.

ment, Vortrag von Oberkirchenrat i. R. Professor D. Dr. Friedrich .
Landeskirchenrat, Wahl theologischer Mitglieder in den ...

18ff.
5f., 18, 42, 47

Landessynode, Einladung von Gästen zu den Tagungen der..., Eingabe des Aus­
schusses für Ökumene und Mission

Lebensordnungsausschuß II, Mitglieder des....
8 f.
64



IX

Lehrbücher für den Unterricht an Volks- und Realschulen, Antrag der Religions­
pädagogischen Arbeitsgemeinschaft in den Kirchenbezirken Kehl und Lahr und
der Arbeitsgemeinschaft Odsbach............................................................

Lektoren, Bezeichnung der ..., Eingabe von Pfarrdiakon Grascha
Maas, D. Hermann, Prälat i. R., Grußwort
Pfarrbesoldung, Schreiben des Evangelischen Oberkirchenrats zur...........................
Pfarrkolleg, Vermehrung der ..., Bitte des Südbadischen Pfarrkollegs 1968.
Pfarrwohnungen, Neufestsetzung der Mietwerte für ..., Antrag des Pfarramtes

12ff., 83f.
8
62
7
7

Weitenau
Theologische Arbeit der Synode, abschließendes Wort . 
Theologische Arbeit nach der Synode,

:
llf., 83 
64ff.

Antrag von Synodalen Hollstein und anderen 63f.
60
89ff.
76ff.
12, 16ff., 67ff., 
Anlage 1—3
79

Theologische Arbeitstagung, Zeitplan.
Theologische Vorträge.............................................
Theologisches Studienhaus Heidelberg, Bauvorhaben .
Trauagende, Entwurf einer..

Tüllinger Höhe, Evangelisches Kinderheim, Grundstücksankauf . 
Uppsala, Weltkirchenkonferenz in....,

Bericht von Oberkirchenrat Roos, Speyer .
Bericht von Bundesrichter Dr. Simon, Karlsruhe

Urlaubsordnung für Pfarrer u. a., Schreiben des Evang. Oberkirchenats zur ...
Wahlalter, Herabsetzung des..., Antrag des Evangelischen Pfarramts Christus-

26ff.
32ff.
7

kirche/Südpfarrei in Heidelberg. 14f.
Weltmission, Planung einer Informations-, Fürbitte- und Opferaktion für die ...

Bitte des Evangelischen Oberkirchenrats . 9f., 85ff.



1

Gottesdienst
bei der 6. Tagung der 1965 gewählten Landessynode am 27. Oktober 1968 in der Kapelle des Hauses der 

Kirche (Charlottenruhe) in Herrenalb
Predigt des Herrn Landesbischofs Prof. Dr. Hans-Wolfgang Heidland

Text: Jer. 15, 16

Liebe Schwestern und Brüder!

Wir wollen uns auf dieser Tagung damit be­
schäftigen, daß wir die alte Botschaft der Bibel über­
setzen in das Leben von heute, damit der Mensch 
unserer Tage das Wort Gottes, das an ihn persön­
lich und an seine Welt gerichtet ist, aus dem alten 
Zeugnis vernimmt. Zu Beginn eines solchen Unter­
nehmens kann man nichts Besseres tun, als daß man 
sich in dieses Gebet des Propheten mit hineinneh­
men läßt. Wahrer und sprachlich schöner kann wohl 
nicht von dem Wort Gottes gesprochen werden, als 
es der Prophet hier tut. „Dein Wort ward meine 
Speise, sooft ich's empfing." Im Urtext klingt es noch 
kräftiger: „Ich verschlang dein Wort, sooft ich’s 
empfing.“ „Dein Wort ist meines Herzens Freude 
und Trost, denn ich bin ja nach deinem Namen ge­
nannt, Herr, Gott Zebaoth." Freilich, zwei Sätze 
nach diesem starken Bekenntnis stehen vielleicht 
die furchtbarsten Worte, die in der Bibel ein Beter 
zu Gott spricht: „Du bist mir geworden wie ein 
trügerischer Born, der nicht mehr quellen will.“ 
Jeremia ist nicht der unverwüstliche Optimist. Ein 
Psychologe würde ihn einen labilen, zartbesaiteten 
Menschen nennen. Wie war er entsetzt, als er be­
rufen werden sollte: „Ich bin zu jung!" Er stemmte 
sich dagegen. Und ausgerechnet dieses Nerven­
bündel, diesen skrupulösen Menschen macht Gott 
zu seinem Mund, durch den er dem Volk das Ge­
richt ankündigt! Ausgerechnet dieser feinsinnige 
Mensch muß das Unpopulärste tun, was es für einen 
Redner zu tun gibt: statt das Volk in seinen Plänen 
zu bestärken und ihm den ersehnten Frieden zu
verkündigen, muß er Unheil und Untergang vor-
aussagen. Das läßt ihn einsam werden, verspottet 
und verfolgt. „Ich habe mich nicht zu den Fröhlichen 
gesellt noch mich mit ihnen gefreut, sondern saß 
einsam, gebeugt von deiner Hand; denn du hattest 
mich erfüllt mit Grimm. Warum währt doch mein 
Leiden so lange und sind meine Wunden so schlimm, 
daß sie niemand heilen kann? Du bist mir geworden 
wie ein trügerischer Born, der nicht mehr quellen 
will."

Ach ja, wie schön wäre es, wenn das unser Auf­
trag wäre, dem Menschen zu sagen, was er hören 
möchte!, — den Manager zu bestätigen in seinen Dis­
positionen, dem Politiker Segen zu verheißen für 
sein Programm, dem Establishment zu versichern: 
„Gott will Autorität", und mit der APO zu solidari­
sieren: „Gott ist Revolutionär“, unseren Gemein­
den vom Hinterland zu erklären: „es bleibt bei der 
Sitte", und den Jungen im Gymnasium: „das Heil 
liegt in der Pille!"
' Gott will das nicht. Er führt uns seinen Weg —
nun wirklich in die Minorität — in eine, vor der man 
nicht zittert, sondern über die man spottet. Das tut

weh und treibt in Krisen, auch des eigenen Glau­
bens.

In dieser Lage erinnert sich Jeremia dessen, was 
er einmal erlebt hat. Oder besser, nicht er erinnert 
sich; das Entscheidende ist, daß er Gott erinnert 
an das, was Gott ihn hat erleben lassen. Er er­
innert Gott daran, daß Gott ihm einmal sein Wort 
gab, nicht als ein theologisches Problem, sondern 
als eine Speise, von der man leben konnte. „Dein 
Wort ward meine Speise, sooft ich's empfing." Das 
ist kein schöner Wandspruch, das ist der Schrei der 
gepreßten Seele eines Menschen am Rande der Ver­
zweiflung, ein Beschwören Gottes. Im Alten Testa­
ment wird oft so gebetet. Gott wird bei dem ver­
haftet, was er einmal getan hat. Gott wird gepackt 
an seiner Gnade, die er einmal erleben ließ, damit 
er sich treu bleibt und weiter gnädig ist. Biblisch 
sind nicht die Appelle an den Menschen, die un­
serer Synoden letzte Weisheit sind. Biblisch sind — 
ich habe das noch von keiner Synode gehört — die 
Appelle an die Treue Gottes, daß Gott durchhält 
und bei dem bleibt, was er einmal getan hat. So­
lange man sich noch mit Appellen an den Menschen 
wendet, hat man nicht gemerkt, welche Stunde für 
die Kirche geschlagen hat. Unsere kirchliche Lage 
ist so, daß mit Apellen an uns Menschen nicht mehr 
zu helfen ist. Was uns bleibt, ist diese, uns seltsam 
anmutende Möglichkeit, an Gott zu appellieren.

So blickt Jeremia zurück auf sein Leben, nicht um 
sich vor den Unbilden der Gegenwart in die Ver­
gangenheit zu flüchten; auch nicht, um von daher 
Lehren zu schöpfen oder sich selber Mut zu ma­
chen. Für die Bibel ist die Geschichte Feld der gro­
ßen Taten Gottes. Die Geschichte dient dem bib­
lischen Beter als Argument gegen Gottes Schwei­
gen, gegen Gottes scheinbaren Tod in der Gegen­
wart. Das ist eine Art zu beten, die außer Kurs ge­
kommen ist, die wir aber wieder lernen müssen, 
wenn wir noch eine Chance haben wollen. Wie das 
Kind die Hand des Vaters, aus der es so viel Freund­
lichkeit empfangen hat, schüttelt, wenn es meint, 
daß der Vater mit seinen Gedanken weit weg sei 
und nicht höre, so schüttelt der Prophet das, was er 
von Gott noch in der Hand hält, seinen Namen, als 
Inbegriff dessen, was er von Gott erfahren hat: 
„Herr, Gott Zebaoth!"

Liebe Schwestern und Brüder, wir müssen Gott 
daran erinnern, wie er uns einmal sein Wort hat 
erfahren lassen. Keiner von uns säße wohl hier, 
wenn er nicht irgendwann einmal diese Speise ge­
schmeckt hätte. Das mag gewesen sein auf dem 
Krankenbett, am Ende der Kräfte, oder am Schreib­
tisch, überwältigt von der Last der Arbeit; das kann 
gewesen sein in einer tiefen Enttäuschung über einen 
Menschen. Da existierten wir buchstäblich von Wort 
zu Wort, wie wir es aus dem Losungskalender



2

nahmen oder in unserer Bibel lasen. Wir zehrten 
von diesem Wort mehr als von Brot und anderem. 
Darauf müssen und dürfen wir heute Gott fest­
nageln: „Herr, Gott Zebaoth! Weil du derselbe bist 
und dir treu bleibst, kannst du auch jetzt dein Wort 
mir lebendig werden lassen!"

Jeder von uns hat erlebt, welche Freude in ein 
Herz einzieht, wenn uns durch das Wort der Schrift 
einmal Gott so anspricht, daß wir seiner Gegen­
wart felsenfest gewiß werden. Psychologisch ge­
sehen ist diese Freude dadurch zustande gekommen, 
daß eine letzte Sehnsucht in uns Erfüllung gefunden 
hat: daß eine Gemeinschaft — und der Mensch ist 
auf Gemeinschaft hin angelegt — geschlossen wurde, 
besser gesagt: uns bewußt wurde, die an keine an­
dere zwischenmenschliche Kommunikation auch nur 
heranreichen kann. Die Freude ist entstanden, weil 
wir aus der Sinnlosigkeit, an der wir litten, befreit 
worden sind zu einem hellen Verständnis unseres 
Lebens.

Diese Befreiung ist die Botschaft der Kirche. Nicht, 
was wir alles zu tun haben, sondern was Gott tun 
will und getan hat, nicht aus der Theorie heraus 
gesagt, sondern aus der eigenen Erfahrung bezeugt. 
Ich weiß nicht, ob Trost und Freude daraus er­
wachsen, daß wir die Gemeinde auffordern, sich 
nun auch noch die Sorgen der UNO zu eigen zu 
machen. Gewiß muß uns die UNO beschäftigen, aber 
die Kirche ist nun einmal nicht die UNO. Die Kirche 
hat auch nicht — wie die UNO — zuerst und zu­
letzt Sorgen. Zuerst und zuletzt hat sie Freude und 
Trost. Mich befällt Grauen und Bedrückung, wenn 
ich höre, worum sich die Kirche zu kümmern habe, 
— um das und um jenes, der eine wartet auf eine 
Verlautbarung zu diesem Problem, der andere zu 
jenem. Trost ist etwas anderes. Trost war es in 
meinem Leben, wenn mir Gott die Gewißheit schenk­
te, daß er mich nicht aufgibt, auch wenn ich mich 
aufgeben wollte. Trost ist es gewesen, daß Gott mir 
seine Nähe erfahrbar machte, auch wenn ich, 
menschlich gesehen, mutterseelenallein war. Gott 
hat mir, wenn ich die Flinte ins Korn werfen wollte, 
ein festes Herz dadurch gegeben, daß er mir wie 
dem Propheten sagte: „Ich bin bei dir, daß ich dir 
helfe." Das ist das Evangelium. Und auf diesen 
Trost, den wir erfahren haben, dürfen wir pochen 
vor Gott: „Herr Gott, weil du einmal durch dein 
Wort Freude in mein Herz und Trost in mein Leben 
gegeben hast, darum darfst du auch jetzt mich nicht 
im Stich lassen!"

Das stärkste Argument, das Jeremia gegen Gottes 
Schweigen ins Feld führt, ist freilich noch ein an­
deres: „...denn ich bin ja nach deinem Namen
genannt." Jeremia führt seinen Namen, der in der 
hebräischen Ursprache der Bibel mit dem Namen 
Gott, Jahwe, zusammenhängt, als Beweis dafür an, 
daß er Gott gehört: „Weil ich dein Eigentum bin, 
hast du mich gestärkt, bist du mir in früheren Zeiten 
beigestanden und mußt mir auch jetzt beistehen! 
Denn ich bin ja nach deinem Namen genannt!" Wir 
Christen sind nach dem Namen Jesu Christi ge­
nannt. Wir sind sein Eigentum; in der Taufe hat er 
uns in Besitz genommen. Deshalb, weil wir ihm ge-

hören, hat er uns durch seine Nähe Freude ge­
schenkt, uns gespeist mit seinem Wort. Es besteht 
ein Zusammenhang zwischen der Gabe der Taufe 
und all den Lebenserfahrungen, die wir mit Jesus 
Christus gemacht haben, ein ursächlicher Zusammen­
hang. Nicht nur unsere Eltern haben in der Taufe 
ein Versprechen abgegeben, auch Jesus Christus: 
„Ich will bei dir sein!" Deshalb war er denn auch tat­
sächlich bei uns und wird in Zukunft uns nicht fallen 
lassen. Auch der Kirche hat er ein Versprechen 
gegeben: „Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an 
der Welt Endel" Darum war er bisher bei ihr ge­
wesen und wird sie auch heute nicht aufgeben: 
„Herr Gott Zebaoth, weil du mit deiner Kirche einen 
Anfang gemacht, sie zu deinem Werkzeug auser­
sehen hast, darfst du sie jetzt nicht zum jämmer­
lichen Spott unreifer Leute werden lassen!" Die 
Treue Gottes zu seiner Kirche muß beschworen 
werden. Das ist viel wichtiger, als daß unsere Treue 
zu Gott beschworen wird. Die Treue Gottes gilt es 
zu bestürmen, Tag und Nacht.

Nach diesem beschwörenden Schrei heißt es Vers 
19: „Darum spricht der Herr:" — ich lese die Worte 
kommentarlos vor — „Wenn du dich zu mir hältst, 
so will ich mich zu dir halten, und du sollst mein 
Prediger bleiben. Und wenn du recht redest und 
nicht leichtfertig, so sollst du mein Mund sein. Sie 
sollen sich zu dir kehren, doch du kehre dich nicht 
zu ihnen! Denn ich mache dich für dies Volk zur 
festen, ehernen Mauer. Wenn sie auch wider dich 
streiten, sollen sie dir doch nichts anhaben; denn 
ich bin bei dir, daß ich dir helfe und dich errette, 
spricht der Herr, und ich will dich erretten aus der 
Hand der Bösen und erlösen aus der Hand der 
Tyrannen."

Gottes Antwort kommt nicht immer so prompt. 
Unser Terminkalender stimmt schwerlich mit dem 
Terminkalender Gottes überein. Aber Gottes Ant­
wort kommt.

In der orthodoxen Kirche im Osten ist es üblich, 
daß ständig ein Gemeindeglied vor dem Altar 
steht und betet. Man wechselt sich ab. „Das konti­
nuierliche Gebet" wird diese Sitte genannt. Sie ist 
mehr als eine Sitte. Sie ist eigentlich eine Lebens­
notwendigkeit. Wir sahen während des Krieges im 
russischen Winter Gestalten, die sich kaum noch auf 
den Beinen halten konnten, vor dem Altar stehen 
und dieses ständige Gebet verrichten. Eigentlich 
sollten auch während unserer Beratungen ständig 
ein oder zwei von uns in dieser Kapelle stehen 
und beten. Gewiß, Gott will unser Denken, unsere 
Energie, unsere Geduld, und wenn er uns seine 
Antwort gibt, dann nicht aus blauer Luft, sondern 
durch das brüderliche Gespräch über dem Zeugnis 
seiner Propheten und Apostel. Aber das Entschei­
dende, das dieses Gespräch fruchtbar macht, ist der 
unaufhörliche Schrei, das Stoßgebet:„ Herr, Gott 
Zebaoth!"

Nichts anderes meint der Gebetsruf, der bei dem 
urchristlichen Herrenmahl laut wurde: „Komm, Herr 
Jesu!" So wollen auch wir jetzt miteinander zum 
Tisch des Herrn gehen und bitten: „Komm, Herr 
Jesu!" Amen.



3

Verhandlungen

Die Landessynode hat ihre Verhandlungen durch die von ihr bestellten Schriftführer und durch Steno­
graphen aufzeichnen lassen. Außerdem wurden die Ausprachen in den Plenarsitzungen auf Tonband auf­

genommen. Hiernach erfolgte die nachstehende Bearbeitung der Verhandlungen.

Die Landessynode tagte in den Räumen des „Hauses der Kirche“ (Charlottenruhe) in Herrenalb.

Erste öffentliche Sitzung

Herrenalb, Montag, den 2 8. Oktober 1968, vormittags 9.00 Uhr.

Tagesordnung

I.
Eröffnung der Synode

II.
Begrüßung

III.
Glückwünsche

IV.
1. Veränderungen im Bestand der Synode
2. Verpflichtung der neuen Synodalen
3. Zuteilung zu einem Ausschuß

V.
Entschuldigungen

VI.
Durchführung von Nachwahlen:
1. Wahl von zwei Mitgliedern des Landeskirchen­

rats
2. Wahl eines theologischen Mitglieds zur 

Bischofswahlkommission

VII.
Bekanntgaben:

1. Allgemeines
2. Eingänge

VIII.
Bericht über die Tagung der EKD-Synode 

Berichterstatter: Synodaler D. Dr. v. Dietze

IX.
Vortrag von Oberkirchenrat i. R. Prof. D. Dr. Fried­
rich:

„50 Jahre seit Ende des landesherrlichen
Kirchenregiments"

X.
Berichte über die Weltkirchenkonferenz in Uppsala:

1. Oberkirchenrat Roos, Speyer
2. Bundesrichter Dr. Simon, Karlsruhe

XI.
Einführungsreferat zur kirchlichen Lebensordnung 
„Ehe und Trauung" und zum Entwurf einer Trau­
agende

Oberkirchenrat Kühlewein

XII.
Bericht des Kleinen Verfassungsausschusses 

Berichterstatter: Synodaler D. Dr. v. Dietze

XIII.
Berichte des Finanzausschusses über den Stand der 
Vorarbeiten zur Neuregelung des Finanzausgleichs 

Berichterstatter: 1. Oberkirchenrat Dr. Löhr 
2. Synodaler Gabriel

XIV.
Bericht und Antrag der Gesangbuchkommission

XV.
Verschiedenes

I.

Präsident Dr. Angelberger: Ich eröffne die erste 
öffentliche Sitzung der 6. Tagung unserer Landes­
synode und bitte Herrn Prälat Weigt um das Ein­
gangsgebet.

Prälat Weigt spricht das Eingangsgebet.

IL

Präsident Dr. Angelberger: Meine sehr verehrten 
Damen und Herren! Liebe Schwestern und Brüderl 
Herzlich willkommen heiße ich Sie zur 6. Tagung 
unserer 1965 gewählten Landessynode. Wir haben 
einen Verlauf der Tagung vorgesehen, wie wir ihn 
bisher nicht kannten. Nur zwei Plenarsitzungen 
stehen uns bevor; an vier Tagen widmen wir uns 
in öffentlichen Ausschußsitzungen und in Arbeits­
gruppen theologischen Themen. Gerade im Hinblick



4 Erste Sitzung

auf diese erstmalige Besonderheit für den Verlauf 
einer Tagung freue ich mich über die Tatsache, daß 
Sie, liebe Konsynodale, fast ausnahmslos nach 
Herrenalb kommen konnten.

Mein herzlicher Gruß gilt Ihnen, sehr verehrter 
Herr Landesbischof, mit den Herren Oberkirchen­
räten und Prälaten. Letztere zum ersten Mal in Er­
scheinung tretend in der von uns immer wieder ge­
wünschten Dreierbesetzung. (Beifalll) Der eine 
kommt allerdings erst am Donnerstag. Um diese Voll­
besetzung zu ermöglichen, mußten wir die beiden 
Synodalen Dr. Köhnlein und Weigt von der Synode 
abgeben. Beiden Herren Prälaten möchte ich auch 
heute von ganzem Herzen danken für die jederzeit 
vertrauensvolle Zusammenarbeit von über fünf­
zehn Jahren und während einer Zeitspanne von drei 
Jahren. Diesen Dank möchte ich aber auch zollen 
für die stete Hilfsbereitschaft und immer wieder 
gezeigte treue Kameradschaft. Wir freuen uns mit 
Ihnen, meine Herren Prälaten, über diesen Platz­
wechsel und wünschen Ihnen beiden für ihr neues 
Amt viel Kraft und Gottes Segen.

Ebenso herzlich begrüßen wir zum ersten Mal in 
unserer Mitte Herrn Militärdekan Scheel. (Bei­
falll) Wir freuen uns auf die Zusammenarbeit mit 
Ihnen. Zugleich möchte ich auch an dieser Stelle 
Herrn Militärdekan Weymann gedenken und ihm 
für alles in unserem Kreise Geleistete aufrichtig 
danken. Ihm, der aus gesundheitlichen Gründen vor­
zeitig aus seinem Dienst an den jungen Menschen 
ausscheiden mußte, gelten alle guten Wünsche für 
seine Gesundheit.

Eine große Freude ist es für uns, daß wir auf 
dieser Tagung vier Gäste anderer Landeskirchen 
unter uns haben, und zwar Herrn Kammergerichts­
rat Altmann (Beifall!), den Präses der Regional­
synode-West der Berlin-Brandenburgischen Kirche. 
Gerade Ihr Kommen, lieber Herr Altmann, freut uns 
ganz besonders. Zum ersten Mal weilt Herr Amts­
gerichtsdirektor Schrey aus Hanau (Beifall!) als 
Vertreter der Synode von Kurhessen-Waldeck unter 
uns. Zwei liebe alte Freunde darf ich in den Ver­
tretern der Hessischen und Württembergischen 
Landessynode willkommen heißen, nämlich Herrn 
Dekan Lutz (Beifall!) und Herrn Pfarrer Her­
mann, der allerdings erst ab morgen hier sein 
kann. Ihnen allen, meine liebwerten Gäste, sei 
herzlicher Dank für Ihr Kommen und Ihre Teilnahme 
an unseren Sitzungen und Beratungen.

Falls einer unserer Gäste den Wunsch hat, ein 
Grußwort an uns zu richten, gebe ich hiermit Ge­
legenheit.

Kammergerichtsrat Altmann: Hohe Synode! Ver­
ehrte, liebe Brüder und Schwestern! Darf ich zu­
nächst im Namen der hier vertretenen Gastkirchen, 
die eben aufgezählt worden sind, für die freundliche 
Einladung herzlich danken und Ihren Gruß mit 
besten Wünschen erwidern.

Und nun verübeln Sie es mir nicht, wenn ich ins­
besondere von meiner Kirche ein kurzes Wort sage. 
Ich freue mich ganz besonders, daß ich Ihnen heute 
und hier die Grüße und guten Wünsche der Evan­

gelischen Kirche in Berlin-Brandenburg persönlich 
überbringen kann. Den Gruß insbesondere unseres 
Bischofs, unserer Kirchenleitung und unseres Evan­
gelischen Konsistoriums, also unsers Landeskirchen­
amts, in Ost und West. Mit dem Gruß zugleich der 
sehr, sehr herzliche Dank an diese unsere Paten­
kirche für Verständnis und vielfältige Hilfe mannig­
facher Art in all den Jahren, vor allem seit dem 
Mauerbau 1961. Sie wissen, verehrte Synodale, und 
wir werden darüber nachher hier ja noch einen Be­
richt von Bruder v. Dietze hören, daß die Not der 
EKD sich in besonderer Weise als eine Art Miniatur­
beispiel in unserer Landeskirche Berlin-Branden­
burg spiegelt. Wir waren darum besonders dankbar, 
daß der die Einheit und die Zusammengehörigkeit 
der EKD betreffende Beschluß der Spandauer Teil­
synode der EKD, wie wir inzwischen erfahren haben, 
bei den Brüdern und Schwestern in unseren östlichen 
Gliedkirchen, insbesondere auch in Ostberlin und 
Brandenburg, Verständnis und Zustimmung gefun­
den hat.

Darf ich schließlich noch ein kurzes Wort über 
unser Bemühen um unsere evangelischen Studenten­
gemeinden sagen. Bruder Viebig wird Ihnen über 
den sehr lebhaften und lautstarken Verlauf unserer 
Sommersynode, an der er zu unserer Freude teil­
nehmen konnte, berichtet haben. Wir haben ver­
sucht und wollen weiter versuchen, mit unseren 
evangelischen Studentengemeinden im Gespräch zu 
bleiben und ihnen die Möglichkeit zu Gesprächen 
mit den staatlichen Stellen, insbesondere mit der 
Polizei, zu geben. Auch die Synode sollte sich sol­
chen Gesprächen, soweit sie ernst gemeint sind, 
nicht entziehen. Voraussetzung dafür ist aber die 
wirkliche Bereitschaft zum Hören auf beiden Seiten 
und die uneingeschränkte Erhaltung der Arbeits­
fähigkeit der Synode. Durch die Mitarbeit geladener 
Gäste, auch aus dem Kreis der Evangelischen Stu­
dentengemeinden, glauben wir hier ein wenig vor­
angekommen zu sein. Auch ein Gesprächsabend, 
ein Hearing, wie es immer genannt wird, zwischen 
Synodalen und Zuhörern, Jungen und Alten, kann 
hier vielleicht weiterhelfen. Gegen lautstarke Stö­
rungen unserer grundsätzlich öffentlichen Plenar­
sitzungen wird vielleicht, da wir weder durch Ord­
ner noch durch Polizei eingreifen wollen, nur die 
Fortsetzung in nicht-öffentlicher Sitzung unter Bei­
behaltung der Presse-, Rundfunk- und Fernseh­
öffentlichkeit helfen.

Nur soviel über diese Fragen, die vielleicht eines 
Tages auch andere Landessynoden beschäftigen 
werden.

Und nun wünsche ich Ihrer Herbsttagung einen 
guten und gesegneten Verlauf. (Allgemeiner Bei­
falll)

Präsident Dr. Angelberger: Lieber Herr Altmann! 
Haben Sie recht herzlichen Dank für dieses Gruß­
wort, das wir gerne aufnehmen und bewahren wol­
len. Sie haben uns mit Ihrem Wort viel an geistiger 
Bedeutung und auch zur steten Mahnung geboten. 
Ihnen, meine liebwerten Gäste, und Ihren Kirchen 
gelten unsere herzlichsten Segenswünsche.



Erste Sitzung 5

m.
Am 5. Juli 1968 durfte unser Synodaler Georg 

Schmitt, am 5. September 1968 unser Synodaler 
Bränd1e das 65. Lebensjahr vollenden. Ihnen bei­
den gelten auch heute nochmals unsere guten Wün­
sche, zugleich mit dem Dank für Ihr fruchtbares 
Wirken und Ihre gute Freundschaft hier in unserem 
Kreis.

Herzliche Glück- und Segenswünsche zum heu­
tigen Geburtstag Ihnen, lieber Herr Gorenf1os. 
(Beifalll) Dem Geburtstagskind wie auch Herrn Dr. 
Eisinger darf ich heute vorweg vielmals für ihr 
gutes Wirken und ihre unermüdliche Hilfe bei der 
Planung und den Vorbereitungen unserer bevor­
stehenden Sondertagung danken. (Beifall!)

IV.

Am 21. Juni 1968 hat die Bezirkssynode Heidel­
berg Herrn Pfarrer Willi Müller in Heidelberg- 
Pfaffengrund zum Mitglied der Landessynode ge­
wählt, und zwar als Nachfolger des nach Mannheim 
versetzten, bisher gewählten Pfarrer Karlheinz 
Schoener.

Am 7. Oktober 1968 hat die Bezirkssynode Horn­
berg Herrn Pfarrer Hanns-Günther Michel in 
Villingen zum Nachfolger von Herrn Pfarrer Albert 
Frank, der infolge seiner Zurruhesetzung aus un­
serem Kreis ausgeschieden ist, in die Landessynode 
gewählt.

Die Bezirksynode Konstanz hat am 9. Oktober 
1968 Herrn Pfarrer Wolfgang Schneider in 
Immendingen zum Mitglied unserer Landessynode 
gewählt als Nachfolger für den verstorbenen Lan­
dessynodalen Pfarrer Willi Lohr.

Die Bezirkssynode Karlsruhe-Stadt hat am 24. Ok­
tober 1968 Herrn Pfarrer Karl Martin in Karls­
ruhe zum Mitglied unserer Landessynode gewählt 
an Stelle des aus der Landessynode ausgeschiedenen 
nunmehrigen Prälaten Dr. Köhnlein.

Wir beglückwünschen Sie, meine vier Herren, 
zu diesem neuen Amt und wünschen Ihnen Gottes 
Segen! Mit dem Wunsch auf gute und vertrauens­
volle Zusammenarbeit heißen wir Sie in unserer 
Mitte herzlich willkommen! (Beifall!)

(Es folgt die Verpflichtung der neuen Synodalen 
durch den Präsidenten.)

In Ubereinstimmung mit unseren neuen Brüdern 
schlägt Ihnen der Ältestenrat die folgende Zuteilung 
zu den Ausschüssen vor:

Herrn Schneider zum Hauptausschuß,
Herrn Michel zum Finanzausschuß,
Herrn Martin zum Rechtsausschuß,
Herrn Müller, Willi, ebenfalls zum Rechtsausschuß 

und zugleich zum Planungsausschuß.
Das Letztere werde ich noch erläutern.
Wären Sie mit dieser Zuteilung einverstanden? 

Wer kann nicht zustimmen? Enthaltung? Somit 
wären Sie den eben genannten Ausschüssen zuge­
wiesen.

Herr Müller ist gleichzeitig dem Planungsausschuß

zugewiesen worden und zwar als Nachfolger für 
unseren Synodalen Herb, der aus beruflichen Grün­
den darum bitten mußte, von dieser Verpflichtung 
entbunden zu werden. So schwer es uns gefallen ist, 
ihn als ein Gründungsmitglied dieses Ausschusses 
zu entlassen, mußten wir uns seinen Gründen beu­
gen, was ich hiermit bekanntgeben möchte. Als sein 
Nachfolger tritt nun in diesen Ausschuß Herr Pfarrer 
Willi Müller.

Und noch ein letztes zu diesem Punkt der Tages­
ordnung: Im Verlauf der gestrigen Sitzung hat der 
Hauptausschuß an Stelle des ausgeschiedenen nun­
mehrigen Prälaten Weigt unseren Synodalen Viebig 
zum Stellvertreter in diesen Ausschuß gewählt.

v.
Zu unserer Synodaltagung können leider drei 

Brüder nicht kommen:
Herr Stratmann, der mit Schreiben vom 6. 

Oktober 1968 mitteilte, daß er leider gezwungen sei, 
um Entschuldigung für die Teilnahme an der Herbst­
synode der Landessynode zu bitten. Er nimmt an 
einer Israel-Studien-Reise der Evangelischen Ge­
meindejugend in Baden mit einem Termin vom 
17. Oktober bis 1. November 1968 teil, so daß es 
ihm leider nicht möglich ist, zur Synodaltagung zu 
kommen.

Unser Konsynodaler Walter Schweikhart 
ist leider erkrankt; er muß dem Rat und gewisser­
maßen dem Verbot seines Hausarztes folgen und 
leider zu Hause bleiben.

Unser Konsynodaler Berger, Mosbach, kann 
ebenfalls nicht kommen, da er noch unter erheb­
lichen Folgen eines schweren Unfalles zu leiden 
hat.

Herr Oberkirchenrat Katz ist zu seinem Be­
dauern nicht in der Lage, dieses Mal nach Herrenalb 
zu kommen. Am Montag und Dienstag muß er in 
Wien unsere Landeskirche bei der Einführung des 
neuen evangelischen Bischofs von Osterreich ver­
treten. Nachher muß er nach Kiel, wo das west­
deutsche Hauptfest des Gustav-Adolf-Werkes statt­
findet. Er wie auch die Brüder, die nicht kommen 
können, wünschen der Synode einen guten Verlauf.

Ich gehe sicher nicht fehl in der Annahme, wenn 
ich davon ausgehe, daß ich unseren beiden erkrank­
ten Brüdern auch in Ihrem Namen Grüße und Wün­
sche für eine baldige Genesung übermitteln darf. 
(Beifalll)

VI.

Unter Punkt VI der Tagesordnung haben wir 
Nachwahlen durchzuführen, und zwar die

Nachwahl von zwei theologischen Mitgliedern des
Landeskirchenrats und

einem theologischen Mitglied der Bischofswahl­
kommission.

Der Ältestenrat schlägt Ihnen hierzu vor:
Nachdem auf meine Bitte und mein Angebot, Vor-



6 Erste Sitzung

schläge einzureichen, keine Vorschläge eingegangen 
sind, hat der Ältestenrat die nachstehende Auf­
stellung getroffen:

Die beiden ausgeschiedenen Mitglieder des Lan­
deskirchenrats kommen aus Mittelbaden; es sind 
die Herren Dr. Köhnlein und Weigt. Wir haben des­
halb sämtliche Pfarrer aus dem mittelbadischen 
Raum mit Ausnahme des neu gewählten vorge­
schlagen und die beiden Stellvertreter der Aus­
geschiedenen, nämlich die Herren Leinert und Walter 
Schweikhart.

Der Vorschlag des Ältestenrates für die Wahl von 
zwei theologischen Mitgliedern lautet:

Baumann, Bußmann, Feil, Leinert, Rave, Schröter, 
Walter Schweikhart.

Wir haben nach der Bestimmung des § 30 unserer 
Geschäftsordnung zu wählen, die lautet:

„Jeder Synodale hat so viele Stimmen, als Syno­
dalmitglieder zu wählen sind", in diesem Fall also 
zwei Stimmen. „Kumulation von Stimmen auf einen 
Kandidaten ist nicht zulässig. Gewählt ist, wer mehr 
als die Hälfte der abgegebenen Stimmen erhalten 
hat. Bezüglich derjenigen Kandidaten, die im ersten 
Wahlgang diese Mehrheit nicht erreicht haben, fin­
det ein zweiter Wahlgang statt, bei dem nur solche 
Synodale gewählt werden können, die schon im 
ersten Wahlgang Stimmen erhalten haben. Wird 
auch im zweiten Wahlgang bezüglich eines oder 
mehrerer zu Wählender die erforderliche Mehrheit 
nicht erreicht, so findet ein dritter Wahlgang statt, 
in dem diejenigen als gewählt gelten, die die mei­
sten Stimmen erhalten haben. Im dritten Wahlgang 
können nur solche Synodale gewählt werden, die 
im ersten oder zweiten Wahlgang Stimmen erhalten 
haben."

Wir haben ferner auf dem Wahlvorschlag vor­
gesehen, daß Sie weitere Namen aufnehmen können 
und somit dann zur Wahl vorschlagen. Ich möchte 
aber nochmals ausdrücklich darauf hinweisen, daß 
jeder Synodale nur zwei Stimmen hat.

Werden noch Vorschläge zur Wahl der beiden 
theologischen Mitglieder des Landeskirchenrats ge­
macht? Dies ist nicht der Fall. Dann darf ich die 
Schriftführer bitten, die Wahlvorschläge auszuteilen; 
es wird zunächst der rosa Zettel ausgegeben.

Darf ich bitten, die erste Wahlhandlung abzu­
schließen. — § 2 des Kirchlichen Gesetzes über die 
Wahl des Landesbischofs legt im Absatz 1 unter 
Ziffer 10 fest:

Der Wahlkommission gehören an je 6 von 
der Landessynode aus ihrer Mitte gewählte 
theologische und nichttheologische Mitglieder.

Bisher gehörten als theologische Mitglieder der 
Wahlkommission an: Weigt, Bußmann, Leinert, 
Walter Schweikhart, Schröter und Gotthilf Schweik­
hart. Infolge seiner Ernennung zum Prälaten ist 
Herr Weigt aus der Kommission ausgeschieden, und 
es muß deshalb eine Nachwahl durchgeführt wer­
den. Der Ältestenrat schlägt, da auch zu diesem 
Punkt keine Vorschläge eingegangen sind, von sich 
aus die nachstehenden Herren vor: Gorenflos, Herr­
mann und Hollstein. Es ist ferner vorgesehen, daß 
Sie aus Ihrer Mitte selbst Vorschläge machen kön-

nen. In diesem Falle hat selbstverständlich jeder 
Synodale nur eine Stimme, und gewählt ist, wer 
die meisten Stimmen erhält.

Darf ich nun bitten, die weißen Stimmzettel aus­
zuteilen.

Unter dem nächsten Punkt unserer Tagesordnung

VII.

sind vorgesehen: Allgemeine Bekannt­
gaben und die Bekanntgabe der Ein­
gänge.

Zunächst ein Telegramm aus Heidelberg von 
gestern abend:

Nach der soeben stattgefundenen feierlichen 
Grundsteinlegung zum Neubau des Kranken- 
hauses Salem durch Dekan Würthwein ent­
bietet die Evangelische Stadtmission Heidelberg 
Ihnen und allen Mitgliedern der Landessynode und 
der Kirchenleitung dankbare Grüße.

Der Vorsitzende des Verwaltungsrates: 
(gez.) Friedrich Kratzert

(Beifalll)

Der Ausschußfür kumene und Mis-
sion der Landessynode der Evangelischen Landes­
kirche in Baden teilt mit Schreiben vom 4. 7. 1968 
mit:

Der Ausschuß hat auf Grund der Ermächtigung, 
die ihm von der Landessynode mit Beschluß vom 
27. Oktober 1967 erteilt worden war, folgende 
nicht-synodalen Mitglieder kooptiert:

Pfarrer Rüdiger Beile, Jestetten
Pfarrer Ernst Otto Becker, Heidelberg
Pfarrerin Barbara Eiteneier, Karlsruhe 
Pfarrer Gert Schmoll, Ottoschwanden 
Kirchenrat Hans Herrmann, Karlsruhe und 
Pfarrer Hartmut Beck, Karlsruhe.

Der Beschluß wurde einstimmig in der Sitzung vom 
25. Mai 1968 gefaßt. Ich mache hiermit davon Mit­
teilung und bitte um Bekanntgabe an die Synode.

Der Vorsitzende der Gesangbuchkom- 
mission teilt mit, daß die Kommission in einer 
Sitzung einstimmig die offizielle Mitgliedschaft von 
Herrn Oberkirchenrat Kühlewein beschlossen hat. 

(Beifalll)

Die EvangelischeKircheinDeutsch- 
land, Kirchenkanzlei, hat folgendes Schreiben an
mich gerichtet:

Wir sagen aufrichtigen Dank dafür, daß die Lan­
dessynode ihre Geschäftsordnung geändert hat, um 
unter anderem einen Vertreter der Kirchenkanzlei 
der Evangelischen Kirche in Deutschland die be­
ratende Teilnahme an der Landessynode zu ermög­
lichen. Ebenso danken wir für die freundliche Ein-
ladung zur nächsten Tagung der Landessynode
vom 27. Oktober bis 2. November 1968. Zu unse­
rem großen Bedauern ist es weder dem Unter­
zeichneten für die Evangelische Landeskirche in 
Baden zuständigen Referenten der Kirchenkanzlei 
noch einem anderen Referenten möglich, an dieser 
Tagung teilzunehmen, da die Termine bereits durch 
anderweitige Verpflichtungen belegt sind.

Wir wünschen der Tagung einen guten Verlauf.
Mit freundlichen Grüßen 
In Vertretung (gez.) Gunther



Erste Sitzung 7

Der Evangelische Oberkirchenrat bittet mit Schrei­
ben vom 23. Oktober 1968 um die Genehmigung der 
Landessynode zur Erhöhung der Besoldung 
der Pfarrer, in dem er ausführt:

Durch das 6. Gesetz des Landes Baden-Württem­
berg über die Erhöhung von Dienst- und Versor­
gungsbezügen vom 26. Juli 1968 wurden die Grund­
gehälter und Ortszuschläge der Landesbeamten ab 
1. Juli 1968 um etwa 4% erhöht. Der Landeskirchen­
rat hat am 27. Juni 1968 vorläufig und vorbehalt­
lich der Genehmigung der Landessynode beschlos­
sen, diese Erhöhung auf die Bezüge der Pfarrer und 
sonstigen Diener der Kirche, deren Besoldung am 
Landesbesoldungsgesetz orientiert ist, und auf die 
Bezüge der Versorgungsempfänger vom gleichen 
Zeitpunkt ab entsprechend anzuwenden. Der Mehr­
aufwand wird auf monatlich 72 000.— DM veran­
schlagt.

Wir bitten die Landessynode um Genehmigung 
gemäß § 55 Abs. 2 des Pfarrerbesoldungsgesetzes. 

Sie haben die Bitte gehört. Darf ich fragen, wer 
dieser Bitte nicht zustimmen kann? — Wer enthält 
sich? — Niemand. Somit wäre die Genehmigung 
seitens der Synode einstimmig ausgesprochen.

Mit Schreiben vom 8. Oktober bittet der Evange­
lische Oberkirchenrat zur Ur1aubsordnung 
um die Genehmigung der Landessynode, und zwar 
durch folgendes Schreiben:

Der Evangelische Oberkirchenrat hat die gemäß 
§ 59 Absatz 2 Pfarrerdienstgesetzes vorgesehene 
Urlaubsordnung für den Personenkreis Pfarrer, 
Pfarrerinnen, Pfarrverwalter, Vikare, Vikarinnen, 
Pfarrdiakone unter dem 19. Juli 1968 erlassen und 
veröffentlicht in Nr. 7 des Kirchlichen Gesetzes- 
und Verordnungsblattes 1968, Seite 84 ff. Bei die­
ser Gelegenheit hat sich gezeigt, daß die in § 59 
Absatz 1 des Pfarrerdienstgesetzes vorgeschriebene 
starre Urlaubsdauer von 5 Wochen nicht gut bei­
behalten werden konnte, wenn man die im öffent­
lichen Dienst und auch sonst eingetretene Entwick­
lung in der Urlaubsregelung für vergleichbare Be­
amte mit berücksichtigt. In anderen Landeskirchen 
ist schon bisher eine Staffelung der Urlaubsdauer 
auch für die Pfarrer nach dem Lebensalter ähnlich 
wie für die Beamten und Angestellten im öffent­
lichen Dienst eingeführt gewesen. In einigen Lan­
deskirchen (zum Beispiel Hessen-Nassau, Bayern, 
Hannover, Hamburg, Bremen und Lübeck) ist über 
die Altersstaffelung im staatlichen Bereich hinaus 
eine zusätzliche Stufe für die mindestens fünfzig­
jährigen Pfarrer eingerichtet.

Der Landeskirchenrat hat daher am 27. Juni 1968 
vorbehaltlich der Genehmigung der Landessynode 
beschlossen:

1. § 59 Absatz 1 des Pfarrerdienstgesetzes so an­
zuwenden, wie wenn die Worte von fünf Wochen 
nicht darin stünden, und

2. die Dauer des Erholungsurlaubes für den be­
schriebenen Personenkreis je nach Alter und 
Dienststellung von 28 bis 40 Tagen zu staffeln, wie 
es aus § 1 der Urlaubsordnung ersichtlich ist.

Die Staffelung der Urlaubsdauer für die Beamten 
und Angestellten ist aus der Tabelle auf Seite 85 
des beiliegenden und erwähnten Gesetzes- und 
Verordnungsblattes vom 31. Juli 1968 zu ersehen.

Wir bitten die Landessynode, diesen Beschluß 
des Landeskirchenrats zu genehmigen.

Wünschen Sie, daß ich die Tabelle verlese? — 
Nicht ausdrücklich gewünscht. Dann darf ich fragen,

wer kann die erbetene Zustimmung nicht geben? — 
(Zuruf!)

Synodaler Rave: Ich würde bitten, Gelegenheit zu 
geben, diese Frage noch einmal außerhalb der 
Plenarsitzung zu bedenken. Ich habe mir, als die 
Urlaubsordnung kam, ein Problem notiert zu § 6, 
Abs. 2. Es wird immer schwieriger, Kurseelsorger 
zu finden. Kann nicht auch für Kurseelsorgetätigkeit 
die Regelung übernommen werden, die die Urlaubs­
ordnung für die Leitung von Familienfreizeiten vor­
sieht, daß nämlich die Hälfte dieser Zeit als Dienst­
zeit und nur die Hälfte als Urlaubszeit angerechnet 
wird? Andere Landeskirchen verfahren in dieser 
Weise.

Präsident Dr. Angelberger: Danke für die An­
regung! Jedoch können wir das nicht in diese Ur­
laubsordnung reinnehmen, denn es handelt sich ja
hier im vorliegenden Fall um eine Zustimmung zu
einem bereits vorhandenen Beschluß des Landes­
kirchenrats vom 27. Juni, so daß ich hier schon an­
regen möchte, daß Sie die Sonderfrage, die Sie eben 
vorgetragen haben, mit Herrn Oberkirchenrat Dr. 
Wendt besprechen und eventuell, je nach dem es 
sich regeln läßt, in unserer zweiten Plenarsitzung 
am Samstag dann diesen Gegenstand behandeln.

Sind Sie hiermit einverstanden?
Synodaler Rave: Danke, jal
Präsident Dr. Angelberger: Darf ich nun meine 

Frage wiederholen: Wer kann der vorgesehenen 
Urlaubsstaffelung und Regelung, wie sie der Lan­
deskirchenrat getroffen hat, vorbehaltlich Ihrer Zu­
stimmung getroffen hat, nicht beitreten? — 1. Wer 
enthält sich? — 1. Bei je 1 Gegenstimme und 1 Ent­
haltung angenommen.

Es kämen nun die Eingänge, die Ihnen in einer 
Liste mit 12 Ziffern mitgeteilt worden sind. Der 
Ältestenrat schlägt Ihnen folgende Wege für deren 
Erledigung vor:

1. die Bitte des 1. Südbadischen Pfarrkollegs 1968 
in Görwihl vom 10. Mai 1968:

Die Teilnehmer des Pfarrkollegs sind dankbar da­
für, daß sie eine Woche lang in gemeinsamem Le­
ben miteinander über Fragen und Aufgaben ihres 
Dienstes sprechen konnten.
Wir sind ebenso dankbar für das Angebot des 
Kontaktstudiums.
Darüber hinaus würden wir es sehr begrüßen, 
wenn die Zahl der Pfarrkollegs so vermehrt wer­
den könnte, daß möglichst jeder Pfarrer einmal im 
Jahr daran teilnehmen kann.
Wir bitten daher die Synode, sich für eine ent­
sprechende Vermehrung der Pfarrkollegs einzu­
setzen.

unmittelbar an den Evangelischen Oberkirchenrat
zu überweisen, denn wir dürfen ja davon ausgehen, 
daß durch die Vermehrung der Prälaturen eine ver­
mehrte Möglichkeit geschaffen werden kann, so wie 
es die Teilnehmer des 1. Pfarrkollegs in Görwihl 
erbeten haben. Der Vorschlag geht deshalb dahin, 
daß wir diese Bitte an den Evangelischen Ober­
kirchenrat weiterleiten, der wir unsererseits die 
Bitte anschließen, diesem berechtigten Begehren der 
Teilnehmer des 1. Südbadischen Pfarrkollegs 1968, 
soweit es möglich ist, zu entsprechen.

2



8 Erste Sitzung

Wer kann diesem Vorschlag des Ältestenrates 
nicht zustimmen? — Enthaltungen? Keine. Also 2 
Gegenstimmen. — Das

2. ist eine Eingabe des Pfarrdiakons Grascha in 
Oberachern vom 15. Mai 1968:

Die während der letzten badischen Landessynodal­
tagung in Herrenalb in Übereinstimmung mit dem 
neutestamentlich-ekklesiologischen Befund beschlos­
sene Aufwertung des Lektorenamtes ist grundsätz­
lich lebhaft zu begrüßen.
Ich wende mich aber entschieden gegen die vor­
gesehene künftige Dienstbezeichnung für Lektoren 
„Prediger".
Begründung:
Ich trete ein für eine saubere Abgrenzung
a) der ausgebildet und ordinierten bzw. eingeseg­

neten freikirchlichen- und Gemeinschafts-Predi­
ger gegenüber unseren Lektoren, und

b) ... der Lektoren gegenüber den Sekten, deren 
Amtsträger größtenteils ebenfalls die Dienst­
bezeichnung „Prediger* tragen.

Vorschlag:
Stattdessen schlage ich vor, für den „freien Wort­
verkündiger" im Gegensatz zum „gebundenenen 
Wortverkündiger" die lateinische Übersetzung von 
Prediger „Prädikant" (praedicare = öffentlich ver­
kündigen, predigen) zu verwenden. Das Vorbild 
hierfür liefern die lutherischen Bayern.
Weitere Dienstbezeichnungen: „Predigthelfer“ in 

der Bekennenden und Rheinischen Kirche; 
„Gottesdiensthelfer" in der Hannoverschen 
Landeskirche; 
in der nordwestdeutschen reformierten 
Kirche kennt man den „Altestenprediger*.

Ich danke Ihnen für die Aufmerksamkeit, die Sie 
meinem bescheidenen Einwand schenken.

Sie werden sich auch daran erinnern, daß wir im 
vergangenen Frühjahr diesen Gegenstand behandelt 
haben und daß hinsichtlich der speziellen Bitte von 
Herrn Grascha die Sache zurückgestellt worden ist, 
so daß auch diese Eingabe zweckmäßigerweise an 
den Evangelischen Oberkirchenrat mit dem Bemer­
ken weitergegeben wird, den Inhalt dieser Eingabe 
bei den weiteren Überlegungen, die ja uns in ihrem
Ergebnis entsprechend dem Synodalbeschluß 
gelegt werden, zu berücksichtigen.

vor­

Wer kann hier nicht zustimmen? Enthaltungen? 
Einstimmige Zustimmung. — Das nächste,

3. ist ein Vorschlag des Ausschusses für Ökumene 
und Mission vom 4. Juli 1968:

Der Ausschuß für Ökumene und Mission hat in 
seiner Sitzung vom 25. 5. 1968 folgende Bitte an 
die Synode einstimmig beschlossen:
1. Die Landessynode wolle künftig als Gäste zu 
ihren Tagungen reihum auch Vertreter der in un­
serem Bereich neben uns lebenden anderen und 
Freikirchen einladen. In Frage kommen dafür: 

Altkatholische Kirche
Bund evang.-freikirchlicher Gemeinden 
(Baptisten)
Brüdergemeine
Evang.-luth. Kirche in Baden 
Evang.-methodistische Kirche
Heilsarmee
Mennoniten

Die Durchführung könnte so geschehen, daß den
Genannten eine grundsätzliche Einladung zugeht 
und dann von Tagung zu Tagung in direktem Kon­

takt vereinbart wird, welche der Kirchen jeweils 
den Vertreter entsendet.
2. Die Landessynode wolle künftig zu ihren Ta­
gungen als Gast auch den Herrn Generalvikar der 
röm.-kath. Erzdiözese Freiburg als Beobachter ein­
laden bzw. einen von ihm zu benennenden Ver­
treter.
3. Die Landessynode wolle durch ihren Ältestenrat 
überprüfen, ob es sich empfiehlt und ermöglichen 
läßt, daß auch der Evang. Kirchenbund in Frank­
reich und in der Schweiz zur Entsendung eines 
Vertreters zur gastweisen Teilnahme an ihren Ta­
gungen eingeladen wird. (Anmerkung: Herr OKR 
Katz bittet, in die Überlegungen auch noch die 
Evang. Kirche in Osterreich einzubeziehen).
Es handelt sich bei diesen Vorschlägen um mehr 
als nur eine Geste. Der Ausschuß ist vielmehr 
überzeugt, daß nicht wenige Beratungsgegenstände 
der Synode befriedigend nur gelöst werden kön­
nen, wenn diese Lösung zugleich im Gespräch und 
der Abstimmung mit den anderen Kirchen gesucht 
wird und erfolgt. Dieser Kontakt ist durch die 
gastweise Teilnahme von Vertretern am praktisch­
sten und auch eindrücklichsten herzustellen.

Der Ältestenrat hat sich eingehend mit diesen 
Anregungen befaßt und unterbreitet Ihnen folgenden 
Vorschlag:

Dem Anliegen des Ausschusses für Ökumene und 
Mission dann Rechnung zu tragen, wenn entspre­
chende Behandlungsgegenstände im Verlauf der 
einzelnen Tagungsperioden vorgesehen sind. Wir 
waren übereinstimmend der Meinung, daß nur bei 
den Gliedkirchen unserer EKD ein allgemeiner ge­
genseitiger Besuchsdienst stattfinden könne. Ein­
ladungen mit der Bitte um Entsendung eines Ver­
treters zur gastweisen Teilnahme an unseren Ta-
gungen an Freikirchen, die römisch-katholische Erz­
diözese Freiburg oder an evangelische Kirchen des 
Auslandes hielten wir alle für begrüßenswert und 
auch geboten, aber wir können diese nicht allge­
mein durchführen. Hier muß jeweils die Voraus­
setzung eines bestimmten Verhandlungsgegenstan­
des gegeben sein, damit eine Einladung — wie dies 
bisher schon immer gegenüber der Waldenser Kirche 
der Fall gewesen ist — unter Hinweis auf den be-
treffenden Gegenstand der Sachbehandlung aus-
gesprochen werden kann. Eine allgemeine gegen­
seitige Vertretung läßt sich daher nicht empfehlen, 
vor allen Dingen auch deshalb nicht, da es ein Akt 
der Höflichkeit ist, daß, wenn wir ein Vertretungs- 
und Besuchsverhältnis einführen, es sich um ein 
gegenseitiges Besuchsverhältnis handeln muß. Das 
setzt voraus, daß dem Präsidium immer solche Syn­
odale zur Verfügung stehen können, die bereit und 
in der Lage sind, den entsprechenden Gegenbesuch 
durchzuführen. Das ist bei uns nicht der Fall. 
Wir haben im Verlauf der letzten Synodaltagung 
die Rundfrage durchgeführt; nach dem dort getrof­
fenen Ergebnis ist es nicht möglich, in einem der­
artigen Umfange eine Ausdehnung vorzunehmen, 
wie es der Ausschuß vorgeschlagen hat.

Der Ältestenrat glaubt aber, dem Anliegen inso­
weit gerecht zu werden, als er, wie ich eingangs 
schon sagte, festgelegt hat, daß bei Vorliegen ent­
sprechender Verhandlungsgegenstände dann aus 
diesem vom Ausschuß vorgeschlagenen Katalog die



Erste Sitzung 9

entsprechenden Kirchen, Freikirchen oder Gemein­
schaften eingeladen werden.

So weit die Stellungnahme des Ältestenrates. Ich 
gebe Gelegenheit zur Wortmeldung. Das ist nicht 
der Fall.

Wer ist mit dem Vorschlag des Ältestenrates nicht 
einverstanden? 1 Stimme. Wer enthält sich? 2 Stim­
men. Bei einer Gegenstimme und zwei Enthaltungen 
gebilligt.

Das
4. ist ein Antrag des Pfarrers Gerhard Leiser, 

Evang. Gemeindedienst Karlsruhe, vom 10. Juli 1968: 
Nachdem die vom Gesamtverband der Inneren Mis­
sion e. V. schon vor Jahren beantragte Neugliede­
rung der Grenzen der Dekanate auf Grund der 
politischen Kreise (nach dem Entwurf von Kirchen­
oberrechtsrat Niens) bisher zu keinem nennens­
werten Ergebnis geführt hat, erlaube ich mir fol­
genden Antrag zu stellen:
Die Landessynode wolle beschließen, den Evange­
lischen Oberkirchenrat zu beauftragen, binnen 
eines Jahres der Evangelischen Landessynode 
einen Plan zur Neuordnung der Dekanate in der 
badischen Landeskirche vorzulegen.
Zur Begründung: Die Bemühungen zur Struktur­
planung bzw. zum sinnentsprechenden Ausbau der 
vorhandenen kirchlichen Tätigkeiten, insbeson­
dere im Raume Karlsruhe, werden durch die völlig 
veraltete Dekanatseinteilung behindert. Eine sach­
liche Diskussion über die Notwendigkeiten kommt 
praktisch nicht zustande. Statt dessen werden Vor­
urteile und emotional nur verständliche Argumen­
tationen vorgebracht, um die überholten Verhält­
nisse weiterhin zu zementieren. Ohne stärkeres 
Einschalten der Kirchenleitung ist es offensichtlich 
nicht möglich, die sachlichen Gesichtspunkte zur 
Neugliederung zum Tragen zu bringen. Da die 
Grundordnung nur ein Anhören der beteiligten 
Gemeinden vorsieht, ist die Landessynode wohl 
berechtigt, den Evang. Oberkirchenrat mit der Vor­
bereitung einer solchen Neugliederung, die dann 
auf einen Zug für die ganze Landeskirche .durch­
geführt werden könnte, zu beauftragen. Die Neu­
gliederung sollte so rechtzeitig durchgeführt wer­
den, daß die Wahlen für die nächste Legislatur­
periode der Landessynode nach der neuen Deka­
natseinteilung vorgenommen werden können.

Ihm schließe ich einen weiteren, allerdings erst 
später eingegangenen Antrag des Pfarrers Adolf 
Cramer in Niefern an, der mit seinem Antrag Ar­
beitsmaterial für die weitere Planung auf dem Ge­
biet der Neugliederung der Kirchenbezirke vorlegt.

Trotz des verspäteten Eingangs möchte ich Ihnen 
vorschlagen, auch diesen Antrag gemeinsam mit dem 
Antrag Leiser mit zu behandeln, und zwar nicht 
durch Überweisung an den Planungsausschuß.

Ich habe bereits vor einem halben Jahr hier er­
klärt, daß wir diesen fünf Mann starken Ausschuß 
überfordern, und zwar durch eine Aufgabe, die ihm 
bei seiner Gründung überhaupt nicht zugedacht ge­
wesen ist. Die ihm zugedachte Aufgabe ist eine
wesentlich andere, und es ist eine Aufgabe von
solcher Bedeutung, daß es nach Ansicht des Ältesten­
rates zweckmäßig ist, dem Ausschuß für seine eigent­
lichen Aufgaben die volle Zeit zur Verfügung zu 
stellen. Andererseits ist der Evangelische Ober-

kirchenrat durch einen Teil seiner hauptsächlichen 
Mitarbeiter in der Lage, die Vorbereitungen für all 
diese Aufgaben viel besser und auch zielstrebiger 
durchzuführen, als es dem Ausschuß selbst zeitlich 
möglich wäre. Aus diesem Grunde schlagen wir vor, 
diese beiden Eingaben, wie auch alle ursprünglichen 
Eingaben, die ich mir zwischenzeitlich bereits habe
geben lassen, an den Evangelischen Oberkirchenrat
zur weiteren eingehenden Vorbereitung zu geben, 
also diese beiden genannten und alle die, die wir 
bisher dem Planungsausschuß zugewiesen haben.

Synodaler Rave (zur Geschäftsordnung): Pfarrer 
Leiser hat einen Antrag gestellt, daß der Ober­
kirchenrat gebeten wird, binnen eines Jahres einen 
Plan vorzulegen. Ist in die Frage, wie sie das jetzt 
zur Abstimmung stellen, dieser Antrag aufgenom­
men?

Präsident Dr. Angelberger: Der gesamte Antrag 
Leiser wird an den Evangelischen Oberkirchenrat 
weitergegeben werden. Ob es allerdings möglich 
sein wird (Dr. Wendt: ausgeschlossen), das inner­
halb eines Jahres durchzuführen, dürfte meines 
Erachtens völlig klar sein. Ich glaube nicht, daß wir 
derart auf diese Frist pochen dürfen. Aber wir leiten 
den gesamten Antrag weiter. (Synodaler Rave: 
Danke für die Beantwortung!

Wer kann dem Vorschlag des Ältestenrates seine 
Stimme nicht geben? Enthaltung? Einstimmige An­
nahme.

5. Die Vorlage des Evangelischen Oberkirchen­
rats „Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwi­
schen den Gliedkirchen der EKD".

Der Hauptausschuß und der Rechtsausschuß wer­
den gebeten, diesen Behandlungsgegenstand so zu 
beraten und vorzubereiten, daß eine Behandlung 
in der Plenarsitzung am Samstag möglich sein kann.

Kein Gegenvorschlag.

Es kommt dann
6. Bericht und Antrag des Sonderausschusses 

„Hilfe für die Opfer der Gewalt in der Welt".
Der Sonderausschuß der Synode „Hilfe für Opfer 
der Gewalt in der Welt", bestehend aus den Syno­
dalen Gorenflos, Bußmann, Stock und Dr. Müller, 
beriet am 7. Mai, 6. Juni und 18. Juli 1968 gemein­
sam mit dem Leiter des Diakonischen Werkes, 
Herrn Kirchenrat Herrmann, in Karlsruhe über die 
Verteilung des aus den Haushaltsmitteln der Lan­
deskirche bewilligten Betrages von DM 100 000.— 
für Opfer der Gewalt. Mit seiner Aufgabe betrat 
der Ausschuß Neuland. Es galt zu ermitteln, auf 
welchen direkten oder indirekten Wegen über Ver­
bände und Organisationen Hilfsmaßnahmen einge­
leitet werden konnten. Es mußte sondiert werden, 
in welcher Weise geeignete Hilfe zu leisten war 
(Medikamente, Instrumente, Lebensmittel usw.). 
Es waren ferner konkret faßbare Hilfsmöglichkei­
ten ausfindig zu machen. Der Ausschuß war sich 
darüber einig, daß die Gelder auf keinen Fall in 
allgemeine Hilfsfonds fließen dürften, sondern nur 
für Maßnahmen vergeben werden sollten, zu denen 
ein direkter Kontakt möglich ist. Zunächst war der 
Blick auf Vietnam gerichtet. Nach dem ausführ­
lichen Referat von Herrn Direktor Diehl vom Dia­
konischen Werk Stuttgart am 6. Juni, durch das 
der Ausschuß Informationen aus erster Hand er-

— 2 
Q 
C



10 Erste Sitzung

hielt, war jedoch klar, daß das Schwergewicht un­
serer Aktion auf Biafra verlegt werden müßte. In 
dieser Situation bewährte es sich, daß die Aktion 
der Synode nicht einseitig auf Vietnam festgelegt 
war. Ihre Bestimmung „Hilfe für Opfer der Gewalt 
in der Welt" ermöglichte jetzt dem Ausschuß die 
nötige Beweglichkeit, sich wesentlich auf Biafra 
umzustellen. Die rapid anwachsende Katastrophe 
in Biafra bestätigte die Richtigkeit des Beschlusses 
der Synode, eine entschieden kurzgefaßte Er­
klärung mit einer praktischen Hilfsaktion zu 
bekräftigen. Auch in den Gemeinden blieb die 
Initiative der Synode nicht ohne Widerhall. In der 
Sitzung am 18. Juli konnte Herr Kirchenrat Herr­
mann dem Ausschuß mitteilen, daß inzwischen 
DM 38 256,29 Spenden aus der Landeskirche für 
Opfer der Gewalt in der Welt, überwiegend mit 
der Bestimmung Biafra, auf dem Konto 77791 des 
Postscheckamtes Karlsruhe eingegangen waren. 
Eine telephonische Rückfrage bei Herrn Kirchenrat 
Herrmann am 31. Juli, dem Datum der Abfassung 
dieses Berichts, ergab, daß die Spenden bereits auf 
DM 90 000.— angewachsen sind. Damit hat sich der 
von der Synode eingesetzte Betrag nahezu verdop­
pelt. Aus vielen Gemeinden liegen darüber hinaus 
Berichte über Sonderaktionen vor, deren Ergeb­
nisse in dem oben genannten Betrag nicht enthal­
ten sind. Es muß somit festgestellt werden: Der 
Beschluß der Synode, einen Betrag von DM 100 000.- 
für Opfer der Gewalt in der Welt aus Haushalts­
mitteln bereitzustellen, hat die Eigeninitiative nicht, 
wie von mancher Seite befürchtet, gelähmt, son­
dern angeregt.
Die Arbeit des Ausschusses war nicht denkbar 
ohne die Mitarbeit von Herrn Kirchenrat Herr­
mann. Dank seines Verständnisses für die durch 
den Synodalbeschluß geschaffene neue Situation, 
konnte die Kompetenz- und Verfahrensfrage un­
bürokratisch und rasch geklärt werden. Man kam 
unmittelbar zur Sache. Herr Kirchenrat Herrmann 
übernahm die laufenden Arbeiten, stellte die not­
wendigen Verbindungen her und gab entscheidende 
Anstöße. Sein Gedanke, das Diakonische Werk 
möge eine Art Patenschaft für das in Biafra arbei­
tende Ärzteteam übernehmen, fand die volle Zu­
stimmung des Ausschusses. Ein Wort des Dankes 
gebührt Herrn Oberkirchenrat Dr. Löhr, der eine 
reibungslose Freigabe der Gelder veranlaßte. Die 
gute, sachgemäße Zusammenarbeit Synodalaus­
schuß — Diakonisches Werk — Oberkirchenrat war 
außerordentlich ermutigend.
Die Synode der Evangelischen Landeskirche in 
Baden möge beschließen:
In Fortführung ihrer Entschließung vom 25. April 
1968 stellt die Landessynode einen weiteren Be­
trag von DM 100 000.— für Hilfe für Opfer der Ge-
wait in der Welt aus Haushaltsmitteln 
fügung.

zur Ver-

Der Finanzausschuß wird dieses Begehren vor­
bereiten und am Samstag hier im Plenum vor­
tragen.

Keine Gegenstimme?
7. Bitte des Evangelischen Oberkirchenrats zur 

Planung einer Informations-, Fürbitte- und Opfer­
aktion für die Weltmission.

Fragebogen
zum Rundschreiben des Verbindungsausschusses der 
Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für Weltmission 
vom 4. April 1968 betr. Planung einer Informations-, 
Fürbitte- und Opferaktion für die Weltmission.

1. Können Sie den Grundgedanken der Aktion, 
wie sie in den „Empfehlungen des Verbindungs­
ausschusses" auf Seite 1 unter „Situation“ und 
„Planung" ausgeführt sind, zustimmen?
Diese Grundgedanken lauten:

1. Situation
Die Christenheit steht vor der dringlichen 
Aufgabe, ihren missionarischen Auftrag im 
Umbruch unserer Welt neu zu entdecken und 
zu erfüllen.
Dazu gehört, daß die Kirchenleitungen deut­
licher ihre kybernetische Funktion hinsicht­
lich der Mission wahrnehmen.
Dazu gehört, daß sich das Gemeindebewußt­
sein verändert, die Gemeinden ihre missio­
narische Verantwortung erkennen und sie 
missionarisch wirksam zu werden beginnen. 
Dazu gehört, daß die Schwesterkirchen in 
Asien, Afrika und Südamerika durch unser 
Einstehen ermutigt und befähigt werden: 
selber Mission zu treiben,
ihren Platz und ihre Funktion in der Gesell­
schaft, in der sie leben, zu finden und aus­
zufüllen,
und dadurch größere Selbständigkeit zu ge­
winnen.

2. Planung
Angesichts dieser Situation erstrebt der Ver­
bindungsausschuß der Evangelischen Arbeits­
gemeinschaft für Weltmission (EAGWM) 
eine Informations-, Fürbitte- und Opfer­
aktion. Durch sie soll der Auftrag zur Welt­
mission einmal im Jahr betont in die Öffent­
lichkeit getragen und der ganzen Gemeinde 
bewußt gemacht werden.
Zu dieser Aktion sollen sich Landeskirchen, 
Freikirchen und Missionsgesellschaften ge­
meinsam verbinden, damit die Gemeinden 
sie bereitwillig in ihre Verantwortung 
nehmen.
Ziel der Aktion ist es:
die Mission stärker in die Gemeinden zu 
integrieren; ihnen ein deutliches Bild ihres 
missionarischen Auftrages zu vermitteln 
und sie durch Information, Fürbitte und 
Opfer an den Aufgaben der Weltmission zu 
beteiligen.

2. Würden Sie damit einverstanden sein, wenn die 
Verantwortung für die Aufgabe der Information 
und für die Anleitung zur Fürbitte der Evangeli­
schen Arbeitsgemeinschaft für Weltmission in Zu­
sammenarbeit mit dem Deutschen Evangelischen 
Missions-Rat und mit den Regionalen Arbeitsge­
meinschaften für Weltmission übertragen würde? 
3. Welchem Termin innerhalb des Kirchenjahres 
würden Sie für die Durchführung der Informations-, 
Fürbitte- und Opferaktion den Vorzug geben?
4. Sind Sie damit einverstanden, daß die Aktion 
erstmalig im Jahre 1970 durchgeführt wird?
5. Sind Sie der Meinung, daß — nicht zuletzt im 
Blick auf die öffentliche Information und Werbung 
durch die Massenkommunikationsmittel — eine 
Zusammenarbeit mit der Katholi­
schen Kirche und deren Sammlungsaktion für 
Aufgaben der Weltmission angestrebt werden 
sollte?
6. Würden Sie sich dafür einsetzen können, daß 
im Zuge einer Neuordnung und Straffung des 
kirchlichen Sammlungswesens eine Sammlung im 
Laufe des Kirchenjahres für Aufgaben der Welt-



Erste Sitzung 11

mission als Groß-Sammlung im Gesamtgebiet der 
EKD bestimmt wird?
7. Würden Sie Ihre Zustimmung dazu geben kön­
nen, daß ein noch näher zu bestimmender Anteil 
aus dem Aufkommen der Opferaktion der EAGWM 
anvertraut wird, damit diese
a) übergreifende, funktionale Missionsaufgabe, die 
im einzelnen genau den Gemeinden durch Infor­
mation und Werbung nahezubringen sind, inner­
halb der ökumenischen Sendungsverpflichtung der 
evangelischen Christenheit in Deutschland fördern 
kann?
b) diejenigen Missionsgesellschaften, die sich nicht 
einer wirklichen „Beheimatung“ in einer oder in 
mehreren Landeskirchen erfreuen und erfahrungs­
gemäß zur Zeit — oft genug zum Leidwesen der 
Landeskirche — darauf angewiesen sind, Einzel­
unterstützungen von dieser oder jener Landes-
kirche zu erbitten, nach in Zusammenarbeit mit 
dem DEMR zu erarbeitenden Grundlinien in offen­
bar gewordenen Notfällen unterstützen und ihnen 
zur Erfüllung wirklich brennender Missionsauf­
gaben verhelfen kann?
Wie hoch sollte Ihrer Meinung nach etwa der hier­
für bestimmte Anteil aus dem Aufkommen bemes­
sen sein?
8. Würden Sie dafür eintreten wollen, daß der ver­
bleibende Anteil nach einem vom Deutschen

Missions-Rat zu berechnendenEvangelischen
Schlüssel den Missionsgesellschaften zugeteilt wird, 
— oder würden Sie es lieber sehen, daß die 
Missionsgesellschaften bestimmte Aufgaben in 
eine Liste einbringen, die von der Regionalen Ar­
beitsgemeinschaft, zu der sie gehören, verantwortet 
und den Gemeinden im Zuge der Informations- 
und „Werbe"-aktion vorgelegt wird?
9. Wie stehen Sie zu dem Vorschlag, jeder Ge­
meinde freizustellen, vorab etwa 25% des Auf­
kommens in ihrem Bereich derjenigen Missions­
gesellschaft zuzuwenden, der sie sich seit langer 
Zeit besonders verbunden weiß, während für die 
übrigen 75% nach Satz 7 und 8 verfahren würde? 
10. Sind Sie der Meinung, daß die Kirchenleitung 
auch dadurch ihre kybernetische Funktion hin­
sichtlich der Erfüllung des Sendungsauftrages der 
Kirche wahrnehmen sollte, daß sie die Gemeinden 
zu einer intensiven Beteiligung an einer Aktion, 
wie sie in den „Empfehlungen" beschrieben wird, 
ermutigt?

Hier wird der Hauptausschuß um die weitere 
Sachbehandlung gebeten.

8. und 9. sind zwei Anträge des Evangelischen 
Pfarramts Weitenau vom 7. August 1968:

Antrag 1
Die Beihilfevorschriften sind hinsichtlich ihrer Nr. 4 
Abs. 5 und 5a abzuändern und den heutigen Er­
fordernissen anzupassen.
Begründung:
Es kommt immer wieder vor, daß die Hausfrau 
krankheitshalber Bettruhe verordnet bekommt oder 
aus Anlaß einer Entbindung als Hausfrau ausfällt. 
Für ihre Pflege und die Führung des Haushalts
muß eine ausgebildete Hilfskraft angestellt wer­
den. Diese bietet sich in unserem Fall in der Per­
son der Hausschwester des Kleinen Wiesentals an.
Die dadurch entstehenden Kosten sind nicht bei­
hilfefähig, wenn die pflegebedürftige, den Haus­
halt sonst allein führende Familienangehörige nicht

stationär untergebracht ist. Diese Einschränkung 
entspricht nicht mehr den heutigen Erfordernissen. 
Persönliche Anmerkungen:
Zur Not könnte ich unsern Haushalt schon führen, 
fiele allerdings während dieser Zeit als Pfarrer für 
meine Gemeinde aus. Wer zwei Kinder im Vor­
schulalter hat, sämtliche Einkäufe außerhalb des 
Wohnorts tätigen muß — der hiesige Laden rech­
net noch mit „Selbstversorgern" — keine Ver­
wandten oder auch Nachbarn hat, die einspringen 
könnten, kann nicht gleichzeitig Pfarrdienst tun 
und Haushalt führen.
Darüber hinaus ist unerklärlich, weshalb die Ein­
schränkung in der Beihilfevorschrift nur für den 
Beamten Gleichgestellte zu gelten scheint.
Antrag 2
Der Finanzausschuß der Landessynode wolle prü­
fen, inwieweit die durch die mit Wirkung vom 
1. 7. 1967 erfolgte Neufestsetzung der Mietwerte 
für Pfarrwohnungen entstandenen Härtefälle den 
Stelleninhabern zugemutet werden können oder 
nicht.
Begründung:
Seit dem 31. 12. 1958 wurde der Mietwert der hie­
sigen Pfarrwohnung von DM 39,50 auf DM 120.— 
monatlich angehoben, ohne daß sich am Wert der 
Wohnung irgendetwas geändert hätte. Der Unter­
zeichnete hat mit einem Bericht an den EOK vom 
4. 9. 1967 förmlich gegen die erfolgte Neuein­
stufung Widerspruch eingelegt. Eine bindende 
Antwort ist trotz mehrfacher Erinnerung nicht er­
gangen. Am Telefon hieß es lediglich: Jedes Ge­
setz schaffe Härten, die von den Betroffenen zu 
tragen seien.
Dazu ist folgendes zu bemerken:
1. Das Gesetz sieht eine anderweitige Einstufung 
von Dienstwohnungen vor, sofern sie nach Lage, 
Bauweise und Ausstattung auch nicht annähernd 
dem nach den Richtlinien ermittelten Mietwert ent­
sprechen.
2. Von den ursprünglich sechs Ortsklassen sind 
noch drei Bewertungsstufen übrig geblieben. Da­
bei glaubte der Gesetzgeber mit einer Rubrik III 
„bis 5000 Einwohner" auskommen zu können. 
Diese Rubrik benachteiligt einseitig die Dorfbe­
wohner.
Zu 1. Lage
Das hiesige Pfarrhaus liegt in einer etwa 400 Ein­
wohner zählenden Gemeinde, fernab vom Verkehr 
und sehr ungünstig im Bezug auf jegliche Art von 
Einkaufsmöglichkeiten. Das früher sprichwörtlich 
billige Leben auf dem Lande gehört in die Welt 
der Fabeil Eier lassen sich zwar noch beim Erzeu­
ger erstehen, kosten aber genausoviel — wenn 
nicht mehr — als wenn man sie im Laden kaufen 
müßte. So kommt es, daß wir nahezu alles im — 
ein Weg — 6 km entfernt liegenden Ort Steinen 
einkaufen müssen, wenn wir nicht gar gezwungen 
sind, nach Lörrach — 15 km —, Basel oder Frei­
burg zu fahren. Sonderangebote der Supermärkte
schlagen bei uns nicht zu Buch, da man nicht erst 
soundsoviele Kilometer fahren kann, wenn sich der 
Sonderpreis noch lohnen soll.
Von daher legt sich
zu 2.
der Vergleich mit der Dienstwohnung etwa in Stei­
nen selbst oder auch mit Kandern nahe, die in der 
gleichen Gruppe erscheinen wie die hiesige, die 
also genauso billig oder teuer sind — je nachdem 
— wie unsere. Nach Lage der Dinge sollte man sich



12 Erste Sitzung

allen Ernstes darüber Gedanken machen, wie man 
in Zukunft diejenigen Pfarrer (auch Lehrer oder 
andere Gleichgestellte) dafür „belohnen" will, daß 
sie es auf sich nehmen, wie die Einsiedler zu leben. 
Man dürfte sie, meiner Meinung nach, jedenfalls 
nicht noch dafür „bestrafen", daß sie und ihre Fa­
milien bereit sind, das ganze Jahr hindurch in 
einer Sommerfrische zu leben, indem man ihnen 
die gleiche Miete berechnet wie verkehrsmäßig 
günstiger Gelegenen.

AusstattungZu 1.
Das im Jahr 1891 erbaute zweigeschossige und 
größtenteils unterkellerte Pfarrhaus hat zwar nach 
dem Krieg ein Bad, dazu fließendes Wasser und 
Spülklo bekommen, doch sind die z. T. feuchten 
Wohnräume noch mit Holz- und Kohleöfen zu be­
heizen. Die Pfarrfamilie Steyer bewohnt: Küche, 
Bad (nur durch den Badeofen heizbar) und vier 
Räume. Zwei Räume im Oberstock wurden als 
Gästezimmer eingerichtet, ein weiterer Raum dient 
ebenso wie der Speicher als Abstellraum. Zwei 
weitere Räume und eine Behelfsküche im Ober­
geschoß sind seit 1949 für monatlich 30 Mark an 
ein über 75jähriges Rentner-Flüchtlingsehepaar 
vermietet. Die Miete kommt zu 2/s der Kirchen­
gemeinde Weitenau, zu Vs der Kirchengemeinde 
Endenburg zugute.
Zu 2.
Selbstverständlich sind bestimmte Kosten, die 
normalerweise über die Miete abgegolten werden, 
vom Pfarrer selbst zu tragen, z. B. Wasserzins, 
Kaminreinigung, Leerung der Klärgrube, Pflege 
und Unterhalt des Gartens, Beseitigung von Müll 
und Schutt und dgl. mehr. Nicht unerwähnt bleiben 
darf, daß sich jeder Zentner Kohlen wegen der 
weiten Anfahrt um mindestens 80 Pfennige ver­
teuert. Als Heizmaterial werden jährlich rd. 700 
Mark in den Kamin geschrieben, wobei nur in der 
kältesten Zeit alle fünf bewohnten Räume durch­
geheizt werden.
Im ganzen Kirchspiel gibt es nur eine vergleich­
bare Wohnung, nämlich die des hiesigen Lehrers. 
Er entrichtet an die Gemeinde für eine etwas klei-
nere Wohnung mit Zentralheizung monatlich
90 Mark.
M. E. kann man die Größe der Zimmer, d. h. die 
Wohnfläche allein nicht zum Maßstab für die Fest­
legung des Mietwertes machen. U. a. sind es die 
hohen und großen Räume mit ihren schlecht schlie­
ßenden Fenstern und Türen, die zur Verteuerung 
des Hierseins beitragen.
Selbst wenn — was unbegreiflich wäre — die geo­
graphische Lage des Pfarrhauses nicht wertmin­
dernd zu Buche schlüge, so müßte doch die nicht 
vorhandene Zentralheizung und die teilweise Ver­
mietung des Obergeschosses eine Herabsetzung 
des Mietwertes erlauben. Bei eventuellen Ver­
handlungen mit staatlichen Stellen müßte aber ge­
rade all das über die geographische Lage Ausge­
führte mehr als bisher Berücksichtigung finden. 
Ich habe die dringende Bitte, daß die Legislative 
unserer Landeskirche solche sicher nicht weltbe­
wegenden, jedoch im Detail sehr belastenden Pro­
bleme ihrer Diener zur Kenntnis nimmt und im 
Rahmen ihrer Möglichkeiten auf Abhilfe sinnt.

Beide Gegenstände werden dem Finanzausschuß 
zur Sachbehandlung übergeben.

10. betrifft die Kirchliche Lebensordnung Ehe und 
Trauung und Entwurf der Trauagende.

Hauptausschuß und Rechtsausschuß haben teil­
weise schon die Vorbereitung übernommen. Wir 
werden die entsprechenden Berichte in der Plenar­
sitzung am Samstag hören; heute wird uns Herr 
Oberkirchenrat Kühlewein, wie er es auch in an­
deren Fällen einer kirchlichen Lebensordnung schon 
getan hat, ein Einführungsreferat geben, und zwar 
im Anschluß an die Bekanntgabe unserer Eingänge.

11. ist wieder ein Doppelantrag. Sie kennen nur 
den Antrag der Religionspädagogischen Arbeits­
gemeinschaften in den Kirchenbezirken Kehl und 
Lahr vom 9. September 1968:

Die Religlionspädagogischen Arbeitsgemeinschaf­
ten in den Kirchenbezirken Kehl und Lahr stellen 
an die Landessynode folgenden Antrag:
1. Die Landessynode wolle beschließen, grundsätz­
lich die Einführung zusätzlicher Lehrbücher für den 
Unterricht an Volks- und Realschulen zu genehmi­
gen, damit die Möglichkeit zur Auswahl gewähr­
leistet werden kann.
2. Das Katechetische Amt möge beauftragt werden, 
zu untersuchen, welche derzeit in Deutschland ver­
wendeten Lehrbücher für eine Einführung beson­
ders geeignet sind.
Begründung des Antrags:
Die obligatorisch eingeführten Lehrbücher „Der 
gute Hirte" (für 1. bis 3. Schuljahr) und „Schild 
des Glaubens“ (für 4. bis 9. Schuljahr) sind für den 
Unterricht an Volks- und Realschulen geschätzte 
Hilfen und haben sich bewährt. Dennoch darf nicht 
übersehen werden, daß die Monopolstellung eines 
einzigen Unterrichtswerks gewisse Gefahren mit 
sich bringt. Theologische und pädagogische Argu­
mente sprechen dafür, für den Unterricht zusätzlich 
noch andere geeignete Lehrbücher zur Auswahl 
freizustellen. Mehrere Landeskirchen haben diesen 
Weg bereits beschritten und dabei gute Erfahrun­
gen gesammelt. In sämtlichen übrigen Unterrichts­
fächern besteht die Möglichkeit zur Auswahl. Ge­
rade dadurch konnte bei vielen Schulbüchern der 
verschiedensten Fächer ein hohes Niveau in fach­
licher und methodischer Hinsicht erreicht werden. 
Die Genehmigung zusätzlicher Lehrbücher neben 
den bisher eingeführten würde verschiedene (auch 
neue) Wege im Religionsunterricht ermöglichen 
und ihn dadurch bereichern.

Am 11. Oktober ist ein Antrag der Arbeitstagung 
Oedsbach eingegangen mit 19 Unterschriften. Er 
lautet:

1. Die Landessynode möge das Katechetische 
Amt beauftragen, zu überprüfen, welche in ande­
ren Landeskirchen eingeführten Lehrbücher auch 
für den Bereich der Badischen Landeskirche geeig­
net sind.

2. Die Landessynode möge eine Liste dieser 
Bücher im Amtsblatt für Kultus und Unterricht ver­
öffentlichen lassen, so wie es dort mit den Lehr­
büchern für alle anderen Unterrichtsfächer bereits 
geschehen ist.
Begründung:

Die bisher allein zugelassenen Lehrbücher „Der 
gute Hirte“, „Schild des Glaubens“ und „Kirchen­
geschichte" haben zwar dankenswerte Dienste ge­
leistet. Sie reichen aber in der religionspädagogi­
schen Situation von heute nicht mehr aus und dür­
fen deshalb nicht weiter den Gebrauch anderer 
wertvoller Lehrbücher für den evangelischen Re­
ligionsunterricht verhindern. Wie in den übrigen



Erste Sitzung 13

Unterrichtsfächern sollte auch im evangelischen 
Religionsunterricht dem Lehrenden mit der freien 
Wahl der Lehrbücher eine größere Methodenfrei­
heit gegeben werden.

Die Teilnehmer der Arbeitstagung für die Leiter 
der fachdidaktischen Kurse evangelischer Religions­
lehrer haben zwischen dem 7. und 9. Oktober 1968 
getagt.

Ehe ich Ihnen hier einen Vorschlag des Ältesten­
rates unterbreite, möchte ich Herrn Oberkirchenrat, 
Adolph als zuständigen Referenten um Ausführun­
gen zu diesen beiden Anträgen bitten.

Oberkirchenrat Adolph: In beiden Anträgen han­
delt es sich um ein berechtigtes Anliegen, bedingt
durch die mit großer Rasanz sich anbahnende und 
weitergehende Entwicklung in den Fragen der Reli­
gionspädagogik und der Fachdidaktik des Religions­
unterrichts. Zu beiden Anträgen ist aber zu sagen, 
daß es für dieses Anliegen einen ganz bestimmten 
Weg gibt, den man einschlagen muß, den wir ja 
auch bis jetzt im Bereich der Höheren Schule und 
der Berufs- und Fachschule immer wieder gegangen 
sind; das heißt, wenn bei dem Angebot an Lehr­
büchern für den Religionsunterricht der Höheren 
Schule ein neues Werk erscheint, dann wird dies von 
den Katechetischen Ämtern der Landeskirchen über­
prüft, und es wird erwogen, inwieweit man diese Neu­
erscheinungen auch für den Religionsunterricht der 
Landeskirche freigeben möchte. Der Evangelische 
Oberkirchenrat hat alsdann Beschluß zu fassen und 
das Kultusministerium zu bitten, diese von ihm vor­
geschlagenen Bücher in die Liste der für die Lern­
mittelfreiheit — und das ist ja das Entscheidende 
dabei — zugelassenen Bücher aufzunehmen. Wenn 
das geschehen ist, ist es in die freie Entscheidung 
des Religionslehrers gestellt, welche Lehrbücher er 
an seiner Schule einführen möchte. Selbstverständ­
lich, wenn es sich um mehrere Religionslehrer an 
einer Schule handelt, wird es darauf ankommen und 
ist es auch immer darauf angekommen, daß man sich 
nicht in einer Obertertia a für dieses und in einer 
Obertertia b für ein anderes Lehrbuch entscheidet, 
sondern einen gemeinsamen Weg geht.

Bis hierher sind die Dinge ganz klar. Neu ist nun 
die Realschule. Die Realschule, die bisher im Ver­
band der Volksschule war — als Mittelschulzug —,
ist eine selbständige Schule geworden mit einem 
ganz besonderen Auftrag der Anschlußmöglichkeit 
und der Durchlässigkeit an wieder andere Stationen 
unserer ganzen Unterrichts- und Schulgestaltung 
hin. Für die Realschulen werden wir in der Tat — 
da sind gewisse Vorarbeiten auch bei verschiedenen 
Verlagen im Gange — uns um die Frage des Lehr­
buchs besonders kümmern müssen. Es ist gerade 
vor einigen Tagen uns wieder ein Vorschlag vom 
Diesterwegverlag zugegangen, der im Augenblick 
geprüft wird. Das Ganze hängt im Blick auf die 
Realschule damit zusammen, daß wir genau so, wie 
wir einen Lehrplan für die Grundschule jetzt vor 
einigen Wochen herausgebracht haben und in 
einigen Wochen den Lehrplan für die Hauptschule 
herausbringen, auch einen Lehrplan für die Real­
schule in Vorbereitung haben. Die Entscheidung,

welche Religionsbücher für die Realschule benützt 
werden können, wird weithin von der Gestaltung 
dieses Lehrplanes abhängen, damit das Lehrbuch 
eine möglichst große Hilfe im Blick auf den Lehr­
plan darstellt.

Zu der Frage, wie sie von Kehl und Lahr gekom­
men ist, kann ich nur sagen, daß diese Dinge in Vor­
bereitung sind, und daß wir, wie wir hoffen, im 
Laufe dieses Schuljahres damit auch zum Abschluß 
kommen im Blick auf die Realschule.

Eine andere Frage ist die in dem zweiten Antrag
vorliegende, die nun diesen Modus, wie er bei der
Höheren Schule war und wie er für die Realschule 
ohne Zweifel kommen muß, auch durchgeführt sehen 
möchte im Blick auf die Volksschule, das heißt auf 
die Grund -und Hauptschule. Diesem Antrag hat es 
bis zu einem gewissen Grad entsprochen, daß wir 
für den Gebrauch in der Hauptschule und in der 
Realschule die Schulbibel, die die Württembergische 
Bibelanstalt herausgebracht hat, freigegeben haben, 
und zwar zur Wahl zwischen Lutherbibel und Schul­
bibel. Nicht davon tangiert war der „Schild des 
Glaubens" bzw. „Der Gute Hirte". Die fachdidak­
tischen Arbeitsgemeinschaften sind keine kirchliche 
Einrichtung, sondern eine von der Kirche getragene, 
aber vom Staat veranstaltete Einrichtung im Rahmen 
der sogenannten Lehrerfortbildung zwischen der 
ersten und zweiten Dienstprüfung, eine Einrichtung, 
die für die Zukunft des Religionsunterrichts außer­
ordentlich wichtig ist. Die Leiter der fachdidaktischen 
Kurse, die nun von ihrer Ausbildung her — es han­
delt sich meist um jüngere Lehrkräfte dabei — die 
ganze Situation der heutigen Fachdidaktik kennen, 
haben den Antrag gestellt oder die Bitte ausgespro­
chen, die Landessynode möge — das ist eigentlich 
der Sinn dieses Antrags — zu einem Entschluß dar­
über kommen, auch für die Hauptschule schon, also für 
die Volksschule, die Möglichkeit der Wahl des Reli­
gionslehrbuches durch den einzelnen Religionslehrer 
gewissermaßen freizugeben. Das heißt, es soll dem 
einzelnen Religionslehrer je nach seiner Persönlich­
keit, nach seinen Vorstellungen vom Religionsunter­
richt eine Auswahl an Unterrichtswerken angeboten 
werden. Diese Frage allerdings, die in dem zweiten 
Antrag kommt, ist nicht so leicht zu entscheiden wie 
bei der Realschule, weil die Realschule ein Schultyp 
ist, der mehr und mehr auch durch das Fachlehrer-
prinzip an die Seite der Höheren Schule gestellt
werden muß. Hier muß sich die Landessynode dar­
über klar werden, ob sie den durch Beschluß der 
Landessynode als Lehrbuch an den Volksschulen 
eingeführten „Schild des Glaubens" und unter Um­
ständen eben auch das ebenfals durch Beschluß der 
Landessynode eingeführte Unterrichtsbuch „Der 
Gute Hirte" nun nach wie vor als das Lehrbuch im 
Bereich unserer Landeskirche ansehen will oder ob 
sie sagen soll, es wird dem Lehrer, wie das in vielen 
anderen Landeskirchen auch der Fall ist, auch im 
Bereich der Hauptschule zur Wahl gegeben, ob er 
etwa in den oberen Klassen der Hauptschule den 
„Schild des Glaubens" oder die Schulbibel oder ein 
anderes frei gegebenes Lehrbuch verwendet. Ent­
scheidend ist lediglich, daß wir dann die von uns



14 Erste Sitzung

zur Wahl gestellten Bücher in die Liste zur Zu­
lassung zur Lernmittelfreiheit bringen. Zuvor müßte 
— und das würde ich also im Blick auf den zweiten 
Antrag sagen — der Hauptausschuß sich darüber 
Gedanken machen, welche Rolle in der in dem An­
trag angestrebten Möglichkeit unser Lehrbuch der 
„Schild des Glaubens" und „Der Gute Hirte" spie­
len soll.

Synodaler Höfflin: Ich bitte, bei den Beratungen 
zu bedenken, daß es in vielen Gemeinden für die 
Pfarrer und Religionslehrer schwer wird, die Mittel 
für die Lehrmittelfreiheit in den gemeindlichen 
Haushalt zu bringen, weil sie ja über den Schul­
beirat den Vorschlag und durch den Gemeinderat 
die Bewilligung der Mittel erreichen müssen. Die 
Situation wird sicher dadurch schwieriger, daß wir 
den Religionslehrern völlige Freiheit in der Ein­
führung von verschiedenen Lehrbüchern geben, weil 
damit auch einer gewissen Willkür das Tor geöffnet 
ist und weil dadurch auch ganz erhebliche finan­
zielle Mehranforderungen auf die Gemeinden zu­
kommen, die diese wiederum nicht ohne weiteres 
bewilligen werden.

Ich möchte zweitens die Bitte aussprechen, daß 
sich der Hauptausschuß, die Synode und der Ober­
kirchenrat möglichst bald darüber schlüssig werden, 
welche Bücher zulässig sein sollen. Es ist mir be­
kannt, daß das Kultusministerium gegenwärtig unter 
einem gewissen Druck des Parlaments steht, die 
Rechtsverordnung über die zugelassenen Lehrmittel
möglichst bald zu erlassen. Sie steht nämlich noch
aus. Sie ist aber nach dem Schulverwaltungsgesetz 
vorgeschrieben. Und wenn uns passieren würde, daß 
die Rechtsverordnung unserer Meinungsäußerung 
zuvorkäme, dann wäre es wahrscheinlich wieder für 
einige Zeit vorbei mit den entsprechenden Ände­
rungsvorschlägen.

Synodaler Gorenflos: Ich möchte noch aus einem 
anderen Grund vor einer zu ausgedehnten Schul­
buchpluralität in Grund- und Hauptschulen warnen. 
Stellen Sie sich vor, da geht ein Kind in den ersten 
vier Schuljahren auf eine Grundschule in einer 
Landgemeinde und kommt von dort dann in die 
Hauptschule an einem zentralen Schulort. Dann hat 
es vielleicht auf dem Land den „Schild des Glau­
bens" gehabt, an der Hauptschule in der Stadt ist 
ein völlig anderes Lehrbuch gültig. Ich glaube, wir 
können vom pädagogischen Standpunkt, vom psy­
chologischen Standpunkt aus den Kindern einen 
häufigen Wechsel des Religionslehrbuches nicht zu- 
muten, da es heute eben nicht mehr allgemein Sitte 
ist, daß ein Kind an ein und derselben Schule bleibt, 
auch innerhalb des Volksschulbereichs. Man sollte 
vermeiden, daß die Kinder immer wieder vor neue 
Situationen gestellt werden, gerade im niedrigeren 
Alter. Bei Realschule, bei Gymnasien ist es viel­
leicht etwas anderes, da ist eine Umstellung eher 
möglich.

Oberkirchenrat Adolph: Zur Klarstellung darf ich 
vielleicht folgendes sagen:

1. In Richtung von Bruder Gorenflos: Selbstver­
ständlich wird es sich bei der Grund- und Haupt­
schule nie um ein Vielerlei von Angeboten handeln

können aus den von Herrn Gorenflos genannten 
Gründen, aber auch aus gewissen anderen didak­
tischen Gründen. Und

2. in Richtung von Herrn Höfflin wollte ich sa­
gen: Eine völlige Freiheit der Entscheidung des 
Lehrers wird es nie geben, sondern es wird immer 
nur eine Entscheidungsmöglichkeit sein innerhalb 
eines durch den Oberkirchenrat festgelegten Rah­
mens. Also eine völlige Willkür und Freiheit wird 
nie eintreten.

Was nun die Frage der Rechtsverordnung betrifft, 
darf ich vielleicht folgendes zur Aufklärung sagen: 
Die Rechtsverordnung, zu der wir auch Stellung 
genommen haben, nennt nicht einzelne Unterrichts­
werke im Sinne einer Auswahl, sondern in der 
Rechtsverordnung steht beispielsweise, daß wir für 
den Bereich, sagen wir mal der Höheren Schule, eine 
Lutherbibel oder Schulbibel, ein religionspäda- 
gogisches Unterrichtswerk, oder für die Hauptschule 
Gesangbuch, Kirchengeschichte usw. im Rahmen der 
Lehrmittelfreiheit einführen können.
Da ist also jeweils die Norm angegeben. Es können 
z. B. in der Oberstufe der Höheren Schule zwei 
kirchengeschichtliche Quellenhefte angeschafft wer­
den, aber welche das sind, das steht in der Rechts­
verordnung über die Lernmittelfreiheit nicht drin, 
sondern da kann dann der Religionslehrer aus der 
Reihe der freigegebenen Bücher auswählen. Zu einer 
Willkür oder einer völligen Freiheit kann es also 
dabei nicht kommen.

Was wir für die einzelnen Schularten in der 
Rechtsverordnung wünschen, haben wir dem Kul­
tusministerium schon vor längerer Zeit mitgeteilt. 
Wir haben dies parallel mit dem Vorgehen in der 
württembergischen Landeskirche gemacht, weil es 
sich ja doch um ein Bundesland handelt. Mit der 
Frage Willkür, völliger Freiheit oder gar Über­
forderung vom Finanziellen her hat das Problem,
das hier von Lahr und Kehl und von den Fach­
didaktikern geäußert wurde, nichts zu tun, denn wir 
sind ja selbst nicht daran interessiert, eine zu große 
Vielfalt von Lehrbüchern in unseren Schulen zu 
haben, wir wollen nur der religionspädagogischen 
und fachdidaktischen Situation unserer Zeit gerecht 
werden.

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! Noch 
eine Wortmeldung? Das ist nicht der Fall.

Wir weisen nunmehr die beiden Eingänge dem 
Hauptausschuß zu mit der Bitte an Sie, Herr Ober­
kirchenrat Adolph, die entsprechenden Stellung­
nahmen dem Ausschuß zur Verfügung zu stellen. — 
Einverstanden.

12. Das Evangelische Pfarramt Christuskirche/ 
Südpfarrei Heidelberg hat den Antrag gestellt hin­
sichtlich der Herabsetzung des Wahlalters, Eingabe 
vom 23. September 1968:

Die beiden Altestenkreise der Christuskirche Hei­
delberg haben in ihrer gemeinsamen Sitzung am 
20. 9. auf Antrag der Gemeindejugend beschlossen, 
nachstehenden Antrag an die Landessynode zu 
stellen:
„Die Landessynode wolle das aktive Wahlrecht 
auf das 18. und das passive auf das 21. Lebensjahr 
festlegen."



Erste Sitzung 15

Diese Materie ist vom Kleinen Verfassungsaus­
schuß, wie Sie heute noch im Laufe des Tages hören 
werden, bereits vor einem halben Jahr behandelt 
worden. Es empfiehlt sich daher, diese Eingabe un­
mittelbar an den Kleinen Verfassungsausschuß zu 
geben.

Wer ist damit nicht einverstanden? Enthaltung? 
Einstimmig gebilligt.

Nun eine verspätet eingegangene Eingabe, deren 
Behandlung aber unseres Erachtens geboten ist. 
Diese Eingabe kommt von dem Landeskirch­
lichen Arbeitskreis für Konfirman­
denunterricht unter dem Vorsitz von Pfarrer 
R. Bösinger in Pforzheim. Er führt aus:

Mit Erlaß vom 11. Januar 1968 hat der Evange­
lische Oberkirchenrat den Auftrag erteilt, einen 
Arbeitskreis zu bilden, der einen Stoffplan für die 
Hand des Gemeindepfarrers ausarbeiten und auch 
formal und methodisch Richtlinien geben könnte. 
In der heutigen vierten Sitzung vom 9. Oktober 
1968 nahmen wir den jüngsten Vorschlag der 
Lehrplankommission für das 5. bis 9. Schuljahr
zur Kenntnis. Dabei bestätigte sich unser
bisheriges Arbeitsergebnis, daß Konzeption 
und Stoffauswahl des Konfirmandenunterrichtes 
nur im Rahmen einer Gesamtkonzeption der kirch­
lichen Unterweisung in Religionsunterricht, Ju­
gendarbeit, Konfirmandenunterricht und Christen­
lehre möglich ist. Ohne eine Koordination der ein­
zelnen Aufgabenbereiche lassen sich das be­
stehende Nebeneinander und die bisherigen Über­
schneidungen auch künftig nicht beseitigen.

Wir bitten die Landessynode, in geeigneter 
Weise dafür zu sorgen, daß eine Gesamtkonzep­
tion des Katechumenats unserer Kirche alsbald er­
arbeitet wird, bevor die endgültigen Arbeitsergeb­
nisse der bestehenden Kommission (z. B. Lehrplan) 
herausgegeben werden.

Wir schlagen der Synode vor, einen Koordina­
tionsausschuß zu bilden, dem Vertreter der Landes­
synode, des Evangelischen Oberkirchenrats, der 
Theologischen Fakultät, der Pädagogischen Hoch­
schulen, der zuständigen kirchlichen Werke und der 
bereits bestehenden Kommissionen angehören soll­
ten.
Karlsruhe, 9. Oktober 1968.

Zu diesem Begehren erachtet es der Ältestenrat 
für zweckmäßig, daß wir die Eingabe unmittelbar 
an den Evangelischen Oberkirchenrat weiterleiten, 
der dann, den Empfehlungen dieses Arbeitskreises 
entsprechend, die Vorbereitungen für eine Gesamt­
konzeption trifft.

Wer ist hiermit nicht einverstanden? Enthaltun­
gen? Einstimmige Annahme.

Herr Pfarrer Adolf Cramer in Niefern hat mit 
Schreiben vom 7. Oktober 1968, das am 15. Oktober 
1968 bei mir eingegangen ist, zum Entwurf 
einer Lebensordnung „Das kirch­
liche Begräbnis" sowie Agendenentwurf „Be­
gräbnis-Agende" Stellung genommen.

Sie erinnern sich alle, daß wir diese beiden Ent­
würfe dem Evangelischen Oberkirchenrat zur Ver­
anlassung der Behandlung in den Bezirkssynoden 
überreicht haben. Zum Teil ist die Behandlung dort 
sogar schon erfolgt. Aus diesem Grunde geht der 
Vorschlag des Ältestenrates dahin, die beiden hier

vorgelegten Entwürfe, die im Anschluß verlesen 
werden, sowie die mitgegebene Begründung von 
31 Seiten dem Evangelischen Oberkirchenrat mit der 
Bitte zuzuleiten, dieses Material dann bei Rückkunft 
des bisherigen Materials von den Bezirkssynoden 
für die spätere Sachbehandlung hier in der Synode 
mit einzuarbeiten.

Aber nun zunächst die Verlesung der Abschnitte 
Entwurf einer Lebensordnung „Die kirchliche Be­
stattung" und Entwurf eines agendarischen Formu­
lars für die Bestattungshandlung.

I. Entwurf einer Lebensordnung „Die kirchliche 
Bestattung",

1. Herr, lehre uns bedenken, daß wir sterben 
müssen, auf daß wir klug werden!

Dieser Gebetsruf aus dem Alten Testament erin­
nert uns auch heute daran, daß es unklug ist, die 
täglich in aller Welt spürbare Todesmacht aus un­
serem Bewußtsein zu verdrängen. So gehört zu 
einem Leben, das sinnvoll und erfüllt sein soll, 
auch die Vorbereitung auf das Sterben. Dazu gibt 
uns Gott mit dem Wort der Heiligen Schrift, mit 
der Botschaft der Kirche von dem Sieg des Ge­
kreuzigten Jesus Christus über den Tod die not­
wendige Hilfe. Auch im Gericht Gottes über unser 
Leben, für das der Tod ein deutliches Zeichen ist, 
dürfen wir uns an ihn als unseren Retter halten. 
Jesus Christus verbindet alle, die an ihn glauben, 
zu einer Gemeinschaft, die nach der Verheißung 
der Heiligen Schrift über den Tod hinausreicht.

2. Darum bestattet die Kirche ihre Verstorbenen 
in Verbindung mit einem Gottesdienst.
Bei der Bestattungshandlung erweist sie ihnen den 
letzten Liebesdienst und vollzieht an ihnen den 
Willen Gottes nach dem Wort: „Du bist Erde und 
sollst zu Erde werden".

Zugleich bezeugt die Kirche die Verheißung der 
Auferstehung in Gottes neuer Schöpfung, indem 
sie die Verstorbenen mit dem letzten Segen in Got­
tes Hand befiehlt.

In dem Gottesdienst, der einer Bestattungshand­
lung vorausgeht oder anschließend daran stattfin­
den kann, sollen die Angehörigen inmitten ihrer 
Gemeinde durch Gottes Wort, Gebet und Lied ge­
tröstet und gestärkt werden. Die Botschaft vom 
Gericht Gottes über die Sünde und von Jesus Chri­
stus, dem Retter aus Sünde und Tod steht im Mittel­
punkt dieses Gottesdienstes. Darum können Leben 
und Verdienste des Verstorbenen nicht sein wesent­
licher Inhalt sein. Nachrufe oder musikalische Dar­
bietungen, die diesem christlichen Sinn der Bestat­
tung nicht entsprechen, sollen aus dem Rahmen der 
kirchlichen Handlung ferngehalten werden.

3. Die kirchliche Bestattung kann als Beerdigung 
oder als Feuerbestattung gehalten werden. Sie 
wird vom zuständigen Pfarrer geleitet. Wünschen 
die Angehörigen einen anderen Pfarrer, so ist eine 
Rücksprache mit dem zuständigen Pfarrer erforder­
lich. In besonderen Fällen kann auch ein dafür zu­
gerüsteter Lektor oder Ältester zu diesem Dienst 
beauftragt werden.

Wird der Pfarrer um eine kirchliche Bestattung 
gebeten, so bespricht er mit den Angehörigen Sinn 
und Verlauf der Bestattung und des Gottesdienstes. 
Bei der Abfassung der Todesanzeige und bei der 
Gestaltung des Grabmals kann er die Angehörigen 
beraten.

4. In der Regel können alle Glieder einer evan­
gelischen Kirche kirchlich bestattet werden. Auch



16 Erste Sitzung

ungetaufte Kinder christlicher Eltern sowie Glie­
der anderer christlicher Kirchen können kirchlich 
bestattet werden, wenn sonst keine christliche Be­
stattung gehalten würde. Sind getaufte Christen 
aus der Kirche ausgetreten oder haben sie ihre 
Verachtung von Gottes Wort und Gebot offen­
kundig gezeigt, ohne aus der Kirche auszutreten, 
so muß ihr darin erkennbarer Wille zum Verzicht 
auf kirchliche Handlung respektiert werden. Für 
sie kann deshalb eine Bestattungshandlung nicht 
vollzogen werden. Auf Wunsch der Angehörigen 
kann jedoch ein Gottesdienst gehalten und am 
Grab ein Gebet gesprochen werden. Liegen bei 
einem Todesfall besondere Umstände vor (z. B. 
Selbstmord), so sollen sie bei der Bestattung nicht 
verschwiegen werden.

5. Bei einer Urnenbeisetzung kann auf Wunsch 
der Angehörigen eine kurze kirchliche Feier ge­
halten werden.

6. Am Sonntag nach der Bestattung gedenkt die 
Gemeinde des Verstorbenen und betet für die An­
gehörigen.

Nun
II. Entwurf eines agendarischen Formulars für 

die Bestattungshandlung am Grabe bzw. im Kre­
matorium.

(Gemeindelied oder Chorgesang)
(evtl, biblische Lesung: 1. Thessal. 4, 13 und 14) 
Lasset uns nun den Verstorbenen ... bestatten:

(Der Sarg wird versenkt)
(am Grab unter dreimaligem Erdaufwurf:)
So spricht der Herr, der dich geschaffen hat: 
Von Erde bist du genommen, zu Erde sollst 
du werden.

oder: (am Grab unter dreimaligem Erdaufwurf oder 
im Krematorium:)
Erde zu Erde, Asche zu Asche, Staub zum 
Staube.

Wir aber hoffen auf unseren Herrn Jesus Christus, 
der da spricht:

Ich bin die Auferstehung und das Leben. 
Wer an mich glaubt, der wird leben, ob er 
gleich stürbe. Und wer da lebt und glaubt an 
mich, der wird nimmermehr sterben.

oder: Ich lebe und ihr sollt auch leben.
Darum befehlen wir unseren Bruder in Gottes Hand: 

Der Herr gebe ihm die ewige Ruhe 
und das ewige Licht leuchte ihm. Amen.

Lasset uns beten:
Vater unser im Himmel ...

(Gemeindelied oder Chorgesang)
Segen (bezw. Überleitung zur Kirche).
Niefern, den 2. Oktober 1968

Max-Adolf Cramer

Darf ich den Vorschlag des Ältestenrates wieder­
holen, daß das gesamte Material an den Evange­
lischen Oberkirchenrat zur Mitverarbeitung mit dem 
dort bereits vorhandenen Material überreicht wird. 
Wer ist dagegen? — Wer enthält sich? — Einstim­
mig angenommen.

Es bleibt uns eine letzte Eingabe, die am 21. Ok­
tober eingegangen ist, von Herrn Pfarrer August 
Hermann Niemeyer, Vorsteher des Diakonissen­
hauses Freiburg; sie betrifft ein Bauvorhaben des 
Freiburger Diakonissenhauses. Die Unterlagen sind 
auch einigen Mitgliedern des Finanzausschusses zu­
gegangen.

In der jetzigen Tagungsperiode kann dieser An­
trag ohnedies nicht mehr behandelt werden. Aus 
diesem Grunde empfehlen wir, daß das Material 
dem Finanzausschuß übergeben wird. Er muß zwi­
schenzeitlich Überprüfungen vornehmen und sicher­
lich in einer Zwischentagung zum Gesamtproblem 
Stellung nehmen.

Wer ist mit diesem Vorschlag nicht einverstan­
den? — Enthaltung? — Niemand. Somit einstimmig 
gebilligt.

Wir hätten jetzt nichts mehr zu diesem Tages­
ordnungspunkt. Hier möchte ich Sie, Herr Ober­
kirchenrat Kühlewein, bitten, das Einführungsrefe­
rat zu geben, das wir unter XI in unserer Tages­
ordnung vorgesehen haben.

XL

Oberkirchenrat Kühlewein: Liebe Synodale! Der 
Herr Präsident der Landessynode hat genehmigt, 
daß der Hauptausschuß in einer Zwischensitzung 
den Entwurf einer Lebensordnung 
„Ehe und Trauung" — vorgelegt vom Lebens­
ordnungsausschuß II — und den Agenden-Entwurf 
Trauagende — vorgelegt von der Liturgischen - 
Kommission — berät und dem Plenum voraussicht- o

Q 
lich am Samstag dieser Woche darüber Bericht gibt. (6 

Beide Entwürfe mit je einem Begleitwort liegen T 
Ihnen vor. Es ist unmöglich, in einigen Minuten Go 
darzulegen, was beide Kommissionen in monate­
langer Arbeit, die sich oftmals bis in die Nacht aus 
gedehnt hat, geleistet haben und auch nur halb­
wegs die Diskussionen wiederzugeben, die zur Klä­
rung und Annäherung der verschiedenen Stand­
punkte notwendig waren. Wenn Sie sich die Mühe 
machen, nicht nur die Entwürfe, sondern vor allem 
die Begleitworte zu studieren, dann haben Sie 
wenigstens einen Bruchteil der Überlegungen, wel­
che die Mitglieder beider Kommissionen angestellt 
haben.

Ich bin gebeten worden, zu den beiden Vorlagen 
wenigstens ein kurzes Wort zu sagen.

1. Zum Entwurf der Lebensordnung „Ehe und 
Trauung". Die Kommission war sich bei ihrer Ar­
beit bewußt, daß auch dieser Teil sich später ein­
mal in das Ganze der Lebensordnung unserer Lan­
deskirche einfügen sollte. Daher die äußere Form 
mit einer Präambel gewissermaßen mit den bib­
lischen Weisungen, sodann I—XI die einzelnen 
Sachabschnitte.

Die Kommission hat ebenso bewußt auf früheren 
Vorarbeiten aufgebaut. Sie hat vor Augen gehabt 
jenen der Landessynode im Frühjahr 1963 vorge­
legten ersten Entwurf einer Lebensordnung „Ehe 
und Trauung" sowie die mannigfaltigen Stellung­
nahmen, Vorschläge, Kritiken der ihn beratenden 
Bezirksynoden. Die Kommission hat vor allem fol­
gende Entwürfe außerdem durchgearbeitet:

einen Alternativ-Entwurf von einem Kreis evan­
gelischer Akademiker aller Fakultäten in Heidelberg 
vom Frühjahr 1964,



Erste Sitzung 17

einen neuen Entwurf aus Heidelberg mit umfang­
reicher Literaturangabe,

ein Memorandum zum Entwurf einer Kirchlichen 
Lebensordnung „Ehe und Trauung", vorgetragen 
von Pfarrer Wiegering, Freiburg, im Ettlinger Kreis, 

eine Stellungnahme zum Entwurf einer Kirchlichen 
Lebensordnung „Ehe und Trauung" von der Bezirks­
synode Karlsruhe 1964,

eine weitere Stellungnahme des Frauenwerks 
unserer Landeskirche.

Wer diese fünf Entwürfe kennt oder einmal zu 
Gesicht gehabt hat, wird merken, daß sie ausge­
wertet worden sind und daß manches daraus seinen 
Niederschlag im vorliegenden Entwurf gefunden hat.

Außerdem sind zum Vergleich die Lebensordnun­
gen anderer Landeskirchen beigezogen worden, um 
einem ökumenischen Aspekt treu zu bleiben.

Schließlich hat sich die Kommission durch ärzt­
liche, sexualpädagogische und theologische Referate 
und Gutachten beraten lassen, um in Einzelfragen 
möglichst Klarheit zu gewinnen.

Zur Gesamtkonzeption äußert sich die Erläuterung 
und Begründung eingehend auf Seite 7, rechte 
Spalte, oben, der Sie Ihre Aufmerksamkeit beson­
ders zuwenden wollen.

Auch bei nur flüchtiger Durchsicht der Unterlagen 
werden Ihnen, liebe Synodale, einige Punkte auf­
gefallen sein, die besonderer Erörterung bedürfen 
werden.

Neu ist zum Beispiel der Abschnitt I „Christen
ohne Ehe". Ihn zu formulieren war nicht nur der
Wunsch zahlreicher Stellungnahmen zum ersten 
Entwurf, sondern erschien der Kommission als Not­
wendigkeit in der heutigen Zeit und Situation.

Ein Novum ist auch der Abschnitt Vd, wo ein 
vorsichtiges Wort zur Frage der Empfängnisrege­
lung gesagt wird. Unsere Gemeinden erwarten in 
diesem Teil der Lebensordnung eine Stellungnahme, 
zumal die Diskussion durch die Enzyklika „Humanae 
vitae" in vollem Gange ist.

Auch die Frage der konfessionsverschiedenen Ehe 
(Abschnitt VIII) steht im Brennpunkt. Der Entwurf
hat vor allem das Ziel, Wege zu zeigen, daß Ehe-
partner verschiedener Konfession nicht der Gleich­
gültigkeit verfallen und sich der Kirche entfremden. 
Die Frage der „ökumenischen Trauung", bei der 
Pfarrer beider Konfessionen mitwirken, ist wissent­
lich ausgeklammert, weil hierüber endgültig noch 
nicht geurteilt werden kann.

Weiterhin hielt es die Kommission für wichtig, 
sich zur Frage der Ehe evangelischer Christen mit 
Angehörigen von Sekten zu äußern (Abschnitt IX). 
Eine generelle verbindliche Lösung konnte nicht 
angeboten werden, da die Beurteilung bei der Ver­
schiedenheit der Sekten sehr verschieden sein muß. 
Aus diesem Grund ist besonders hier eine ausdrück­
liche Entscheidung des Altestenkreises vorgesehen, 
damit eine sorgfältige Prüfung gewährleistet ist.

Der Abschnitt X „Die Ehe von Christen und Nicht­
christen" wird vielleicht für manchen Leser schockie­
rend sein. Meines Wissens ist dieser Abschnitt bis 
jetzt in keiner Lebensordnung behandelt. Wir wis­
sen aber, daß die in diesem Abschnitt vorgetragenen

Probleme unseren Pfarren, besonders in den Groß­
städten, auf den Nägeln brennen. Ein Teil dieser 
Probleme ist in den Erläuterungen Seite 12 Ab­
schnitt 6 wenigstens genannt. Wichtig in diesem 
Zusammenhang ist Abschnitt 7, in dem als Lösung 
ein „Gottesdienst anläßlich der Eheschließung zwi­
schen Christen und Nichtchristen" vorgeschlagen 
wird mit folgenden Bestandteilen: Verkündigung, 
Mahnung, Fürbitte, Segen. Alle hier zur Debatte 
stehenden Fragen sind eingehend mit der Litur­
gischen Kommission beraten worden. Diese legt als 
Anlage 3 den Entwurf eines solchen Gottesdienstes 
vor.

Beim Stichwort „Kirchliche Lebensordnung" gib' 
es zwei sehr verschiedene Reaktionen. Ablehnung 
einerseits mit der Begründung „Gesetzlichkeit". 
Andererseits verstummt der Ruf nach einer irgend­
wie gearteten Ordnung des kirchlichen Lebens nicht, 
weil man nicht will, daß unsere Kirche in ein sub­
jektiv-privates Tun und Lassen abrutsche, das sich 
fälschlich „evangelisch" oder „seelsorgerlich" nennt. 
Es war der Wille der Kommission, daß ihr Entwurf 
nicht als kanonisches Gesetzbuch mit Paragraphen 
gelesen wird, sondern als seelsorgerliche Ratschläge 
für die Gemeinde, als Richtlinien geistlichen Han­
delns. Unsere Lebensordnung soll Hilfe sein, die 
um der Liebe willen gehalten wird. Sie kann kein 
Leben schaffen, das ist uns allen klar bewußt, aber 
sie vermag das aus Wort und Sakrament stammende 
Leben zu fördern und so dem Bau der Gemeinde zu 
dienen.

2. Das Wort zum Agenden-Entwurf kann kurz sein. 
Dieser ist seit November 1967 zur Erprobung frei- 
gegeben und hat nach Form und Inhalt manche Zu­
stimmung gefunden. Es sind aber auch Verbesse­
rungsvorschläge eingegangen.

Das agendarische Formular geht grundsätzlich von 
der Voraussetzung aus, daß die Eheschließung vor 
dem Standesamt stattgefunden hat. Alles, was nach 
Kopulation aussehen könnte, ist vermieden. Da­
gegen ist in den Mittelpunkt gestellt: Gottes Wort 
für die Ehe in Lesung und Predigt, Segnung und 
Fürbitte. Der gottesdienstliche Charakter der kirch­
lichen Trauung wird hervorgehoben wie auch der 
Gedanke der öffentlichen Bestätigung coram tota 
ecclesia, d. h. in Gegenwart der christlichen Ge­
meinde.

Die Traufragen (Seite 12—14) bringen die stärk­
sten Änderungen gegenüber der alten Ordnung. 
Gemäß der Gesamtkonzeption erfragen sie nicht die 
Bereitschaft zur Eheschließung, sondern das Be­
kenntnis zu Gott, dem Schöpfer, im Vertrauen auf 
Jesus Christus. Neu ist ein Formular mit gemein­
samer Anrede und gemeinsamer Antwort und weiter 
das Formular auf Seite 14, das für besondere Fälle 
(etwa auch beim Gottesdienst anläßlich der Ehe­
schließung zwischen Christen und Nichtchristen) in 
die Form einer Mahnung abgewandelt werden kann. 
Alle weiteren Erklärungen sind dem Begleitwort 
zum Entwurf der Trauagende (Anlage 2) zu ent­
nehmen. Die Liturgische Kommission war sich be­
wußt, daß hier noch einige Probleme liegen. In der 
Agende finden die Gedanken der Lebensordnung



18 Erste Sitzung

ihren Niederschlag und ihren liturgischen Ausdruck. 
Sie ist ihrem Wesen nach Beispiel und Angebot. Sie 
will eine Hilfe zu guter Ordnung sein, in die sich 
jeder um der Liebe willen in der Freiheit des Glau­
bens gern einfügen wird.

Und nun zum Schluß: Beide Kommissionen, ihre 
Synodalen und kooptierten Mitglieder, haben un­
ermüdlich und intensiv gearbeitet und legen hiermit 
das Resultat ihrer Arbeit der Synode vor. Beide 
Kommissionen wissen, daß ihre Entwürfe jetzt noch 
nicht verabschiedet werden können, sie haben aber 
die herzliche Bitte, daß sie als Diskussionsgrund­
lagen anerkannt und den Bezirkssynoden zur Stel­
lungnahme überwiesen werden. (Allgemeiner Bei­
fall!)

Präsident Dr. Angelberger: Lieber Herr Ober­
kirchenrat Kühlewein, haben Sie recht herzlichen 
Dank! Sie haben in geradezu altgewohnter vortreff­
licher Weise die Einführung in die Materie uns vor 
Augen geführt. Ihre klaren Ausführungen versetzen 
alle Mitglieder der Synode, auch die, die dem 
Hauptausschuß nicht angehören, in die Lage, den 
Beratungen ohne weiteres zu folgen, ohne allzu­
viele Zwischenfragen stellen zu müssen. Ich darf 
nochmals feststellen, Sie sind unserem Wunsche in 
ausgezeichneter Weise nachgekommen. Recht herz­
lichen Dank. (Beifall!)

Darf ich aber auch zugleich den Dank an alle Mit­
glieder der beiden erwähnten Kommissionen für 
ihre gute Arbeit aussprechen, die jetzt diese Ent­
würfe ermöglicht hat. (Beifall!)

Wir lassen jetzt eine Pause bis 11 Uhr pünktlich 
eintreten (von 10.50 bis 11.05 Uhr). Es wird dann 
das Ergebnis der Wahl bekanntgegeben, und ein 
evuentuell erforderlicher zweiter Wahlgang durch­
geführt. Anschließend hören wir den Vortrag von 
Herrn Oberkirchenrat Professor D. Dr. Friedrich.

— Pause —

Präsident Dr. Angelberger: Ich darf das Ergebnis 
der Wahl eines theologischen Mitglieds zur Bischofs­
wahlkommission bekanntgeben:

Hollstein 
Gorenflos 
Herrmann

24 Stimmen, 
17 Stimmen, 
16 Stimmen.

Somit wäre Herr Hollstein, der die meisten Stim­
men erhalten hat, gewählt.

Darf ich fragen, ob Sie, Herr Hollstein, die Wahl 
annehmen? (Synodaler Hollstein: Ja!) Danke schön. 
Herzlichen Glückwunsch! (Beifall!)

Wahl zum Landeskirchenrat:
Abgegebene Stimmen 58,
53 Synodale haben 2 Stimmen abgegeben,

5 Synodale 1 Stimme, gibt zusammen
106 plus 5 = 111 Stimmen.
Es erhielten 
Baumann 
Bußmann

7 Stimmen,
31 Stimmen,

der somit gewählt ist, denn er hat über die Hälfte 
der abgegebenen Stimmen erhalten.

Herr Bußmann, darf ich fragen, ob Sie die Wahl 
annehmen? (Synodaler Bußmann: Ja!) Vielen Dank 
und herzlichen Glückwunsch. Es erhielten weiter
■■r

Feil 
Leinert 
Rave 
Schröter

16 Stimmen,
19 Stimmen,
14 Stimmen,
13 Stimmen,

Schweikhart, W. 11 Stimmen, 
zusammen wieder 111 Stimmen.
Wir kommen zum zweiten Wahlgang mit dem 

grünen Wahlzettel. Auf diesem ist jetzt der Name 
Bußmann zu streichen und es hat jeder Synodale 
nur 1 Stimme für das zweite Mitglied zum Landes­
kirchenrat. Ich bitte, die Wahlzettel auszuteilen 
und zur Wahlhandlung zu schreiten.

Zu unserer großen Freude ist Herr Oberkirchenrat 
i. R. Professor D. Dr. Friedrich bei uns eingetroffen. 
(Großer Beifall!) Er wird uns einen Rückblick geben 
über die letzten fünfzig Jahre unserer Landeskirche 
seit Trennung vom landesherrlichen Regiment.

Darf ich Sie, Herr Oberkirchenrat, herzlich will­
kommen heißen und um Ihren Vortrag bitten.

IX.

Oberkirchenrat i. R. Professor D. Dr. Friedrich: 
Herr Landesbischof! Herr Präsident! Meine verehrten 
Synodalen! Meine Damen und Herren! Zuerst eine 
kurze persönliche Bemerkung. Soweit ich erfahre, soll 
der Vortrag auch gedruckt werden. Er liegt auch hier 
im Manuskript fertig vor. Durch meine schlechten 
Augen und auch aus anderen Gründen bin ich nicht 
in der Lage, nun schön vom Manuskript abzulesen, 
sondern ich werde im wesentlichen den Vortrag 
frei halten (Beifall), natürlich nicht ganz in der Rich­
tung des Manuskripts. Er wird also in manchem an­
ders ausfallen, als es nun nachher im Druck er­
scheint.

Um die Mitte des nächsten Monats sind es 50 
Jahre, seitdem die Evangelische Landeskirche in 
Baden aus der Verbundenheit im landesherrlichen 
Kirchenregiment im Verfolg eines verlorenen Krie­
ges in eigener Verantwortung ihren Weg durch die 
Welt antreten mußte. Damit dürften drei Fragen ge­
stellt sein:

Einmal, was ist das landesherrliche Kirchenregi­
ment? dann:

Wie war die allgemeine geistige und politische 
Lage um jene Zeit?, und schließlich:

In welchem Zustand befand sich die Landeskirche?
Zu 1. Die Reformation in den badischen Landen 

ist durch von den jeweiligen Obrigkeiten erlassenen 
Kirchenordnungen 1556 amtlich eingeführt worden. 
Damit fiel das Kirchenregiment, so wie man es da­
mals in klarer Verkennung der reformatorischen 
Lehre verstand, der Obrigkeit zu und das spricht 
auch noch die KV von 1861 aus, die in § 118 sagt, 
daß das Kirchenregiment dem Großherzog zustehe. 
Dieses Kirchenregiment ist schon zu seinen Leb­
zeiten, vollends aber nach seinem Ende viel ge­
scholten worden. Es sei schuld an der Inaktivität der 
Gemeinden; in seiner Starrheit habe es versagt



Erste Sitzung 19

gegenüber den sozialen Nöten und Anforderungen 
der Zeit und anderes mehr. All das ist richtig, es 
darf aber nicht vergessen werden, daß die territoria­
len Obrigkeiten der Reformation zum Durchbruch 
verholfen und ihr die erste kirchliche Gestalt ge­
geben haben in ihren Kirchenordnungen. Sie haben 
den immer wieder auftretenden Zentrifugalkräften 
Schranken gesetzt. Die Kirche der Kurpfalz verdankt 
Friedrich III. den Heidelberger Katechismus. Die 
Markgrafen von Baden-Durlach haben in Zeiten der 
höchsten Bedrohung der Kirche in den KRI von 1629 
und 1797 die Gerechtsamen der Kirche niedergelegt. 
In der letztgenannten KRI ist sogar ein Lehrbean­
standungsverfahren vorgesehen, welches der Landes­
herr zur Bewahrung des Lehrbestandes vor den Auf­
lösungen durch die Aufklärung für erforderlich er­
achtete. Für ihn war die Lehrverwirrung der Kairos 
für den Erlaß einer solchen Bestimmung.

Zu 2. Deutschland war vor 1914 stolz auf seine 
kulturelle Entwicklung. Der Geist Goethes, Kants 
und Hegels und bedeutende Gelehrte, wie Virchow 
und Adolf v. Harnack schufen einen kulturellen 
Hochstand der Nation. Es fehlte allerdings auch nicht 
an Kulturkritik; wir weisen nur auf Nietzsche hin. 
Daneben machte sich auch ein handfester Materia­
lismus geltend, wie ihn Ernst Haeckel in seinen 
„Welträtsel" gefördert hat. Politisch bestanden aber 
christlich-konservative Bastionen; es wurde aber 
auch, vor allem von einer Sozialdemokratie eines 
August Bebels, die Trennung von Staat und Kirche 
gefordert und der christliche Glaube aus jedem 
öffentlichen Wirken verwiesen.

Zu 3. Die Theologie jener Zeit war, wie K. Barth 
sagt, anthropozentrisch, d. h. sie wurde weniger be­
wegt, von dem, was Gott mit den Menschen tut, als 
von dem, was die Menschen mit Gott tun. Der christ­
liche Glaube war eng verbunden und gestützt durch 
die Kultur, welche die Religion als eine ihrer Kom­
ponenten ansah (Kulturprotestantismus). Dieser 
Glaube ist in den Stürmen des Krieges und in den 
Jahren des Hungerns und Frierens mit dem Glauben
an die Kultur zusammengebrochen. Wir möchten
hier nennen Ernst Troeltsch, der seinen Lehrstuhl 
für Theologie mit einem solchen für Philosophie 
vertauschte. Wir möchten weiter verweisen auf Al­
bert Schweitzer, der in einer Schrift von 1924 „Das 
Christentum und die Weltreligionen" sagt:

„Die ersten Christen erwarteten das Reich Gottes 
in Bälde als eine totale Umgestaltung der natür­
lichen Welt in eine vollkommene. Wir sind beschei­
dener geworden... Die Generationen vor uns woll­
ten und konnten glauben, daß sich dieses Wunder 
in einer stetigen, langsamen Entwicklung auswirkte. 
Wir aber in all dem grausigen und sinnlosen Ge­
schehen, das wir erlebt haben und noch erleben, 
fühlen uns wie durch eine furchtbare Welle weit 
von dem Hafen des Reiches Gottes zurückgeworfen."

Damit ist doch wohl dem Kulturprotestantismus 
eine Absage erteilt. Demgegenüber muß ausdrück­
lich darauf hingewiesen werden, daß auch noch eine 
andere Theologie lebendig war, einmal in der Rück­
kehr zu Luther und in der dialektischen Theologie 
von Karl Barth. Nimmt man mit all dem zusammen

das weithin wirkende Werk von Oswald Spengler 
„Untergang des Abendlandes" so wird man ver­
stehen, daß der Beginn des Weges, den die Kirche 
nun einzuschlagen hatte, keineswegs leicht war.

In diesem Zusamemnhang müssen wir verweisen 
darauf, daß man sich bisher nur wenig bemüht hatte, 
das Wesen der Kirche, wie es im Neuen Testament 
und den reformatorischen Bekenntnissen gegeben 
ist, herauszustellen. Gewiß haben im 19. Jahrhun­
dert Theologen und Juristen von Schleiermacher 
bis Theodosius Harnack, von Fr. J. Stahl bis etwa 
hin zu L. Ae. Richter beachtliche Untersuchungen 
über das Wesen der Kirche gebracht. Aber sie sind 
doch weithin akademisch geblieben und konnten 
die vulgäre Unterscheidung von „unsichtbarer" und 
„sichtbarer" Kirche nicht verdrängen, besonders, 
nachdem R. Sohm in seinem monumentalen Kirchen­
recht 1892, die Rechtskirche als Nicht-Kirche, son­
dern als Welt bezeichnete. Die unsichtbare Kirche 
schwebt über uns und ist nur im Glauben erkenn­
bar. Die sichtbare Kirche ist eine davon zu unter­
scheidende Institution, die kaum in irgendwelcher 
Beziehung zur unsichtbaren Kirche steht und daher 
nach weltlichem Recht in zweckmäßiger Weise aus­
zugestalten ist.

A. So war die Lage, als man im Bereich unserer 
Landeskirche daran gehen mußte, die kirchlichen 
Verhältnisse neu zu ordnen, um die Lücke, die durch 
den Wegfall des landesherrlichen Kirchenregiments 
entstanden war, zu füllen. Da man sich bisher in der 
Übernahme der Formen der konstitutionellen Mon­
archie in die Kirchenverfassung 1861 ganz wohl 
befunden hatte, bestand keine Veranlassung, nun­
mehr die Grundsätze der parlamentarischen Demo­
kratie für den Aufbau der Landeskirche in Anwen­
dung zu bringen. Die neue Weimarer Verfassung 
vom August 1919 bannte auch die Sorgen, die gegen­
über der Erscheinung akirchlicher und achristlicher 
Strömungen entstanden waren. Man war aber auch 
der neuen Demokratie zu Dank verbunden. Die 
öfentlich-rechtliche Stellung der Kirche wurde aner­
kannt, ihre Vermögensrechte bestätigt und ihre Be­
tätigung in Schule und anderen öffentlichen Einrich­
tungen verbrieft. Das Ganze allerdings wurde ge­
stellt unter die Devise, daß es keine Staatskirche 
mehr gibt, eine Aussage, die man als Trennung 
oder als „hinkende Trennung" bezeichnete.

In erstaunlich kurzer Zeit verabschiedete die ge­
setzgebende Landessynode eine neue Verfassung, 
die unter dem 24. Dezember 1919 verkündet wurde 
und in deren Einführungswort Präsident Dr. Uibel 
sagte, daß sie „nach den Verhältnissen und Forde­
rungen der Zeit geschaffen worden sei“.

Wie war nun die Gestalt der neuen Verfassung? 
Die Ältesten und Synodalen wurden nach den 
Grundsätzen der Verhältniswahl gewählt, eines 
Wahlsystems, das zu seiner Durchführung Parteien 
oder Gruppen voraussetzt und damit in der Landes­
kirche eine Vertiefung der für sie oft bedrohenden 
Gegensätze kirchlicher Gruppen noch verfestigte. 
Die Landessynode ging nunmehr aus direkter Wahl 
hervor. 6 Synodale wurden ernannt. § 94 der Ver­
fassung sagte, daß die Landessynode als kirchliche



20 Erste Sitzung

Volksvertretung die Inhaberin der der Landeskirche 
innewohnenden Kirchengewalt ist. Der Oberkirchen­
rat stand in parlamentarischer Abhängigkeit von 
der Landessynode, diese konnte „aus dringenden 
Rücksichten des Dienstes" den Kirchenpräsidenten 
und die Mitglieder des Evangelischen Oberkirchen­
rat in den Ruhestand versetzen. Davon wurde denn 
auch bei der Tagung der Landessynode im Herbst 
1924 Gebrauch gemacht. Eine Mißstimmung aus 
verschiedensten Gründen schien die Abberufung für 
notwendig gehalten zu haben. Etwas Gleiches hat 
sich nicht mehr wiederholt. Die Lücke, die der Groß­
herzog hinterlassen hatte, wurde ausgefüllt durch 
die Kirchenregierung, die aus 6 Synodalen, dem 
Kirchenpräsidenten, seinem Stellvertreter und dem 
Prälaten bestand. Sie nahm wesentlich die dem 
Großherzog zustehenden Rechte wahr. Die Kirchen­
gemeinden erhielten entsprechend den bürgerlichen 
Gemeinden ihren Gemeinderat und ihren Gemeinde­
ausschuß. Ihre Ältesten hatten hauptsächlich für die 
Verwaltung und für die Vertretung der Kirchen­
gemeinde zu sorgen.

Bei den Beratungen dieser Verfassung klammerte 
man die Frage nach dem Bekenntnis bewußt aus 
wegen der Befürchtung destruktiver Auseinander­
setzungen. Das ist für die Zeit der zwanziger Jahre, 
aufs Ganze gesehen, auch der Gesamteindruck der 
Synodalverhandlungen. Das eigentliche Anliegen 
der Kirche tritt nur ganz vereinzelt und schüchtern 
in Erscheinung. Wer mit Aufmerksamkeit die Syn­
odalverhandlungen verfolgt, kann besonders nach 
1926 sich des Eindrucks nicht erwehren, daß diese 
Verfassungsform schließlich zu einer ernsten Ge­
fährdung der Kirche führen muß, weil der parlamen­
tarisch-demokratische Apparat seinen Motor im 
Ringen um die Macht hat, was im Staate unumgäng­
lich ist, aber in der Kirche soweit wie möglich ver­
mieden werden muß. Das wurde wohl auch erkannt, 
aber die synodale Parteikonstellation verwehrte 
jede Aussicht, hier grundlegende Änderungen vor­
zunehmen.

Bei der Neuwahl zur Landessynode 1926 konnte 
die Positive Vereinigung nur noch mit einer Stimme 
ihre bisher innegehabte starke Mehrheit behaup­
ten. Daneben zogen, wie bisher, die Kirchlich-Libera­
len, die Mittelpartei und wieder der Volkskirchen­
bund ein, der sich nun als „Religiöse Sozialisten" 
bezeichnte. Ihr Führer Eckert sorgte in den fol­
genden Jahren dafür, daß die Verhandlungen der 
Synode die nötige Lebendigkeit behielten; vieles 
wurde behandelt und verhandelt, z. T. zum Fenster 
hinaus um der Wahlpropaganda willen. Denn die 
Religiösen Sozialisten machten kein Hehl daraus, 
daß sie die Machtergreifung, wie der Sozialismus im 
Staat, in der Kirche vorbereiten würden. Aber trotz 
solcher Allotria ist es der Synode dank der ernsten 
Arbeit der anderen Gruppen doch möglich gewesen, 
1928 einen Katechismus und 1930 eine Agen­
de zu verabschieden, wobei auf ein Biblikum an­
stelle oder neben dem Apostolikums, das 1914 noch 
vorgesehen worden war, nicht mehr zurückgegriffen 
wurde.

Auch an der Verfassung wurde einiges herum-

gebastelt und, was bedeutsamer war, 1928 ein Ver­
waltungsgericht geschaffen, das heute noch 
gilt, aber durchaus reformbedürftig ist.

Aus dieser Synodalperiode 1926 bis 1932 sollte 
doch nicht unerwähnt bleiben, daß gegen Pfarrer 
Eckert drei Disziplinarverfahren geführt wurden, 
wobei auch zuletzt die Frage, ob ein Pfarrer aktives 
Mitglied der KPD sein kann, zur Debatte stand. Die 
entscheidenden Urteile sind im GVBI. abgedruckt.

Bei der Synodalwahl 1932 fielen der Positiven 
Vereinigung 25, der neuen, vom Nationalsozialis­
mus her bestimmten „Bewegung für positives Chri­
stentum und Deutsches Volkstum" 13, der Liberalen 
Vereinigung 11 und den Religiösen Sozialisten 8 
Sitze zu.

Bemerkenswert ist, daß bei der ersten Tagung 
der Synode Pfarrer Karl Bender, der spätere Ober­
kirchenrat, welcher seinerzeit bei der Verfassung von 
1919 maßgebend beteiligt war, so etwas wie ein 
Eingeständnis dahingehend ablegte, daß man sich 
damals doch in manchem geirrt habe und den Fehler 
gut machen müßte. Die Positive Vereinigung und 
die Bewegung für Positives Christentum und Deut­
sches Volkstum, die künftig die Bezeichnung „Deut­
sche Christen" (DC) annahmen, waren sich darin 
einig, daß die Autorität der Kirche durch die Beseiti­
gung der parlamentarischen Methode gestärkt wer­
den und daß das Bekenntnis bei dem Dienst der 
Kirche und ihren Pfarrern verpflichtend sich aus­
wirken müsse.

Das Signifikante dieser Synodalperiode, die ja nur 
bis 1933 dauerte, ist der Abschluß eines Kirchen­
vertrages, den der Badische Staat im Novem­
ber 1932 mit unserer Landeskirche tätigte. Auf das 
Einzelne kann hier nicht eingegangen werden. Das 
Grundsätzliche dieser Erscheinung liegt darin, daß 
die Landeskirche, die schon 1860 und dann 1918 in 
eine Distanz zum Staate trat, hier sich als eine dem 
Staate moralisch gleichgeordnete, eigenständige und 
eigenrechtliche Gemeinschaft manifestiert. Es be­
gann ein Neues im Verhältnis der Kirche zum Staat, 
das mit den hergebrachten Kategorien wie Staats­
kirchenhoheit nicht zu erfassen ist. Ob dieses Neue 
heute schon voll begriffen ist?

Wir können von diesem ersten Zeitabschnitt un­
serer Betrachtung nicht Abschied nehmen, ohne 
daran zu denken, daß an ihrem Anfang eine noch 
nie gekannte Inflation stand, die auch für das Kir­
chenvermögen einen starken Aderlaß bedeutet hat 
und daß an ihrem Ende 7 Millionen Arbeitslose 
feiern mußten. Wieviel Sorgen und wieviel Elend, 
an dem die Kirche nicht vorbeigehen konntet Dazu 
kam, daß der Steuerrückgang eine fortwährende 
Reduzierung der Einkommen der kirchlichen Be­
diensteten bedeutete.

B. Für den zweiten Zeitabschnitt von 1933 bis 
1945 sollen zuerst kurz die entscheidenden äußeren 
Vorgänge innerkirchlicher und staatskirchlicher Art 
aufgeführt werden.

1. Am 11. März 1933 wurde der erwähnte Staats­
kirchenvertrag noch von der bisherigen Regierung 
feierlich mit der Kirchenleitung ratifiziert. Als die 
Minister heimkehrten, waren ihre Sessel von den



Erste Sitzung 21

neuen Männern besetzt. Sonst blieb unsere Kirche 
vorerst unangefochten. Die Auseinandersetzungen 
begannen in Norddeutschland und vor allem in 
Berlin. Dahin begleitete ich den Kirchenpräsidenten 
D. Wurth zu Sitzungen im Deutschen Evangeli­
schen Kirchenbund, um ihm bei etwaigen Rechts­
entscheidungen zur Verfügung zu stehen, aber auch 
um aus nächster Nähe die Dinge beobachten zu kön­
nen. Es wurde uns beiden klar, daß auch unsere 
Landeskirche den Schwierigkeiten, die sich deutlich 
am Horizont zeigten, in der Verfassung, in der sie 
sich befindet, und die, wie schon erwähnt, sich als 
unzureichend erwiesen hat, nicht gewachsen sein 
wird. So kam es zu den beiden vorläufigen kirch­
lichen Gesetzen vom 1. Juni 1933 betreffend den 
Umbau der Kirchenverfassung und betr. die Zu­
ständigkeit der einzelnen Organe. Dabei wurde das 
Bischofsamt in unserer Landeskirche einge­
führt. Damit war dem Verlangen der Positiven Ver­
einigung und der Deutschen Christen nach geist­
licher Führung der Kirche Rechnung getragen. Die 
Gestalt, die das Bischofsamt hier erhielt, war eine 
Verselbständigung des bisherigen Prälatenamtes, 
wie es in der Verfassung von 1919 seine Ausprä­
gung gefunden hatte. Vom bisherigen Amt des Kir­
chenpräsidenten gingen auf den Landesbischof die 
Repräsentation der Landeskirche, der Vorsitz im 

Evangelischen Oberkirchenrat und Erweiterten Evan­
gelischen Oberkirchenrat, wie von da an die Kir­
chenregierung hieß, sowie eine Reihe von Diensten, 
die sich aus der Verkündigung ergeben, über. Die 
Verantwortung für die Erledigung der Verwal­
tungsaufgaben wurde dem Juristen des EOK über­
tragen. Damit war das Amt des Kirchenpräsidenten 
aufgeteilt zwischen Landesbischof und Verwaltung, 
die beide aber im EOK zur gemeinsamen Arbeit sich 
zusammen finden. Die rechtstheologisch unmögliche 
Aussage, daß die Landessynode „als kirchliche 
Volksvertretung die Inhaberin der der Landeskirche 
innewohnenden Kirchengewalt" sei (§ 93, Abs. I, 
KV), wird gestrichen. Nachdem Kirchenpräsident 
D. Wurth auf 1. Juli 1933 um seine Zurruhesetzung 
gebeten hatte, wählte die Landessynode den bis­
herigen Prälaten D. Kühlewein zum Landesbischof. 
Die staatliche Genehmerklärung wurde erteilt; bei 
der feierlichen Einführung fehlte aber der Gauleiter.

Was nun weiterhin in der Landeskirche an ver­
fassungsrechtlichen Maßnahmen geschah, hat seine 
Veranlassung im außerbadischen kirchlichen Ge­
schehen. Es sind vier entscheidende Vorgänge zu 
vermerken:

1. Die Zusammenfassung aller Landeskirchen in 
der Verfassung der Deutschen Evangelischen Kirche 
vom 11. Juli 1933.

2. Das Eingliederungswerk des Jahres 1934.
3. Das staatliche Sicherungsgesetz vom 24. Septem­

ber 1935 mit 18 DVO.
4. Die Einsetzung der Finanzabteilung im Mai 1938 

in der Badischen Landeskirche auf Grund der 15. 
DVO.

Zu 1. Schon lange war die Vereinzelung der 27 
Landeskirchen, obwohl in dem Deutschen Evangeli­
schen Kirchenbund sich etwas näher gekommen, als

ungut empfunden worden. Nun sollte ein Zusammen­
schluß erfolgen durch die Verfassung der DEK vom 
11. Juli 1933. Auf die Vorgeschichte kann hier nicht 
eingegangen werden. Nur soviel sei festgestellt, 
daß das Zustandekommen der Verfassung mit einer 
derartigen Hast betrieben wurde, daß den Ver­
tretern der Landeskirchen die Möglichkeit, ihre 
Synode zu befragen, nicht blieb.

Die Landeskirchen wurden jetzt Gliedkirchen der 
Deutschen Evangelischen Kirche. Sie blieben im 
„Bekenntnis und Kultus" selbständig. Aber die DEK 
konnte Richtlinien für die Verfassung der Landes­
kirche aufstellen und hatte die Rechtseinheit zu 
fördern und zu gewährleisten. Berufung führender 
Amtsträger sollte nach Fühlung mit der DEK er­
folgen. Dieser Verfassung ist charakteristisch die 
Weitmaschigkeit der einzelnen Bestimmungen, so 
daß der Verdacht sich regte, daß weitere Einengun­
gen der Landeskirchen beabsichtigt seien. Das RGes. 
vom 14. Juli 1933 „anerkannte" die Verfassung der
DEK und bestimmte, daß am 23. Juli in allen Landes­
kirchen Neuwahlen zu den Landessynoden und an­
deren wählbaren Körperschaften stattzufinden haben. 
Dies konnte in unserer Landeskirche nur durch Ein­
heitslisten geschehen, d. h. nur bei einer Einigung 
der Deutschen Christen und der Positiven über die 
Sitzverteilung ermöglicht werden. In der Landes­
synode erhielten die DC 36 und die Positive Ver­
einigung 27 Sitze, in dem Erweiterten Evangelischen 
Oberkirchenrat die DC 3 und die Positive Vereini­
gung 1 Stimme. Von den 11 Stimmen standen also 
hier 6 der DC und 5 der Positiven Vereinigung zu. 
Das war der erste völlig rechtswidrige Eingriff in 
unsere kirchlichen Verhältnisse.

Am 27. September 1933 wurde Ludwig Müller 
in Wittenberg zum Reichsbischof gewählt, einstim­
mig, auch von uns.

Zu 2. Das Jahr 1934 stand unter dem Zeichen der 
„Eingliederung" der Landeskirche. Nachdem 
im Januar 1934 die Länder eingeebnet waren, fand 
es sicher in der Bevölkerung ein gutes Echo, die 
Landeskirchen entsprechend zu behandeln. Wollte 
man die Evangelische Kirche für die Ziele des Drit­
ten Reiches in die Hand bekommen, so mußten die 
Landeskirchen unter die Botmäßigkeit der DEK, die 
rein deutsch-christlich geleitet war, gebracht werden. 
In das Geistliche Ministerium der DEK wurde als 
rechtskundiges Mitglied der Ministerialrat Jäger 
berufen, dem diese Eingliederung als Auftrag ge­
geben war.

Gegen all die Gewalttätigkeiten und Übergriffe in 
den ersten Monaten des Jahres 1934 hat sich die 
Barmer Bekenntnissynode mit der be­
kannten Theologischen Erklärung vom Mai 1934 
gerichtet.

Nachdem schon einige Landeskirchen eingeglie­
dert waren, kam auch Baden an die Reihe. Der 
Landessynode wurde von den Deutschen Christen 
ein Gesetzesentwurf vorgelegt, wonach „die Kirchen­
hoheit, soweit nicht Bekenntnis und Kultus in Frage 
kommen", an die DEK zu übertragen sei. An sie 
gingen die ganzen Zuständigkeiten des Landes­
bischofs, des einfachen und des Erweiterten Ober-



22 Erste Sitzung

kirchenrats und der Landessynode über. In der 
Sitzung vom 4. Juli 1934 wurde namentliche Ab­
stimmung von der DC verlangt und dabei unmiß­
verständlich gesagt, daß, wer dagegen stimmt, einen 
Wunsch des Führers und des Deutschen Volkes miß­
achtet. Die Positiven Synodalen unter der Führung 
von Pfarrer Karl Dürr stellten ihren Mann und
stimmten gegen das Gesetz, das damit die ver-
fassungsmäßige Mehrheit nicht erhielt. Darauf löste 
der Erweiterte Evangelische Oberkirchenrat, in wel­
chem die Deutschen Christen mit 1 Stimme die Mehr­
heit hatten, die Landessynode auf und erließen 
durch vorläufige kirchliche Gesetze eine Verfas­
sungsänderung dahin, daß die Landessynode aus 18 
vom Erweiterten Evangelischen Oberkirchenrat zu 
berufenden Mitgliedern, dazu aus dem Landes­
bischof als Vorsitzenden und einem Fakultätsmit­
glied bestehen sollte. Die Landessynode sollte ihre 
Willensmeinung in brüderlicher Aussprache er­
arbeiten, kommt eine Einigung nicht zustande, so 
sollte „die Kirchenbehörde die Stimmen wägen". 
Diese Synode wurde dann ausschließlich aus DC- 
Mitgliedern gebildet und hat am 14. Juli 1934 dieses 
Gesetz und das Eingliederungsgesetz angenommen. 
Das war die einzige Tagung, die diese Synode er­
lebte.

Es braucht wohl nicht gesagt zu werden, daß das, 
was hier geschah, reine Willkür war und mit Recht 
oder Kirche nichts mehr zu tun hatte. Man kann mit 
Grund fragen, warum haben die Männer, die dieses 
Unrecht doch sahen, ihre Ämter nicht niedergelegt? 
Es soll hier nichts entschuldigt werden. Diese Män­
ner waren Leute, die ihr Leben in den Dienst der 
Kirche Jesu Christi gestellt hatten und die der Mei­
nung waren, daß, wenn sie gehen, die Badische 
Kirche restlos unter Deutsch-christlicher Herrschaft 
geraten würde. Daß auch menschliche Unzulänglich­
keiten und Schwächen mitgespielt haben, ist sicher.

Das Unrecht, das hier und anderorts sich abspielte, 
war so handgreiflich, daß nach Versagen der Ein­
gliederung in Württemberg und Bayern weithin die 
rechtliche Unhaltbarkeit der Eingliederung erkannt 
wurde.

Hier sei an die zweite Bekenntnissynode in Ber-
lin-Dahlem (Oktober 1934) und an die Einrich­
tung der Vorläufigen Kirchen1eitung 
(VKL) November 1934 erinnert.

Es kam allenthalben zu Ausgliederungen. Zum 
Bußtag 1934 erklärte der Landesbischof bei grund­
sätzlichem Festhalten an der DEK, „die Badische 
Landeskirche bis auf weiteres von der derzeitigen 
Reichskirchenleitung frei zu machen, da sie in weite­
sten Kreisen die Autorität verloren und deshalb 
auch eine Befriedung der DEK nicht mehr zu er­
warten sei". Die Gesetze vom Juli über Verfas­
sungsänderung und Eingliederung wurden als nicht 
mehr verpflichtend erklärt und deshalb aufgehoben. 
Die Zuständigkeit des Erweiterten Evangelischen 
Oberkirchenrats wurde auf den Oberkirchenrat über­
tragen.

Zu 3. Das Durcheinander und Gegeneinander in 
der DEK wurde vor allem von den Deutschen Chri­
sten her geschürt, so daß der Staat glaubte, ein-

greifen zu müssen. Dies geschah zuerst durch das 
Gesetz über das Besch1ußverfahren vom 
Juni 1935, durch das der Evangelischen Kirche der 
Rechtsweg vor den ordentlichen Gerichten verlegt 
wurde. Hier wurde die Gesetzgebung dazu miß­
braucht, ein nicht mehr zu überbietendes Unrecht 
als Recht erscheinen zu lassen.

Weiterhin erging das Gesetz zur Sicherung der 
DEK vom September 1935. In der ausführlichen 
Präambel dieses Sicherungsgesetzes be­
zeichnet sich die Reichsregierung als „Treuhänder", 
der sich berufen fühlt, in der DEK die Ordnung wie­
der herzustellen, bis diese Kirche in voller Freiheit 
das selbst wieder kann. Das Gesetz ermächtigt den 
Reichskirchenminister, zu diesem Zweck in der DEK 
und in den Landeskirchen Ausschüsse einzusetzen. 
Solche Ausschüsse, deren es in der Folgezeit mehrere 
gegeben hat, „leiten und vertreten" die betr. Kirche. 
Von besonderer Bedeutung war die Einsetzung des 
Reichskirchenausschusses unter Generalsuperinten­
dent D r. Zö11ner, weil dadurch der Reichsbischof 
Müller ausgeschaltet wurde. Der Badische Evan­
gelische Oberkirchenrat stand mit anderen Landes­
kirchen positiv zu diesem Ausschuß. Der radikale 
Flügel der BK und die DC Thüringer Prägung leiste­
ten Widerstand.

Da wir eine Synode nicht mehr hatten, konnte 
ein, dem geltenden Kirchensteuerrecht entsprechen­
der Voranschlag nicht verabschiedet werden. Wir 
wandten uns deshalb an den RKA dafür einzutreten, 
daß der Evangelische Oberkirchenrat für diesen 
Rechtsakt von der Rgierung für zuständig erklärt 
würde. Das war vielleicht etwas zu kühn. Am 19. 
Mai 1936 erschien eine Abordnung des RKA, um zu 
prüfen, ob bei uns ebenfalls ein LKA einzusetzen 
wäre. Der Evangelische Oberkirchenrat, vor allem 
sein Rechtsreferent, wurden von allen Seiten mit 
Ausnahme der badischen BK hart verklagt. Ein Aus­
schuß ist aber zur Enttäuschung der DC nicht ein­
gesetzt worden.

Der RKA wurde um seines sachlichen und un­
erschrockenen Wirkens willen, je länger je mehr, 
von der DC aber auch von der Partei angefochten 
und vom Reichskirchenministerium in Stiche gelas­
sen. Da wo er hätte handeln und reden müssen und 
wollen, wurde seinen Vertretern Reise- und Rede­
verbot auferlegt, so daß er Anfang Februar 1937 
seine Tätigkeit einstellen mußte. (Vgl. Verlaut­
barung des Ausschusses im Bad. GVBlatt 1937, S. 9.)

Darauf erließ Hitler im Reichsgesetzblatt einen 
Erlaß vom 15. Februar 1937, daß die DEK nach „eige­
ner Bestimmung des Kirchenvolkes sich selbst die 
neue Verfassung geben sollte". Der Reichskirchen­
minister sollte die Wahl vorbereiten. Es war wohl 
die tiefste Erregung, die bisher durch die Gemeinde 
ging, denn man fühlte, daß jetzt ein Generalangriff 
auf die Evangelische Kirche vorbereitet wird. Der 
Landesbischof bat alle Gemeinden, daß in jedem 
Gottesdienst um Gottes Beistand für die Kirche ge­
betet werde, und dies ist mit großer Hingabe auch 
geschehen. Hier kann auf Einzelnes, auf die erhöhte 
Tätigkeit der Gestapo mit Verboten, Beschlagnah­
men usw. nicht eingegangen werden. Auch nicht



Erste Sitzung 23

darauf, daß während des Jahres 1937 fünf weitere 
DVO zu dem Sicherungsgesetz mit einschneidenden 
Wirkungen für Reichs- und Landeskirchen erschienen 
sind. Zu der Volksabstimmung aber ist es nicht ge­
kommen. Man kann allerlei Erwägungen darüber 
anstellen, im Glauben darf man Gottes gnädige Füh­
rung sehen.

Das Jahr 1937 hat noch weitere heikle Situationen 
gebracht. Der Arier-Paragraph des staat­
lichen Gesetzes, die Wiederherstellung des Berufs­
beamtentums betr. vom 7. April 1933, der für den 
kirchlichen Bereich jetzt zur Diskussion kam, hat 
für die badischen Pfarrer nie gegolten.

Für die kirchlichen Beamten galt von 
jeher das staatliche Beamtenrecht. Das im Januar 
1937 erschienene deutsche Beamtengesetz (DBG) 
sollte ein neues Beamtentum durch die unbedingte 
Bindung des Beamten an den Führer schaffen. Sollte 
dieses DBG nun auch für die badischen kirchlichen 
Beamten gelten, so mußte durch kirchliches Gesetz 
ausgesprochen werden, daß „die Pflichten der Kir­
chenbeamten bestimmt sind durch den Auftrag, den 
die Kirche von ihrem Herrn erhalten hat" (KGes. 
vom 22. Juni 1937).

Der Lutherrat riet dringend im kirchlichen Bereich 
den Treueid auf den Führer durchzuführen, weil 
sonst die Gefahr bestünde, daß die Kirche völlig aus 
dem Religionsunterricht der Schulen hinausgedrängt 
würde. Nachdem die Bayrische und die Württem- 
bergische Kirche eine solche Eidesabnahme in die 
Wege geleitet hatte, geschah dies auch bei uns. Der 
Schwörende leistete den Eid „gebunden an sein 
Ordinationsgelübde".

Schließlich wurde auch dafür Vorsorge getroffen, 
daß bei etwaiger Vakanz des bischöflichen Amtes 
ein Wahlkollegium vorhanden sei.

Zu 4. Der fortgesetzte Widerstand der Kirche ließ 
die Gegenkräfte bei den Deutschen Christen und in 
der Ministerialbürokratie zu einem neuen Schlag 
ausholen. Nach der 15. DVO „sind in allen Landes­
kirchen Finanz abteilungen einzurichten". 
So geschah dies auch bei uns Ende Mai 1938. Da- 
durch, daß damit die gesamte kirchliche Vermögens­
verwaltung an diese, allein staatlicher Weisung 
unterstellten Behörde, überging, war die Kirchen­
leitung in zwei Teile getrennt, von denen derjenige 
für „Bekenntnis und Kultus" übriggebliebene Ober­
kirchenrat in stärkster Abhängigkeit zur Finanz­
abteilung geriet. Jede seiner Verwaltungsmaßnah­
men, die Geld kostete, bedurfte der Genehmigung 
der Finanzabteilung. Wir würden Stunden brauchen, 
wollten wir im Einzelnen die täglichen Auseinander­
setzungen zwischen Evangelischem Oberkirchenrat 
und Finanzabteilung auch nur annähernd schildern. 
Man scheute auch nicht vor Schikanen und politi­
schen Verunglimpfungen zurück, in der Hoffnung, 
daß schließlich der Landesbischof mit den Ober­
kirchenräten doch zurücktreten würde. Deren letzte 
Zielsetzung war aber, die Landeskirche nicht in die 
Hände der Deutschen Christen fallen zu lassen. Es 
wurde alles versucht, um den Evangelischen Ober­
kirchenrat mürbe zu machen. Nachdem der Vor­
sitzende, ein Bürgermeister, eingezogen wurde, be­

stellte das Reichskirchenministerium als Vorsitzen­
den einen aus der Kirche ausgetretenen Arzt und 
Apfelsaftfabrikanten. Die Finanzabteilung legte es 
schließlich darauf ab, bestimmenden Einfluß auch 
auf die Pfarrstellenbesetzung zu erlangen, wahr­
scheinlich um der Nationalkirchlichen Einung Deut­
scher Christen eine Hilfsstellung zu geben. Es zeigt 
die Instinktlosigkeit der Finanzabteilung, daß sie 
noch Mitte 1944 entsprechende Gesetzesentwürfe be­
handelte, die dann allerdings nicht mehr zur Ver­
kündigung kamen. Nach sieben Jahren, 1945 mit 
dem Ende des Dritten Reiches, war auch die Finanz­
abteilung zu Ende. Sie hat uns nichts erspart, wir 
haben ihr auch nichts geschenkt.

Dieser Zeitabschnitt hat kirchenrechtlich dreierlei 
gelehrt.

1. Die Folgen eines falschen Rechtsbegriffs.
Das Dritte Reich war der Meinung, daß nur der 

Staat Recht setzen und andere dies nur mit seiner 
Zustimmung und Anerkennung tun können. Recht 
war für es, was der Staat in seinen Gesetzen als 
Recht ausgesprochen und was nur er schließlich 
mit Drohung und Gewalt verwirklichen konnte. Das 
Ziel aller Rechtsetzung war die Verwirklichung der 
nationalsozialistischen Weltanschauung als die un­
erläßliche Grundlage seines Reiches. Das nennt man 
Rechtspositivismus, der bereits im 19. Jahrhundert 
seine Wurzeln hatte und an dem R. Sohm nicht un­
schuldig ist.

Demgegenüber wurde klar, daß das Recht eine 
allem Humanen unabdingbare Komponente ist. Das 
Recht ist eine, der menschlichen Existenz notwendig 
mitgegebene Ordnungskategorie für ihr soziales 
Dasein, ausgerichtet auf Gerechtigkeit. Als Christen 
können wir etwa mit dem 99. Psalm sagen: „Im 
Reiche dieses Königs hat man das Recht lieb" oder 
in einer anderen Übersetzung: „Der König, der das 
Recht lieb hat".

Es ist deshalb nicht in das Belieben der Menschen 
gesetzt, ob und zu welchen Zwecken sie das Recht 
in Anspruch nehmen wollen. Der Mensch hat das 
zu tun, wenn er, was seiner Humanitas entspricht, 
Gerechtigkeit verwirklichen will. Dies geschieht 
nicht, wenn der Staat die Kirche für die Verwirk­
lichung achristlicher Ziele einspannen will, wie es 
geschehen ist und wodurch die Unordnung in der 
Kirche hervorgebracht wurde.

2. Das Zweite ist das Auseinandertrennen der 
Kirche in zwei Teile, eine Betrachtungsweise, die, 
wie oben angedeutet, ebenfalls schon lange im Wer­
den war. Die Kirche Jesu Christi und ihre Erschei­
nung in dieser Welt sind zwar nicht identisch, aber 
eine unauflösliche Einheit. Man kann 
nicht scheiden zwischen „Bekenntnis und Kultus" 
einerseits und kirchlicher Verwaltung andererseits 
und diese ohne jene von einer beliebigen Stelle her 
verrichten lassen. Beide können nur als eine Ein­
heit geleitet werden und ihre Leitung kann nur als 
einen Dienst unter dem einen Herrn der Kirche ge­
staltet sein. Und das heißt, der Auftrag, Gottes Wort 
zu verkündigen, ist der Mittelpunkt von dem aus 
alles kirchenrechtliche Handeln auszurichten ist.

3



24 Erste Sitzung

3. Und noch ein Drittes. In all den Gebetsstunden, 
Andachten, Gottesdiensten, in denen die Christen 
in ihrer Bedrängnis zusammengeführt wurden, ha­
ben sie erfahren, daß die Kirche nicht zuerst ein 
statisches Gebilde, eine Institution ist, sondern min­
destens zugleich Bewegung, Aktus. Kirchenrecht ist 
liturgisches Recht, ist bekennendes Recht.

C. Der Übergang in den dritten Zeitabschnitt von 
1945 bis heute war ein anderer als 1918. Dort mußte 
das deutsche Volk eine Staatlichkeit verlassen, mit 
der es weithin im Gemüt verbunden war und kam 
unter eine demokratische Verfassung, die einen per­
sönlichen Einsatz erfordert, der ihm ungewohnt er­
schien.

1945 verließ das deutsche Volk einen „Staat", der 
nur noch Gewaltherrschaft und Rechtlosigkeit war 
und zuletzt unermeßliche Opfer an Gut und Blut ge­
fordert hat und trat hinaus in ein staatliches Nichts. 
Es gab kein Reich mit einer Regierung mehr. Die 
allernotwendigste Ordnung hielten die vier Be­
satzungsmächte aufrecht. Wohl alle Sozialgebilde 
waren zerstört oder angeschlagen. Die Kirche, die 
1918 einen müden Weg hinter sich hatte, lernte nach 
1933 etwas davon, was die Welt, die ja Gott nicht 
kennt, ist. Sie war, wenn auch mehr oder weniger
in Unordnung, erhalten geblieben, was sicherlich
ihr Verdienst nicht ist. Die Menschen haben an ihr 
etwas erfahren von der Ohnmacht staatlicher Macht 
und von der Macht der Ohnmacht Christi.. Und das 
erleichterte der Kirche das Weiterwandern auf ihrem 
Weg.

Dazu mußte sie sich auch äußerlich wieder in Form 
bringen, denn sie hat ja, wie wir gesehen haben, 
gelernt, daß, im Glauben gesehen, die verfaßte 
Kirche und die Kirche Jesu Christi eine Einheit 
sind. Mit einem Wort des Landesbischofs (VBI. 1945, 
S. 1) dokumentiert sich der Wiederaufbau. Neben 
dem Evangelischen Oberkirchenrat wird durch Ge­
setz vom 3. Juli 1945 wieder ein Erweiterter Evan­
gelischer Oberkirchenrat eingesetzt und diesem, 
durch Gesetz vom 23. August 1945 die Möglichkeit 
der Bildung einer vorläufigen Landessynode gegeben, 
die in Bretten im November 1945 und im September 
1946 getagt hat. Sie wählte bei der ersten Tagung 
Pfarrer Julius Bender zum Landesbischof, nach­
dem Landesbischof D. Kühlewein um seine Zurruhe­
setzung gebeten hatte. Hier ist außerdem noch von 
Bedeutung der Erlaß des Gesetzes über die Kreis­
dekane, die jetzigen Prälaten. Landesbischof Bender 
hat Ende Februar 1946 sein Amt angetreten.

Die Aufgabe der zweiten Tagung war die Schaf­
fung eines Wahlgesetzes (Gesetz vom 27. September 
1946). Das Gesetz konnte sich nicht damit begnügen, 
nur ein Wahlverfahren zu regeln, sondern mußte 
eine Reihe von materiellen kirchenrechtlichen Ord­
nungsaussagen machen, welche entgegen der Ver­
fassung von 1919 als notwendig erkannt waren. 
Ausgegangen wird vom Ältestenamt und seinen 
Pflichten. Die Wahl ist „ein Dienst an der Gemeinde 
im Gehorsam gegen den alleinigen Herrn der Kirche 
Jesus Christus" (§ 3, Abs. 1 WO). Die Aufnahme 
in die Wählerliste setzt Anmeldung voraus, eine 
Bestimmung, die seither viel angefochten worden

ist. Aus den durch Gemeindewahl gebildeten Gre­
mien gehen die Bezirksynoden und aus ihnen die 
Landessynode hervor, alles nach dem Grundsatz 
der Mehrheitswahl. Nach Abschluß der Grundord­
nung (GO) konnte sich die Wahlordnung wesentlich 
auf das Wahlverfahren beschränken, da die mate­
riellen Vorschriften in die Grundordnung über­
nommen wurden.

Einen rechtlich einigermaßen einwandfreien Über­
gang, wie er 1945 nötig war, zu finden, ist eine ju­
ristisch heikle Aufgabe. Ihre Lösung ist hier mög­
lich gewesen dank des Verständnisses der Gemein­
den, der Pfarrerschaft und der Synode. Anderwärts 
hat es hier mehr Schwierigkeiten gegeben.

Die Hauptaufgabe der jetzt ordnungsmäßig ge­
wählten Landessynode war die Schaffung einer 
neuen Rechtsgestalt der Landeskirche nach den Er­
kenntnissen vom Wesen der Kirche, wie es oben 
umrissen ist. Das geschah mit entsprechenden Vor­
arbeiten durch den Kleinen Verfassungsausschuß 
in den Jahren von 1948 bis 1958. Selbstverständlich 
ist zugleich auch vieles andere zum Nutzen des 
kirchlichen Dienstes geschehen, was vielleicht noch 
wichtiger war, auf das wir hier aber nicht eingehen 
wollen, z. B. die Schaffung eines neuen Gesang­
buches.

Lassen Sie vor uns einige Grundlinien der Grund­
ordnung sichtbar werden.

Die Präambel umgrenzt das Bekenntnis der Lan­
deskirche und stellt als Teil eines Gesetzes damit 
den Bekenntnisstand fest, d. h. die rechtliche Identi­
fikation der Landeskirche, die sich nun „Evange­
lische Landeskirche in Baden" nennt.

In dem verbindenden Glied zwischen Präambel 
und eigentlichem Gesetzestext ist das Recht als 
allein im Dienste der Verkündigung stehend gekenn­
zeichnet. Damit ist zusammen zu sehen § 98, Abs. 2 
GO, wo für die Leitung der Landeskirche ausge­
sprochen wird, daß sie „geistlich und rechtlich in 
unaufgebbarer Einheit" erfolgt.

§ 1 GO unternimmt es, das Wesen der Kirche und 
damit auch der Landeskirche zu umschreiben, ein 
Versuch, der neu war und bescheiden ist, aber doch 
zum Ausdruck bringt die Einheit von der Kirche 
Jesu Christi und der Landeskirche, letztlich erfahr­
bar nur im Glauben.

In diesem Zusammenhang steht auch § 9, Abs. 1
GO. der besagt: „Gemeinde ist da, wo evangelische
Christen sich um Gottes Wort versammeln." Das 
ist die Kirche in actu und zeigt sich als Kirche in statu 
deutlich in der Pfarrgemeinde, die neu ein­
geführt ist. Hier ist zugleich ein Versuch gemacht, 
die Großgemeinde aufzuteilen, ein Versuch, um den 
sich die Landeskirche schon seit Jahrzehnten be­
müht hat. Die Pfarrgemeinde ist die durch das 
Wort zusammengeschlossene Gemeinschaft, also die 
einem Pfarrer, einer Predigtstelle zugewiesenen 
Kirchenglieder (§ 10 GO).

Erst dann wird von der Kirchengemeinde als
Körperschaft des öffentlichen Rechts gesprochen 
(§ 26ff. GO): Steht die Pfarrgemeinde im Gefüge 
einer Kirchengemeinde (geteilte Gemeinde), so hat 
sie ihren eigenen Ältestenkreis; steht sie nicht in



Erste Sitzung 25

einem solchen Gefüge, dann ist sie eine Kirchen­
gemeinde.

Dem Ältestenamt ist eine Wirksamkeit über 
ausschließliche Verwaltungs- und Vertretungsfunk­
tionen hinaus eingeräumt (§ 12ff. GO).

Eine weitere Polarität tritt uns entgegen in dem 
Verhältnis von Pfarrer und Pfarramt einer­
seits und emeinde andrerseits. Das Pfarramt
umschließt das von Gott gesetzte Predigtamt einer­
seits (jus divinum) und die Aufgaben der Gemeinde­
verwaltung andererseits (jus humanum). Weil es 
keine Gemeinde theologisch und rechtlich ohne die 
Verkündigung gibt und keine Verkündigung ohne 
die hörende und glaubende Gemeinde, sind beide, 
Gemeinde und Amt, unauflöslich verbunden. Alle 
Parallelen des säkularen Amtsrechts sind hier grund­
sätzlich fehl am Platze. Alles, was in diesem Zu­
sammenhang über das Pfarrerdienstrecht, 
das in einem besonderen Gesetz vom 2. 5. 1962 ge­
regelt ist, zu sagen wäre, muß hier übergangen wer­
den. Ebenso lassen wir den Kirchenbezirk, 
der jetzt Gegenstand von Beratungen stärkeren 
Strukturwandels ist, beiseite und bemerken nur, daß 
§ 71 GO dem Kirchenbezirk Rechtssubjektivität zu­
spricht, ebenfalls ein Novum, das die Staatsregierung 
erst nach Anerkennung durch sie billigte und das den 
Anfang für einen weiteren Ausbau des Kirchenbe­
zirks ermöglicht.

Die Landeskirche,die nicht, wie man früher 
sagte, die Summe der Kirchengemeinden ist, sondern 
die sich in ihnen aufbaut (§ 1 GO), stellt abermals 
ein Gefüge dar, das mit einem Hinweis auf Staat 
und bürgerliche Gemeinden keine adäquate Um­
schreibung findet.

Ihre Leitung ist eine einheitliche, die sich her­
kömmlich gliedert in Landessynode, Bischof und 
Konsistorium, wobei zwischen erster und letzter 
Stelle ein Synodalausschuß (Landeskirchenrat) not­
wendig ist. Hier treten vor uns im evangelischen 
Kirchenrecht noch nicht restlos gelöste Fragen auf. 
Aber soviel kann die Grundordnung doch aussagen.

a) Die Landessynode wird als „Versammlung" be­
zeichnet (§ 91 GO). Das soll ein Hinweis auf Artikel 
VII CA sein, wonach die Kirche ist „die Versamm­
lung (Congregatio) aller Gläubigen". So ist die Lan­
dessynode selbst Gemeinde, eine Darstellung der 
Kirche. Sie ist also nicht Vertretung des Kirchen­
volkes (Kirchenparlament) sondern eine zu beson­
deren Diensten herausgestellte Repräsentation der 
Kirche. Noch bestehende Ungelöstheiten können 
auch bei Kirchenreformen nicht behoben werden 
durch Leihgaben aus säkularem, insbesondere staat­
lichem Recht.

b) Das Bischofsamt ist seinem Wesen nach 
Predigtamt wie das Pfarramt, nur ausgerichtet, wie 
die Sache es erfordert, mit besonderen Dienstpflich­
ten (§ lOlff. GO). Im Predigtamt ruht das bischöf­
liche Amt wie das Gemeindepfarramt auf göttlichem 
Recht. Andere Zuständigkeiten gelten wie beim 
Pfarramt allein nach menschlichem Recht.

c) Der Oberkirchenratist keine „Behörde". 
Nachdem das landesherrliche Kirchenregiment 50 
Jahre nicht mehr besteht, wäre es an der Zeit, den

Oberkirchenrat als „großherzogliche Behörde" aus 
dem Gedächtnis zu löschen. Er ist auch eine „Ver­
sammlung", eine Darstellung der Kirche, dem die 
Aufgabe zufällt, die täglich auftretenden Arbeiten 
zu tun im Gebet zum und unter der Hilfe des Hei­
ligen Geistes, wie es für die Landessynode und den 
Landesbischof gilt.

Von dem vielen, was noch zu sagen wäre über 
kirchliche Gesetzgebung und Gesetze, über kirch­
liche Rechtssprechung und Vermögensverwaltung, 
viele Gebiete, die aber alle eigengeartet geordnet 
und gehandhabt werden müssen, sei hier noch auf 
die Frage „Volkskirche — Freiwillig­
keitskirche" hingewiesen. Auch hier obwaltet 
eine Spannung, die aber nicht dadurch gelöst wer­
den kann, daß man die Kirche unter das Vereins­
recht einreiht und für die biblische Aussage, wonach 
sie Stiftung Gottes ist, wonach sie Leib Jesu Christi 
darstellt, kein Verständnis hat. Das ist in den 
Steuerprozessen durch das Bundesverfassungs­
gericht geschehen und deshalb halten wir auch die 
Urteile entgegen der herrschenden Meinung für 
fragwürdig.

Von der eutschen Evangelischen
Kirche (DEK) war nichts mehr als die Kirchen­
kanzlei übriggeblieben. Es mußte also nach 1945 
eine Neuordnung erfolgen. Schon Ende August 1945 
ging man auf einer Versammlung in Treysa ans 
Werk, wo auch das Hilfswerk der EKD unter maß­
geblichem Einfluß von Gerstenmeier ins Leben ge­
rufen wurde. Nach vielen Schwierigkeiten verab­
schiedete 1948 eine dazu eingesetzte Synode die 
Grundordnung der Evangelischen 
Kirche in Deutschland (EKD), die im De­
zember 1948 in Kraft gesetzt wurde. Der Zusammen­
schluß der deutschen Landeskirchen hat immer wie­
der seine Hemmung in der konfessionellen Gespal- 
tenheit des deutschen Protestantismus gefunden. 
Dazu kommt aber noch ein Erbe des landesherr­
lichen Kirchenregiments, durch das die einzelnen 
Territorialkirchen an die Gebiete der jeweiligen 
Obrigkeit gebunden wurden und damit eine Auf­
teilung nach dynastischen Gesichtspunkten erfolgt 
ist. Die dadurch in 400 Jahren begründete Tradition 
wirkt heute noch zum Teil hemmend nach und muß 
zu Lasten des landesherrlichen Kirchenregiments 
gebucht werden.

Ein Schwerpunkt der lehrmäßigen Trennung war 
von jeher die Abendmahlslehre. Die Arnolds- 
hainer Abendmah1sthesen von 1957 ver­
suchen in den hier bestehenden Differenzen, an 
denen der Zusammenschluß der EKD fast gescheitert / 
wäre, einen Schritt zum gegenseitigen Verständnis 
zu tun. Mit starkem Einsatz von seiten unserer 
Landeskirche ist in den letzten Jahren von einer 
Reihe Gliedkirchen die offene Abendmahlsgemein­
schaft eingeräumt worden, wenn sie bis jetzt auch 
in der Grundordnung der EKD noch nicht verbrieft 
ist.

Es kann des landesherrlichen Kirchenregiments 
nicht gedacht werden, ohne das heutige Verhältnis 
von Staat und Kirche wenigstens zu berühren. Das 
Bild ist zwiespältig. Es gilt das Weimarer kirchen-



26 Erste Sitzung

politische System, wobei durch die grundlegenden 
politischen Veränderungen auch die verfassungs­
rechtlichen und vertraglichen Bestimmungen bei 
Aufrechterhaltung des Textes einen neuen Sinn­
gehalt bekommen haben. Aber das ist nicht unbe­
stritten. In der Staatsrechtslehre werden hier auch 
andere Stimemn laut, die allein eine Trennung als 
richtige Auslegung der fraglichen Verfassungsbe­
stimmungen ansehen. Dem ist allerdings in der neu­
sten Zeit von Martin Heckel und Alexander 
Hollerbach, zwei fundierten Juristen, begrün­
det widersprochen worden. Hier ist Vieles im Fluß 
und bedarf der sorgsamsten Beobachtung und recht­
lichen Forschung.

Wie mag unsere Kirche in weiteren 50 Jahren 
aussehen? Das Wirtschaftswunder, der Wohlstands­
staat, der fast zum Wohlfahrtsstaat geworden ist, 
der umwälzende Fortschritt der Naturwissenschaften 
und der damit bedingte technisch-industrielle Auf­
schwung haben Viele die Lehren des Jahres 1945 
vergessen lassen, und bei ihnen die Meinung ge­
weckt, daß man doch ganz gut auch ohne Gott leben 
kann. Eine weithin bestehende Gleichgültigkeit 
gegenüber allem Transzendenten stellt die kirch­
liche Verkündigung vor schwierige Aufgabe. Wird 
die Kirche dem gewachsen sein? Man hat gesagt, 
die Zukunft der Kirche hängt von der Kirche der 
Zukunft ab. Nun, diese Kirche war, ist und wird sein 
die Kirche Jesu Christi oder sie wird nicht mehr 
sein.

Dieser Kirche Jesu Christi und damit auch unserer 
Landeskirche ist dreierlei geschenkt, womit sie auch 
in der Zukunft bestehen wird.

Die Kirche Jesu Christi und unsere Kirche hat 
einen Herrn, der gesagt hat: „Mir ist gegeben alle 
Gewalt im Himmel und auf Erden" und ihr in Wort 
und Sakrament begegnet.

Die Kirche Jesu Christi und unsere Kirche hat eine 
Hoffnung und kennt eine Freiheit, welche die Welt 
nicht kennt, weil sie Gott nicht kennt.

Die Kirche Jesu Christi und unsere Kirche tut 
etwas, was in der Welt sonst niemand tut; sie betet 
und breitet alle Not vor ihrem Herrn aus, sie betet 
für Frieden und Gerechtigkeit und daß der Herr uns 
im rechten Glauben erhalten möge. Sie betet, daß 
sein Reich kommen möge. Ja, Herr Jesus, komme 
bald!

Präsident Dr. Angelberger: Sehr geehrter Herr 
Oberkirchenrat! Unser aufrichtiger Dank ist duch 
den starken Beifall als Anerkennungs- und Dankes- 
kundgebung zum Ausdruck gebracht worden. Lieber 
Herr Oberkirchenrat D. Friedrich, Sie haben uns 
nicht nur einen geschichtlichen Rück- und Uberblick 
der letzten fünfzig Jahre geschenkt, Sie haben uns 
vielmehr durch diese fünf Jahrzehnte der Geschichte 
unserer badischen Landeskirche hindurchgeführt und 
dies nicht als Professor und Vortragender, sondern 
als Kenner und Praktiker, der nicht nur diese Zeit­
spanne selbst unmittelbar miterlebt, sondern der sie 
in vielen Dingen entscheidend mitgestaltet hat. Wir 
danken Ihnen von ganzem Herzen für diesen Le­
bensbericht, den Sie im Rückblick für uns alle in 
äußerst lebendiger Art und in vortrefflicher Weise

sowie in wohlbekannter Frische gegeben haben. Sie 
haben uns mit diesen Ausführungen zugleich mit 
Ihrem Ausblick sehr viel geschenkt, und hierfür 
sagen wir mit allen guten Wünschen für Sie mit 
ihrer lieben Frau, die zu unserer großen Freude 
unter uns weilt, nochmals von ganzem Herzen auf­
richtigen Dank. (Allgemeiner großer Beifall!)

Nach Beendigung dieses vortrefflichen Referats 
unseres guten und lieben Oberkirchenrats D. Fried­
rich lasse ich jetzt die Mittagspause eintreten bis 
15.30 Uhr.

— Mittagspause —

Präsident Dr. Angelberger: Wir setzen unsere 
Tagesordnung fort mit Punkt

X

Hier möchte ich zunächst unserer Freude Ausdruck 
verleihen, daß Sie, Herr Oberkirchenrat Roos und 
Herr Bundesrichter Dr. Simon zu uns gekommen 
sind (Beifall!), um den erbetenen Bericht zu er­
statten.

Ich darf weiter eine erfreuliche Mitteilung daran 
anknüpfen. Beide Herren sind zwar äußerst ein­
gespannt, ihre Zeit ist sehr eingeschränkt, denn sie 
müssen morgen beide in Arnoldshain wieder tätig 
sein. Aber sie haben sich liebenswürdigerweise be­
reit erklärt, nach Beendigung der beiden Berichte
noch dreißig Minuten zur Beantwortung von Fragen
zur Verfügung zu stehen. Nehmen Sie also, bitte, 
die Gelegenheit wahr, die entsprechenden Fragen 
aufzuzeichnen, damit nachher das Fragespiel, wenn 
ich so sagen darf, flott vonstatten gehen kann; denn 
wir können nicht zeitlich irgendetwas noch anhängen 
an die vorgesehene Zeitspanne.

Nun darf ich Sie, Herr Oberkirchenrat, als ersten 
bitten.

Oberkirchenrat Roos: Herr SynodalpräsidentI Herr 
Landesbischof! Hohe Synode!

I. Die ökumenische Situation.
Dr. Visser't Hooft, der auf der vierten Vollver­

sammlung des Weltrates der Kirchen in Uppsala 
zum Ehrenpräsidenten gewählt wurde, hat kürzlich 
seine Beurteilung dieser ökumenischen Begegnung 
mit folgenden Worten zum Ausdruck gebracht: „Ich 
muß offen sagen, daß ich nach Uppsala mit geringen 
Erwartungen und mit einem Gefühl der Beunruhi­
gung ging; denn ich glaube, wir leben in einer kri­
tischen Zeit der ökumenischen Bewegung, in einer 
ausnahmsweise schwierigen Situation der Kirchen­
geschichte. Wir durchleben eine Zeit, in der es so 
viele Konflikte geben muß, und wir haben auch in 
der Kirche viele divergierende Meinungen. Ist es 
deshalb noch möglich, in einer Versammlung mit 
Weltcharakter irgendetwas zu erreichen, damit eine 
konvergierende Entwicklung erfolgen kann?" Und 
er fährt fort: „Ich bin mit Dankbarkeit aus Uppsala 
zurückgekehrt. Was in den meisten vorhergegan­
genen Versammlungen geschah, ist auch in Uppsala 
geschehen. Wir haben das Bewußtsein geschenkt 
bekommen, daß wir zusamemngehören. Natürlich



Erste Sitzung 27

gibt es große Unterschiede, aber wir sind eine große 
Bewegung mit einer gemeinsamen Aufgabe. Ich kann 
es auch anders sagen: Es hat dasselbe stattgefunden 
wie in anderen Vollversammlungen. Der Heilige 
Geist hat wirklich in Uppsala etwas an uns getan. 
Er hat uns eine neue Möglichkeit gegeben, mit­
einander vorwärts zu gehen. Wir müssen die Gabe 
der Einheit immer wieder neu empfangen, um mit­
einander vorwärts gehen zu können."

Wir alle, die wir das Vorrecht hatten, an diesem
bedeutsamen Ereignis der Kirchenkonferenz teil­
zunehmen, hören aufmerksam und mit großer Zu­
stimmung das Urteil eines erfahrenen und alten 
Pioniers der ökumenischen Bewegung. Es kann ja 
auch gar nicht anders sein, daß das ökumenische 
Gespräch und die Chancen gemeinsamen Handelns 
um so schwieriger werden, je mehr verschieden­
artige Kirchen und Glaubensgemeinschaften sich auf 
der Plattform des Okumenischen Rates begegnen. 
Nur einige allgemeine kurze Bemerkungen sollen 
die neue ökumenische Situation verdeutlichen, wie 
sie in Uppsala sichtbar wurde.

1. Da waren neue Elemente der Zusammensetzung 
der Vollversammlung. Zum ersten Male gab es eine 
adäquate Vertretung der orthodoxen Kirchen. Frü­
her war nur der griechisch-sprechende Teil der 
Orthodoxen vertreten. Jetzt waren sie alle da. Das 
Gespräch innerhalb der Orthodoxie ist schon schwie­
rig. Aber das Gespräch der übrigen Christenheit mit 
der Orthodoxie ist noch viel schwieriger, weil es 
erstens fast tausend Jahre abgebrochen war und
weil zweitens die meisten 
einer ganz anderen Welt 
Gesellschaftssystemen, die

orthodoxen Kirchen in 
leben; die meisten in 
vom marxistisch-leni-

nistischen Kommunismus bestimmt werden. Katho­
liken und Protestanten hatten sich wohl kaum je so 
auseinandergelebt, weil sie immer miteinander ge­
stritten haben und dabei eine gemeinsame Termino­
logie entwickelten. Darum war das Gespräch und 
ist das Gespräch mit den Ostkirchen in Uppsala sehr 
schwierig gewesen. Sie haben es mit uns sehr schwer 
gehabt. Aber trotz der Schwierigkeiten muß es als 
etwas Großes herausgestellt werden, daß die Ortho­
doxen in Uppsala so aufgeschlossen teilnahmen, 
ihre sonstige Distanzierung aufgaben und dort ihre 
Anmerkungen anbrachten, wo sie die ökumenische 
Bewegung zu stark sich mit den westlichen Proble­
men beschäftigt glaubten. Sie haben oft eine andere 
theologische Auffassung vertreten, besonders auch 
eine andere theologische Sprache gesprochen. Sie 
haben uns auf den betenden Charakter ihrer Kirche 
aufmerksam gemacht und gemeint, daß der betende 
Charakter überhaupt der Charakter der Kirche sei. 
Aber sie haben wertvolle theologische Beiträge ge­
liefert, die auch die westliche Theologie befruchten 
könnten. Nach meiner Meniung (und nicht nur nach 
meiner Meinung) war der Beitrag des Bischofs Ig­
natius von Latakia zum Hauptthema von Uppsala: 
„Siehe, ich mache alles neu", nicht nur eine beacht­
liche kritische Auseinandersetzung mit der west­
lichen Theologie, sondern eine gründliche theolo­
gische Arbeit, die für die ganze Christenheit frucht­
bar gemacht werden sollte.

2. In Uppsala sind auch die Vertreter der dritten 
Welt: Asiaten, Afrikaner und Lateinamerikaner viel 
stärker als sonst in Erscheinung getreten. Sie waren 
kein Anhängsel mehr, sondern erhoben kräftig ihre 
Stimme. Wenn auch die Rassenfrage nicht auf der 
Tagesordnung stand, spielte sie doch eine wichtige 
Rolle, nicht zuletzt durch die aggressive Anklage­
rede des amerikanischen Negerschriftstellers James 
Baldwin über „Weißer Rassismus oder Weltgemein­
schaft". Leider ist nur sporatisch eine Entwicklung 
deutlich geworden, die sich in Neu-Delhi angekün­
digt hatte, daß nämlich diese dritte Welt auch auf 
dem Wege ist, eine eigenständige Theologie zu ent­
wickeln.

Die spezielle theologische Arbeit trat hinter das 
große Thema, das Süd und Nord im Augenblick am 
stärksten beschäftigt, zurück, nämlich das Problem 
der Entwicklung, des Hungers und der Überwindung 
der Weltarmut. Gerade im Blick auf diese Probleme 
wäre aber der theologische Beitrag aus den jungen 
Kirchen der 3. Welt erforderlich.

3. Obwohl die römische Kirche nicht Mitglied des 
Weltrates der Kirchen ist, erschien sie dieses Mal 
mit einem Team prominenter Vertreter: Bischof 
Willebrands vom Einheitssekretariat in Rom, Dr. 
Tucci, einer der führenden Jesuiten in Rom, Msgr. 
Bayer von der Caritas internationalis in Rom, um 
nur einige zu nennen. Sie haben zwar kein Stimm­
recht gehabt, konnten aber in der Vollversammlung 
auf Aufforderung sprechen. Und sie wurden aufge­
fordert und haben dargelegt, wie Rom die öku­
menische Situation sieht, und haben wichtige Bei­
träge geleistet. Die Frage der Mitgliedschaft der 
römischen Katholiken im Weltrat der Kirchen ist 
ungewiß. Hier wird noch viel Studium und Dis­
kussion notwendig sein. Aber die de-facto-Beteili- 
gung am ökumenischen Gespräch und auch am öku­
menischen Handeln besteht. Das kam durch die Be­
rufung von 9 Mitgliedern der römischen Kirche in 
die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung 
zum Ausdruck. Zum gemeinsamen Handeln aber war 
in Uppsala ein akuter Anlaß gegeben. Dort ist das 
gemeinsame Programm für die Aktion in Nigeria- 
Biafra zustande gekommen, das zu einer Gemein­
samkeit des Dienstes geführt hat, wie dies bisher 
noch nie in der Geschichte der Christenheit und in 
der Geschichte unserer beiden Kirchen, der evan­
gelischen Kirche in Deutschland und der römisch- 
katholischen Kirche, der Fall gewesen ist. Ich kann 
darauf nicht näher eingehen.

4. Die Jugend spielte in Uppsala dieses Mal eine 
besondere, darf man sagen: „ihre Rolle". Es gab auf 
allen Vollversammlungen bisher Jugenddelegierte. 
Aber, so sagte Visser't Hooft, sie hat noch nie so 
viel Lärm gemacht wie in Uppsala. Es hatte sich in 
Uppsala auch über den Kreis der eingeladenen 
Jugenddelegierten noch andere Jugend eingefunden, 
aus skandinavischen Ländern und aus anderen Kon­
tinenten. Es gibt heute eine Jugend, die überall hin­
geht, wo ein Ereignis geschieht, von dem sie glaubt, 
dort könnte etwas für die künftige neue Entwick­
lung der Welt, wie sie diese sich vorstellt, erreicht 
werden. Es muß völlig positiv gewertet werden,



28 Erste Sitzung

daß diese Jugend auch nach Uppsala kam, und sie 
hat an den Verhandlungen regen Anteil genommen.. 
Wie könnte es aber anders sein, das Unternehmen 
der Jugend in Uppsala ist in zweifacher Richtung 
zu bewerten. Die Jugend ist mit uns Delegierten 
dort sehr hart umgegangen. Wer einmal Gelegen­
heit hat, schaue in ihre eigene Zeitschrift hinein 
mit dem Titel „Hot news". Sie hat oft sehr von oben 
herab mit uns gesprochen. Wer über 30 Jahre alt 
ist, scheint ein hoffnungsloser Fall. Andererseits 
haben Jugenddelegierte die wirklichen Fragen auf­
gegriffen, wenn auch einseitig, und sie haben sehr 
stark auf unsere Entscheidungen reagiert. Ihr enga­
giertes Thema war die Entwicklungshilfe und der 
Rassismus. Immer wieder hat die Jugend die Ver­
sammlung darauf aufmerksam gemacht, daß die 
Christen heute handeln müssen. Es war bezeichnend 
und in gewissem Sinne auch unvergeßlich, wie ein 
Jugendlicher auf sein Plakat, das er in den Schluß­
gottesdienst hineintrug, geschrieben hatte: „Vergeßt 
nicht, was ihr hier beschlossen habt!" Im sogenann­
ten Club 68 gab es heiße Diskussionen. Den Promi­
nenten, und sie mußten alle heran, wurden sehr 
unbequme Fragen gestellt. Sie hatten dann das Ohr 
der Jugend, wenn sie genau so scharf antworteten, 
wie die Jugend fragte. Und es war erstaunlich, daß 
die Mehrheit der Jugend den Extremen unter sich 
nicht zustimmte. Es ist in Uppsala kein Riß zwischen 
den Generationen entstanden. Man hat sich in Frage 
gestellt, aber auch von Gott her gemeinsam in Frage 
stellen lassen. Dadurch ist eine echte Beziehung ent­
standen.

II. Die Arbeit der Sektionen.
Es wird nun in der Tat ganz entscheidend sein, 

daß Konsequenzen aus den Verhandlungen in Upp­
sala gezogen werden. Sie haben ihren Niederschlag 
in den Berichten der 6 Sektionen und in den Be­
schlüssen und Empfehlungen der nicht weniger als 
32 Ausschüsse gefunden, die für die kommenden 
sieben Jahre bis zur nächsten Vollversammlung die 
Richtlinien für die Arbeit des Ökumenischen Rates 
bestimmen. Dabei gab es natürlich Spannungen 
zwischen den einzelnen Gruppen und kirchlichen 
Traditionen. Gerade die Sektionsberichte lassen er­
kennen, wie hier nicht eine einzige Kirche mit einem 
gewachsenen Lehrsystem ihre Aussagen zu den an­
geschnittenen Problemen zu machen versucht, son­
dern wie hier in Uppsala wie in den vorangegange­
nen Vollversammlungen um eine gemeinsame Stel­
lung zu den Fragen der Christenheit in der gegen­
wärtigen Situation trotz der vorliegenden Span­
nungen und Gegensätze gerungen wird. Diese Ar­
beitsweise der Vollversammlung bedarf einer 
erneuten Überprüfung, wie läßt sich der unvermeid­
liche Zeitdruck und das Streben nach größtmöglicher 
Gemeinschaft der Aussagen, die eben doch viel Zeit 
erfordern würde, auf ein erträgliches Maß bringen. 
In Uppsala war das Maß kaum in Ordnung. Die 
Meinungsverschiedenheiten wurden meist schon ir. 
den Redaktionsausschüssen begraben. Und Arne 
Sovik, ein lutherischer Amerikaner, hat in diesem 
Sektionsbericht, den Sie ja in die Hand bekommen

haben, jene bittere Analyse gemacht, indem er sagt: 
„Die Meinungsverschiedenheiten sind in der Watte 
sorgfältig umfassender, wenn nicht gar absichtlich 
zweideutiger Begriffe gefaßt oder in der Sicherheit 
abgenützter theologischer Plattheiten verschwunden. 
Oder aber die zwei Seiten einer Sache werden in 
durchaus verschiedenen Zusammenhang gestellt, so 
daß eine direkte Gegenüberstellung vermieden und 
ein Material erarbeitet wird, das sich beim kriti­
schen Lesen als wenig geschlossen erweist. Diese 
Erklärung wird dann angenommen — nicht weil 
jeder dann völlig zufrieden ist, sondern weil jeder 
etwas, und manchmal recht viel findet, das sehr
gut ist, und um dessenwillen er das toleriert, was
vielleicht nicht so geschmackvoll ist. Und die meisten 
sind überrascht, wenn sie finden, daß das endgültige 
Ergebnis nach allem viel von dem sagt, was sie er­
warteten."

Ganz gewiß kommt ein ökumenisches Dokument 
nur auf dem Weg eines „außerordentlich kompli­
zierten Prozesses“ zustande. Trotzdem meine ich, 
zeigt das etwas saloppe Urteil dieses amerikanischen 
Lutheraners wenig realistischen Sinn für die öku­
menische Situation, wenn er schreibt: „Es wurde ge­
mischt, gekocht und dekoriert an einem selbst für 
ökumenische Verhältnisse außerordentlich kompli­
zierten Prozeß." Trägt nicht auch der neutestament- 
liche Kanon dieses Zeichen des ökumenischen, oder, 
wenn Sie gestatten, des unionistischen Charakters 
an sich. Die Spannungen und Eigenarten der ver­
schiedenartigen Überlieferungen und Traditionen 
sind eine Tatsache, die gar nicht verdeckt werden 
soll. Diese ökumenischen gemeinsamen Dokumente 
beanspruchen nicht kanonischen Rang, sie werden, 
wie der offizielle Ausdruck der Vollversammlung 
für die Bekanntgabe der Berichte lautet, „den Kir­
chen zu Studium und entsprechender Veranlassung" 
empfohlen. Und darauf wird es ankommen, daß sie 
studiert werden und daß jeder daraus die Schlüsse 
zieht, die ihm in seiner Kirche und in seiner Situa­
tion zukommen.

Ich soll nun hier kurz über die Sektionen I, II, 
V und VI berichten. Ganz bewußt habe ich meine 
Vorbemerkungen etwas ausführlicher gehalten, weil 
es für mich und für Sie sehr schwer sein würde, ohne 
die Sektionsberichte gelesen und zur Hand zu ha­
ben, den Dokumenten im Positiven und im Nega­
tiven, in der Zustimmung und in der Kritik gerecht 
zu werden. Ich werde deshalb nur einige zusam­
menfassende Bemerkungen über diese Berichte an­
bringen können, die Sie vielleicht anregen könnten, 
diese Dokumente zu lesen und in Arbeitsgemein­
schaften zu studieren. Es wird ja entscheidend dar­
auf ankommen, daß in unseren Synoden und in den 
Presbyterien, in unserer Gemeinde- und Werks­
arbeit, diese Dokumente der Vollversammlung kri­
tisch studiert und entsprechende Konsequenzen ge­
zogen werden. Die Kirchenleitungen werden die 
Gemeinden auf die inneren Zusamenhänge von
geistlicher Erneuerung und den Dienst an der Welt
aufmerksam machen müssen, dem eigentlichen The­
ma der 4. Vollversammlung. Das bedeutet vieler­
orts eine völlige Umgestaltung der kirchlichen Pra-



Erste Sitzung 29

xis in Verkündigung und Lehre, Gestaltung der 
kirchlichen Haushaltspläne und des Einsatzes der 
Kräfte. Der Generalsekretär Dr. Eugene Blake hat 
in seinem Referat diesen Zusammenhang von geist­
licher Erneuerung und dem aktiven Dienst in und 
an der Welt den Kirchen in der Welt geradezu be­
schwörend ins Gewissen geschoben: „Denn wir 
folgen Gott und seinem Plan nicht weniger, wenn 
wir die Kirchen zur Bildung neuer Schwerpunkte 
und zur Schaffung neuer Programme aufrufen, als
wenn wir sie zum Festhalten an den alten Wahr­
heiten ermutigen. Das Wort „neu" in unserem The­
ma: „Siehe, ich mache alles neu!" meint ja nicht in 
erster Linie das Neuartige, das, was dem neuesten 
Stand entspricht, als vielmehr eine Wiederbelebung 
und Erweckung, die nur aus einem erneuten Er­
fassen der guten Botschaft des Evangeliums und
aus einer erneuten Bindung an diese entstehen
kann."

In meinem kurzen Bericht über die Sektionen I, 
II, V und VI möchte ich — und ich bitte, das mir 
zu gestatten — nun versuchen, nicht Ihnen eine 
Inhaltsübersicht zu geben, denn ich müßte sie wahr­
scheinlich in der Kürze der Zeit mit lauter Über­
schriften plakatieren, sondern ich möchte diese Be­
richte einmal anvisieren von der diakonischen Auf­
gabe unserer Kirche, weil ich meine, daß das ganze 
Thema von Uppsala ein diakonisches Thema ge­
wesen ist. Gerade an diesem Beziehungspunkt liegt 
mir als einem Mann der Diakonie besonders viel, 
und ich bin auch der Meinung, man könnte an einem 
solchen Versuch deutlich machen, was die Berichte 
hergeben, wenn man sie auf bestimmte Sachgebiete 
des kirchlichen und gemeindlichen Lebens abhorcht.

Ich stelle meinem Bericht über diese vier Sek­
tionen unter das Thema:

III. Hilfe zum wahren Menschsein.
1. Zeichen der künftigen Einheit 

aller Menschen (Sektion I).
Die erste Sektion: Der Heilige Geist und die 

Katholizität der Kirche beschäftigte sich mit dem 
Selbstverständnis der Kirche unter diesem Begriff 
der Katholizität. Die Kirche muß auch in ihrem 
Selbstverständnis damit ernst machen, daß Gottes 
Vaterschaft alle Menschen umschließt und alle zur 
Gotteskindschaft in Jesus Christus berufen sind. 
Und nun wird dieses Wort Katholizität beschrieben. 
Es ist der Plan Jesu Christi, Menschen durch den 
Heiligen Geist unter der universalen Vaterschaft 
Gottes in eine organische und lebendige Einheit zu 
führen. Darin besteht die Katholizität, „die — wie 
es in dem Bericht heißt — innere Dimension der 
Einheit aller Menschen". Und in dem Sektions­
bericht Abschnitt 20 heißt es: „Die Kirche wagt es, 
von sich selber als von dem Zeichen der zukünftigen 
Einheit der Menschen zu sprechen".

Die Welt vernimmt diesen Anspruch der Kirche 
mit Skepsis und verweist auf ihre eigenen „säku­
laren Katholizitäten". Die säkulare Gesellschaft hat 
Instrumente der Versöhnung und der Vereinigung 
geschaffen, die wirksamer erscheinen als die Kirche 
selbst. Die Kirche muß die positiven und die nega-

tiven Seiten der Säkularisierung erkennen. Sie muß 
die wahren Möglichkeiten des Menschen und der 
Welt bejahen, zugleich aber auch deutlich warnen 
vor der Ideologie von einer in sich geschlossenen 
Welt, die die wahre Freiheit und Würde des Men­
schen im Grunde zerstöre (V. Sektionsbericht I, 
9—13).

Die säkulare Katholizität der Welt bedeutet für 
die Kirche, ihren Gottesdienst, ihre Mission und 
ihre Diakonie eine große Herausforderung. Sie soll 
die Katholizität der Welt nicht nachahmen, sondern 
in ihr eine „progressive Katholizität“ des Volkes 
Gottes sichtbar werden lassen. Dabei darf die Dia­
konie, weil sich ihr Dienst ausnahmslos an alle 
Menschen richtet, die auf die ganze Menschheit be­
zogene Katholizität der Kirche in aktiver Weise 
demonstrieren (Sektionsbericht I, Abschnitt 24).

2. Existenz für andere.
Der Bericht der Sektion 2: „Erneuerung in Mis­

sion", versucht ebenfalls, die ganze Christenheit in 
die gesamte menschliche Gemeinschaft einzubezie­
hen. Die Christen müssen aus dem „geistlichen 
Ghetto", so heißt es, herauskommen, das immer 
Kirche und Welt, Christ und Heide unterscheiden 
und diese einander gegenüberstellt und sich für den 
Auftrag und den Dienst an der säkularisierten Welt,
zu der sie gleichzeitig gehören, erneuern lassen.
Ich zitiere Sektionsbericht II, 1g: „Die Kirche ist dazu 
berufen, der dienende Leib Christi zu sein, der sich 
der Welt hingibt." Aus diesem Verständnis des 
Wesens und Auftrags der Kirche soll auch die Dia­
konie und die Mission ihre Verantwortung für die 
Welt erkennen, und ich möchte in Abwandlung 
diesen Satz wagen: Diakonie ist die unmittelbare 
Hingabe aller Glieder der Kirche an die Welt.

Die missionarische Aufgabe der Kirche besteht 
darin, Menschen einzuladen, in ihr volles Mensch­
sein, in den neuen Menschen Jesus Christus hinein­
zuwachsen (Sektionsbericht I, 1). Sie ist aufgerufen, 
Menschen andern Glaubens oder ohne Glauben zu 
begegnen (Sektionsbericht I, Abschnitt 6). Dieses 
Aufeinanderzugehen, dieser Dialog eröffnet die 
Möglichkeit zu gemeinsamer Beteiligung an neuen 
Formen des Gemeinschaftslebens und des Dienens. 
In dieser Begegnung hat die Diakonie deutlich zu 
machen, daß Christen ein brennendes Interesse an 
dem „Menschsein" haben, weil ihr wahres Leben 
als Glieder des Leibes Christi „Existenz für andere" 
ist (Sektionsbericht II, Abschnitt I, 5). Die Welt for­
dert die Christenheit zum aktiven Dialog heraus.

So gewiß „Dialog nicht das gleiche wie Verkündi­
gung ist", heißt es einmal in Sektionsbericht I, Ab­
schnitt 6, kann auch Mission nicht das gleiche wie 
Diakonie sein. Aber auch hier ergänzt eins das an­
dere zur Gesamtheit des Zeugnisses. Beide ergänzen 
sich zur Einheit dessen, was wir eine „christliche 
Existenz" nennen. Darum darf es weder für die 
Mission noch auch für die Diakonie einen separaten 
Stand geben. Jeder Christ muß zu offener und de­
mütiger Partnerschaft mit allen bereit sein und ge­
rade seine besondere Gabe als Geistesgabe in der 
Gemeinde erkennen und darstellen.



30 Erste Sitzung

Die Bereiche der Mission sind auch die Bereiche 
der Diakonie (ich zitiere aus Sektionsbericht II, Ab­
schnitt II, 1): „Wo menschliche Not, Bevölkerungs­
zuwachs, Spannungen herrschen, wo Kräfte in Be­
wegung sind, wo starre Institutionen bestehen, wo 
Entscheidungen über Prioritäten und den Gebrauch 
von Macht gefällt werden und wo menschliche Kon­
flikte ausgetragen werden", da ist die Mission mit 
ihrer Diakonie zugegen, dort hat die Kirche ihre 
Existenz zu haben in Mission und Diakonie.

Die Prioritäten der Diakonie sind konform mit de­
nen der Mission. Nur insoweit als beide ihren Auftrag 
innerhalb dieser Prioritäten wahrnehmen, haben sie 
heute eine Verheißung. Und innerhalb der Macht­
bereiche, die nun auch dargestellt werden in dem 
Sektionsbereich II ist nun deutlich, daß die Priori­
täten sich für die Diakonie und Mission so ab­
zeichnen:
a) Sie haben sich auf die Seite der Armen, der 

Schutzlosen, der Mißbrauchten, der Vergessenen 
und in der Wohlstandsgesellschaft auf die Seite
der Gelangweilten zu stellen.

b) Sie haben zu zeigen, daß sie die Strukturen der 
Gesellschaft als Werkzeuge zum Einsatz für den 
Menschen benutzen, soweit er nicht in der Lage
ist, sich selbst zu helfen. Und

c) in dem Dienst an der Gesellschaft helfen sie zu­
sammen mit anderen Menschen, die Zeichen der 
Zeit zu erkennen und den Tag vorzubereiten, wo 
Gott alles in allem sein wird.
(Sektionsbericht II, Abschnitt II, 2.)
Die Diakonie muß mit der Mission ihre weltweite 

Situation erkennen. Sie ist ökumenische Diakonie. 
Sie muß lernen, was Diakonie „in sechs Kontinen­
ten" bedeutet. Dabei darf sie alles, was der ganzen 
Christenheit an Menschen, Geld und Fachwissen 
gegeben ist, einsetzen. Aus ihren ökumenischen 
Erkenntnissen und Möglichkeiten hat sie die Folge­
rungen für neue Formen des Dienens, für multilate­
rale Beziehungen und zur Entwicklung einer ge­
meinsamen Strategie zu ziehen.

Mission und Diakonie werden, indem sie geübt 
werden, die Kirche erneuern, die Christenheit er­
neuern, sie werden aber auch den einzelnen auf dem 
Weg der Mission und im Vollzug der Diakonie aus 
dem Heiligen Geist heraus erneuern und anders 
nicht. Mission und Diakonie dürfen sich als Funk­
tionen der einen Kirche Jesu Christi einbeziehen 
lassen in die feste Gewißheit der gewissen Hoff­
nung — ich zitiere —, „daß die in unserem aufer­
standenen Herrn und Erlöser offenbarte Menschheit 
in ihm ihre herrliche Vollendung finden wird. Darum 
dienen wir in Demut, Geduld und Freude als die, 
die seinen endgültigen Sieg zuversichtlich erwar­
ten". Das ist der Schlußabschnitt des Sektionsberichts 
II, der als einziger von der Hoffnung spricht und 
zunächst vielleicht völlig unzulänglich erscheint. 
Aber ich glaube, daß er gerade an dieser Stelle mit 
seiner Knappheit und Schlichtheit eine ganz große 
Bedeutung hat.

3. Unser Leben beten.
Sektionsbericht V behandelt das Thema „Gottes­

dienst in einem säkularen Zeitalter". Liturgie und

Diakonie stehen in einer starken Wechselwirkung. 
Eine Krise des Gottesdienstes — und davon war 
dort viel die Rede — hat noch immer eine Krise der 
Diakonie hervorgerufen. Die Krise der Diakonie 
kann nur durch eine Erneuerung des Gottesdienstes 
überwunden werden. Es wäre völlig falsch, wenn 
wir meinten, wir könnten der gottesdienstlichen 
Krise, durch die wir heute in der Kirche gehen, 
durch eine Flucht in die Diakonie ausweichen. Ohne 
die Kraft des Gottesdienstes, ohne die Gemeinschaft 
in Wort und Sakrament, Lob und Danksagung, Be­
kenntnis und Fürbitte gibt es keine diakonische 
Hingabe. Darum ist die Frage nach dem Gottesdienst 
in einem säkularen Zeitalter zugleich die Frage nach 
der auf den heutigen Menschen ausgerichteten 
Diakonie.

Vielleicht kommt dies in dem Bericht der Sek­
tion V nicht so deutlich zum Ausdruck. Dennoch
meine ich, bringt er an entscheidenden Punkten uns
klar zum Bewußtsein, wo die Diakonie im heutigen 
Gemeindegottesdienst ihren Platz haben muß, und 
wie gerade die diakonische Begegnung der Kirche 
mit der säkularisierten Welt dem Gottesdienst der 
Gemeinde einen Sitz im Leben dieser Welt zurück­
gewinnt. Wenn es in Sektion V, Abschnitt 23, heißt: 
„Da die Kirche ihre Solidarität mit der Welt sicht­
bar machen muß, sollten Gemeindegottesdienst und 
persönliches Gebet mit Danksagung und im Glau­
ben alle Freuden und Schmerzen, alle Leistungen, 
Zweifel und Enttäuschungen der heutigen Mensch­
heit in sich aufnehmen", so bedeutet doch dies
schlicht und einfach: Nehmt die Diakonie um der 
Solidarität der Kirche mit der Welt willen in euren 
Gottesdienst auf. Gerade im diakonischen Einsatz 
wird auch das persönliche Gebet ganz realistisch. 
Gerade in der Diakonie lernen wir, wie es im Sek­
tionsbericht heißt, „unser Leben zu beten" (Sektion 
V, Abschnitt 24). Ebenso ist es ganz im Sinne des 
liturgischen Ansatzes, den etwa der große Diakon 
Bayerns, Wilhelm Löhe gehabt hat, wenn in Sektion 
V, Abschnitt 31, betont wird, daß Gotteskindschaft, 
Bruderschaft und Gemeinschaft mit den Leidenden 
nirgend anders stärker erfahren wird als im gemein­
samen Empfangen des Abendmahls: „Jesus Chri­
stus", so heißt es, „fordert uns auf, versöhnt zu sein, 
bevor wir zum Altar gehen. Als Christen müssen 
wir uns weigern, an irgendeiner Form der Rassen- 
und Klassentrennung im Gottesdienst teilzuhaben, 
und unser Abendmahl mit Christus muß zeigen, daß 
wir unser Brot mit seinen hungrigen Brüdern in der 
Welt teilen."

4. Zeichen der Agape.
Schließlich soll auch ein kurzer Bericht über Sek­

tion VI gegeben werden, und auch soll dieser Be­
richt auf seine Beziehung zur Diakonie hin unter­
sucht werden. Diese neue Sektion des Ökumenischen 
Rates befaßte sich mit dem Thema „Auf der Suche 
nach neuen Lebensstilen". Das Thema ist ja auf der 
Konferenz in den Plural geändert worden. Wie 
sollen Christen das Verhältnis zwischen Jung und 
Alt heute neu gestalten? Wie steht es mit dem Ge­
brauch der Macht? Wie verändert die neue Stellung 
der Frau das Miteinander und Nebeneinander der



Erste Sitzung 31

Geschlechter in Beruf und Ehe? Wie trifft der Ein­
zelne seine Entscheidung in den verschiedensten 
Situationen und unter unterschiedlichen Bedingun­
gen? Welche moralischen Maßstäbe gelten? Welche 
Rolle spielt das Gebot Gottes, um solche Maßstäbe 
oder Regeln des Handelns und Lebens heute zu ent­
wickeln und praktizieren? Wer diesen Bericht stu­
diert, wird sofort erkennen, wie gerade die Dia­
konie, wie sie in den vorherigen Perspektiven dar- 
gestellt wurde, zum neuen Lebensstil der Kirche und 
ihrer Glieder in der heutigen Welt gehört; oder 
besser gesagt: wie eine auf die Sorgen und Pro­
bleme der heutigen Welt ausgerichtete Diakonie in 
stärkster Weise den Lebensstil des einzelnen Chri­
sten und der ganzen Kirche mitprägt. Auch hier 
kann nur auf eine grundsätzliche Erkenntnis hin­
gewiesen werden, die es dann in der praktischen 
Arbeit unseres kirchlichen und besonders unseres 
diakonischen Auftrages auszulegen gilt. Schon im 
Sektionsbericht VI, Abschnitt 2, wird festgestellt, 
daß die gemeinsame Grundlage, von der aus wir, 
wie es heißt, „einige Umrisse für einen christlichen 
Lebensstil" entwerfen können, — denn es gibt nicht 
nur einen Lebensstil und es gibt nur Umrisse für 
einen christlichen Lebensstil —, (ich darf noch ein­
mal einsetzen:) Schon in diesem einleitenden Kapitel 
wird festgesetllt, daß die gemeinsame Grundlage, 
von der aus wir einige Umrisse für einen christ­
lichen Lebenstil entwerfen können, der Glaube an 
die Verheißung Gottes ist, „der durch die Kraft 
seines Heiligen Geistes dem Leben einen Sinn geben 
kann". Der neue Lebensstil kann nur in einer Aus­
richtung auf die Verheißung Gottes, in einer stän­
digen Öffnung für seine Offenbarung in Christus in 
Gebet und Meditation und in einem aktiven En­
gagement in der säkularen Welt gewonnen werden. 
Mit diesem neuen christlichen Lebensstil werden 
wir — ich zitiere — „zu Zeichen der Agape", d. h.
wir geben Beispiele der gegenseitigen Liebe, „an
der Menschen die Jünger Jesu erkennen". „Liebe 
bedeutet aktive Sorge für andere." Das ist doch 
der alte und immer wieder neue diakonische Lebens­
stil: „Aktive Sorge für andere." Dieser Stil muß im 
Verhältnis der Generationen, im Umgang von Reich 
und Arm, Schwarz und Weiß, Mann und Frau, immer 
von neuem Gestalt gewinnen.

Wie ernst die Kirche die Welt zu nehmen hat, 
wird in den Berichten der Sektionen III und IV noch 
deutlicher und konkreter. Hierüber wird Bundes­
richter Dr. Simon eingehend berichten. Seit der Kon­
ferenz in Genf über „Kirche und Gesellschaft" ist 
das Entwicklungsproblem in der Okumene stark in 
den Vordergrund getreten. Visser't Hooft hatte in 
seinem Referat darauf hingewiesen, daß in dem 
gegenwärtigen Dilemma zwischen Armen und Rei­
chen keine Abfassung von Resolutionen und kein 
Moralisieren hilft. Es gilt in Theologie, Unterricht 
und Predigt wieder die klare biblische Lehre von der 
Einheit der Menschheit zu entdecken und unseren 
Kirchen einen neuen Zugang zum Problem der wirt­
schaftlichen Gerechtigkeit zu zeigen und eine über­
zeugendere Motivation für die Entwicklungshilfe 
zu geben. „Uns", — so sagt Visser't Hooft wörtlich,

„muß klar werden, daß die Kirchenglieder, die ihre 
Verantwortung für die Bedürftigen in irgend einem 
Teil der Welt praktisch leugnen, ebenso der Häresie 
schuldig sind wie die, welche die eine oder andere 
Glaubenswahrheit verwerfen."

Der Bericht von Sektion III nimmt diese Gedanken 
auf, wenn er in § 29 feststellt: „Die Kirche hat heute 
die Aufgabe, für eine weltweite verantwortliche Ge­
sellschaft zu arbeiten und Menschen und Nationen 
zur Reue aufzurufen. Angesichts der Nöte der Welt 
selbstzufrieden zu sein, bedeutet, der Häresie schul­
dig zu werden." Die Christenheit wird diese Auf­
gabe nicht allein bewältigen können. Und immer 
wieder wurde uns in Uppsala auch zum Bewußtsein 
gebracht, daß die Christenheit in der Welt nur eine 
Minderheit darstellt. Aber indem sie mit anderen 
Kirchen und Institutionen zusammenarbeitet, bekun­
det sie, daß sie die gottgewollte Einheit der Mensch­
heit ernst nimmt. In dieser Hinsicht stellt Uppsala 
der Kirche für Predigt und Unterricht, theologische 
Ausbildung und die Zurüstung gerade auch der dia­
konischen Mitarbeit für ihren sozialpolitischen und 
sozialpädagogischen Dienst für die Zukunft große 
Aufgaben. Mission und Diakonie haben ihre Projekte 
zur wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung neu zu 
überprüfen. Hier werden praktische Folgerungen zu 
ziehen sein, die stark in das Leben der Kirchen und 
der Gemeinden eingreifen werden, die aber gerade so 
den Stil der Kirche, den Stil der Christenheit in der 
Welt deutlich machen. Denn Diakonie, so heißt es in 
einem anderen Bericht, ist die wahre Natur der 
Kirche.

Wir werden alle kritischen Stimmen hören müssen, 
die sorgenvoll fragen, ob die ökumenische Bewegung 
mit dieser aktiven Hinwendung zur Welt nicht einer 
materialistischen Utopie verfallen wird, oder ob wir 
nicht in der Gegenwart eine Neuauflage des ameri­
kanischen „social gospel" erleben. Dies alles könne 
aus der Tatsache hergeleitet werden, so sagen die 
Kritiker, daß die Kirchen theologisch und kirchen­
politisch auf dem Weg zur Einheit nicht weiter­
gekommen sind. Manche sprechen sogar schon von 
einem „postökumenischen Zeitalter“, das jetzt schon 
angebrochen sei, und eine säkulare ökumenische 
Bewegung müsse an ihre Stelle treten. Es ist nicht 
zu leugnen, daß noch viele Probleme in der Oku­
mene ungelöst sind. Es ist aber ebenso deutlich, daß 
die Christenheit noch nie solche Anstrengungen ge­
macht hat, aus ihrer Zertrennung herauszukommen. 
Diese Bewegung aufeinander zu ist ganz gewiß nur 
dann echt und verheißungsvoll, wenn sie zuerst und 
zuletzt eine Bewegung auf den einen Herrn zu ist. 
Ob sie aber auf dem Weg ist, auf den einen Herrn 
zu, wird immer zugleich auch daran erkennbar, ob 
sie gemeinsam bereit ist, sich für den Dienst an 
und in der Welt zurüsten und gebrauchen zu lassen. 
Gerade auch Visser't Hooft hat diese komplemen­
täre Seite der ökumenischen Bewegung immer für 
das geheime Zeichen des Fortschritts auf dem Weg 
zur Einheit gehalten. In einem Gespräch in Genf 
drückte er es neulich so aus: „Die Christen werden 
nicht in der Lage sein, ihre eigenen Aufgaben zu 
erfüllen, wenn sie das Problem der Einheit nicht



32 Erste Sitzung

ernst nehmen. Sie werden aber weder in ihrer eigenen 
Arbeit noch im Streben nach Einheit weiterkommen, 
wenn sie den Dienst an der Welt nicht aufnehmen, 
die Diakonie an der Welt, die Christus von uns 
erwartet." (Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Sehr geehrter Herr 
Oberkirchenrat Roos, haben Sie zunächst in Kürze 
recht herzlichen Dank für Ihren vortrefflichen Be­
richt. Darf ich Sie, Herr Bundesrichter Simon, um 
Ihren Bericht bitten.

Bundesrichter Dr. Simon: Herr Präsident! Herr 
Landesbischof! Verehrte Synodale! Wer über die 
verwirrende und aufregende Heerschau von Upp­
sala mit den weit über zweieinhalbtausend Teil­
nehmern, darunter 600 Pressevertretern und mehr 
als 700 stimmberechtigten Delegierten aus 223 Mit­
gliedskirchen berichten soll, der kann kein objek­
tives und kein umfassendes Bild geben. Ich bin froh, 
daß ich auch nur den Auftrag habe, einen Ausschnitt 
zu bringen. Zur Einleitung darf ich einige ergänzende 
Bemerkungen machen zu dem, was Herr Oberkir­
chenrat Roos über den Rahmen der Konferenz be­
richtet hat.

Da waren auf der 16tägigen Konferenz über 30 
Referate von hervorragenden Fachkräften, Refe­
rate, die die Akzente für die Vollversammlung 
setzen und die Vollversammlung gewissermaßen 
einstimmen sollten. Erlauben Sie, daß ich, aus dem 
Zusammenhang herausgerissen, ein paar Zitate 
bringe, um auch Sie ein wenig an dieser Einstim­
mung teilnehmen zu lassen:

Den Satz über die Häresie von Visser’t Hooft, der 
theologiegeschichtlich gesehen ja wohl Dynamit ist, 
hat Herr Roos schon zitiert. Ich komme später dar­
auf zurück. Staatspräsident Kaunda von Sambia gab 
einen Katalog der Entwicklungsschwierigkeiten der 
jungen Staaten und geißelte dabei die Profitgier der 
privaten Geldgeber als eine neue Form der Aus­
beutung: „Für die meisten ausländischen Gesell­
schaften sind wir nicht mehr als ein Fischteich, an 
dem das wenige Kapital, das sie einbringen, im 
besten Falle der Köder am Angelhaken ist." Der 
farbige Dichter Baldwin, Sohn eines schwarzen Pre­
digers, nannte sich als eines der Geschöpfe Gottes, 
die von der christlichen Kirche als der Kirche der
Weißen am meisten betrogen worden seien und die
nun selbst für ihre Erlösung sorgen müßten. Er 
sagte: „Mir graut vor dem Tag, der kommen wird, 
an dem einige nicht weiße Nationen, z. B. Vietnam, 
im Stande sind, dem Westen heimzuzahlen. Sie ha­
ben eine lange und blutige Rechnung zu begleichen." 
Der indische Professor Parmar fragte in seiner Ein­
führung in das Thema „Wirtschaftliche und soziale 
Weltentwicklung": „Wenn Entwicklung der neue 
Name für Frieden ist — und Sie erinnern sich, daß 
in der päpstlichen Sozial-Enzyklika diese Formu­
lierung vorkommt —, wenn aber Entwicklung Un­
ordnung und Revolution einsdiließt, stehen wir dann 
in der paradoxen Situation, daß der neue Namen 
für Frieden Unordnung und Revolution heißt?" Der 
Franzose Dumas träumte einen atemberaubenden 
Traum in die Zukunft, in die Verhältnisse des Jah­
res 2000, der für viele wie ein Alptraum wirkte, und

fragte nach der Rolle der Christen in dieser Zu­
kunft. „Die Kirche ist nicht Arzt am Krankenbett 
der Gesellschaft, der Rezepte verschreibt und von 
Zeit zu Zeit Besuche macht. Wir sind in der Ge­
sellschaft, wir träumen mit ihr, wir sind krank mit 
ihr, kämpfen mit ihr oder geben uns auf mit ihr." 
Und schließlich gab der holländische Theologe Berk­
hof der Tageslosung „Siehe, ich mache alles neu" 
eine solide christologische Grundlage, die an der 
Endgültigkeit des auferstandenen Jesus Christus in 
ihrem „noch nicht" und „doch schon" ausgerichtet
war: „Wir Christen können keine endgültigen Lö-
sungen für die endlosen Probleme unserer unerlösten 
Welt anbieten; aber wir wissen, daß es ein Ziel und 
einen Weg gibt, daß Christi Auferstehung die Rich­
tung weist, in die Gott führt, und daß das Bekennt­
nis der Auferstehung Christi revolutionäre Konse­
quenzen hat."

Mit diesen wenigen Zitaten möchte ich Ihnen 
eigentlich nur den Mund wässrig machen, die Refe­
rate einmal insgesamt durchzuarbeiten. Auch sie 
lohnen sich.

Uber die Rolle der verschiedenen 
Gruppen auf der Vollversammlung hat Herr 
Roos schon berichtet. Ich darf nur ein paar ergän­
zende Sätze in Richtung auf das Thema, über das 
ich zu berichten habe, hinzufügen:

Was die russisch-orthodoxe Delegation anbelangt, 
die stärkste konfessionelle Gruppe in Uppsala, so 
war wohl ihr wesentlicher Beitrag entsprechend 
ihrer mehr liturgisch-gottesdienstlichen Grundhal­
tung die theologische Problematik etwa der Sek­
tion I. Auf dem Gebiet der Sozialethik taten sie sich 
schwerer entsprechend dieser Grundhaltung und 
auch aus politischen Gründen. Zuweilen entstand bei 
ihren Voten — allerdings nicht nur bei den ihrigen 
— der Eindruck, als meinten sie: Die Bösen, das sind 
die andern. Ein angelsächsischer Beobachter sagte 
in seiner trockenen Art, als einer von den Ortho­
doxen zu den politischen, gesellschaftlichen Fragen 
sprach: Wir kritisieren ja alle gerne die Fehler der 
andern, aber der da tuts noch gerner! Sie sehen, dies 
Verhalten ist mit Humor verkraftet worden.

Im übrigen trat der Ost-West-Gegensatz in Upp­
sala wie schon aus früheren ökumenischen Konfe­
renzen immer stärker hinter dem Nord-Süd-Gegen­
satz zurück. Der gesamte Norden von USA bis Ruß­
land zählt in den Augen der dritten Welt zu den 
hochentwickelten Völkern, deren Strukturen sich auf 
lange Sicht einander annähern. Wer die Diskussion 
über die DDR-Problematik kennt, weiß, daß diese 
Erscheinung unter dem Stichwort Konvergenztheorie 
diskutiert wird, was die drüben gar nicht gerne 
hören. Aber aus der Sicht der dritten Welt wird 
diese Konvergenztheorie bestätigt. Das Gewicht des 
Nord-Süd-Gegensatzes macht es praktisch unmög­
lich, politische oder gesellschaftliche Sorgen etwa 
der Bundesrepublik als eines hochindustrialisierten 
Wohlfahrtsstaates zu erörtern. Wenn man damit 
kommen würde, könnte man höchstens die Gegen­
frage auslösen: Eure Sorgen möchten wir auch mal 
haben, wir in den Völkern, bei denen große Teile 
vor dem Verhungern stehen!



Erste Sitzung 33

Zu der Gruppe der römisch-katholischen Beob­
achter: Es war sicher eines der auffallendsten Er­
gebnisse von Uppsala, daß ein bereits begonnener 
Abschnitt engerer Zusammenarbeit hier deutlich 
bestätigt worden ist. Ob diese Zusammenarbeit zur 
formellen Mitgliedschaft führen wird, weiß man 
nicht. Zunächst läuft sie stärker darauf hinaus, in 
Sonderorganen des ökumenischen Rates, Kirche und 
Gesellschaft, Glaube und Kirchenverfassung usw. 
integriert zu werden. Am weitesten fortgeschritten 
ist diese Integration, diese vollberechtigte Mit­
arbeit der römisch-katholischen Partner auf sozial- 
ethischem Gebiet. Und hier habe ich den Eindruck 
gewonnen, daß ein Stadium erreicht worden ist in 
der Ökumene, hinter das es kein Zurück mehr gibt 
und daß diese Entwicklung auch durch den Rück­
schlag, der mit der Sexualenzyklika des Papstes 
verbunden war, nicht mehr aufgehalten werden 
kann. Es gibt bereits eine gemeinsam arbeitende 
Arbeitsgruppe, die von der römischen Kommission 
für Justitia et pax und vom ökumenischen Rat ge­
bildet worden ist und die schon im Jahre 1967 in 
Beirut eine Konferenz über Entwicklungsstrategie 
abgehalten hatte, deren Ergebnisse zu den Besten 
gehören, was mir persönlich auf diesem Gebiet be­
kannt ist. Der Sekretär dieses Ausschusses, ein rö­
mischer Theologe, hat bereits seinen Sitz in den 
Räumen der Ökumene in Genf. Ein Dreijahrespro- 
gramm für diese ökumenische Zusammenarbeit, das 
von diesem genannten Sekretär entworfen worden 
ist, hat inzwischen die Vollversammlung der ge­
nannten päpstlichen Kommission im September 1968 
einstimmig gebilligt. Für uns in Deutschland ent­
steht aus dieser Entwicklung im Bereich der Öku­
mene doch wohl die Frage, ob nicht etwa der Rat 
der EKD und die Katholische Bischofskonferenz eben­
falls solche gemeinsame Ausschüsse zu berufen 
haben, etwa einen Ausschuß für Entwicklungs­
strategie.

Die Anwesenheit der katholischen Beobachter 
reizte im übrigen zu Vergleichen mit dem zweiten 
Vatikanischen Konzil. Darüber hat ein katholischer 
Journalist geschrieben: Wenn das Wichtigste am 
Vatikanum der entscheidende Wille zur Erneuerung 
war, zur Reform der Kirche, zum Aufbruch in einen 
realistischen Weltdienst, wenn das so war — und 
er meint, so war das —, dann war auch die Voll­
versammlung in Uppsala ein Konzil und eine Pa­
rallele zum Vatikanum.

Was schließlich die ebenfalls von Herrn Roos er­
wähnte Gruppe der Farbigen anbelangt, so war ihr 
Einfluß erheblich in Uppsala. Im Vergleich zu frühe­
ren Konferenzen brachten sie ein gestärktes Selbst­
bewußtsein mit. Für sie ist Christus nicht länger der 
weiße Mann mit blauen Augen, für sie ist die dritte 
Welt nicht länger nur Missionsgebiet des Nordens. 
Das muß man sehen, um das Verhältnis zu den 
jungen Kirchen richtig beurteilen zu können. Ent­
gegen anders lautenden Berichten ist in Uppsala 
die Rassenfrage, wenn sie auch nicht auf dem Pro­
gramm stand, sehr stark beachtet worden. Rassen­
diskriminierung wird in mehreren Berichten in un­
gewöhnlich scharfer Form als krasse Leugnung des

christlichen Glaubens und — wie man formulierte — 
als kritisches Gebiet geistiger Erkrankung und gei­
stiger Unterentwicklung gebrandmarkt. In der Ras­
senkrise sieht man eine unmittelbare Gefahr für 
den Weltfrieden. Wenn man das so formuliert, klingt 
das ein bißchen nach Übertreibung; aber es ist sehr 
sorgsam darüber nachgedacht worden. Man hat so­
gar gesagt, die Rassendiskriminierung sei in den 
betroffenen Ländern kaum weniger ernst zu nehmen 
als die Bedrohung durch einen Atomkrieg! Ich habe 
leider keine Zeit, auf dieses Thema näher einzu­
gehen.

Insgesamt läßt sich wohl sagen, daß die Vollver­
sammlung nicht in Gruppen auseinandergefallen ist 
— darin stimme ich Herrn Roos voll zu — und daß 
sie sich weder bei den Beratungen noch bei den 
Abstimmungen nach Konfessionen, Hautfarbe oder 
Generationen in Blöcken verfestigt hat. Erstaun­
licherweise hat sich nicht einmal der Gegensatz zwi­
schen einer mehr modernen und einer mehr traditio­
nell orthodoxen Theologie als ausschlaggebend er­
wiesen. (Ich darf die abgekürzten Formulierungen 
hier gebrauchen.) Wohl gab es eine mehr konser­
vative und eine mehr progressive Grundrichtung, 
die sich aber dann quer durch die genannten Grup­
pen zog. Dabei war das Eindrückliche an Uppsala 
doch wohl dies, daß so viele Christen aus den ver­
schiedensten Traditionen und Teilen der Erde er­
schraken über den Zustand der Welt und daß sich 
gerade auch die Konservativen entschlossen, pro­
gressiv an einer Veränderung dieses Zustandes mit­
zuarbeiten.

Schwierigkeiten traten am ehesten bei kon-
kreten Entschließungen auf, die be-
stimmte nationale Interessen berührten. Und hier 
zeigt sich, daß auch die Christen immer noch in 
Bindungen ihrer nationalen Interessen leben. Sie 
wissen, daß es drei konkrete Erklärungen gegeben 
hat, zu Biafra, dem Vorderen Orient und zu Viet­
nam. In der wohl am besten gelungenen Vietnam­
erklärung ist es den Amerikanern noch am ehesten 
gelungen, ihre nationale Interessenbindung zu 
durchbrechen. Es hat großen Eindruck auf die Voll­
versammlung gemacht, daß gerade Amerikaner 
sagten, wir wünschen diese kritische Erklärung zum 
Vietnamkrieg, um uns in unseren Gemeinden zu 
Hause mit diesen Dingen auseinandersetzen zu 
können. Die Biafra-Erklärung war vielleicht eine der 
enttäuschendsten Vorgänge von Uppsala. Nicht der 
Beschluß zur Nothilfe, sondern die ergänzende Er­
klärung zu den mehr politischen Fragen, zur Frage 
der Waffenlieferung. Hier zeigt sich, daß sich ein 
kirchliches Gremium dieser Größe sehr schwer tut, 
wenn nicht genügend Zeit ist, den Sachverhalt zu 
klären. Und dazu hatten wir in Uppsala eben zu 
wenig Zeit in puncto Biafra. Als Schwierigkeit er­
wies sich dabei auch noch folgendes:

Sie kennen alle die Formel vom Selbstbestim­
mungsrecht, die heute durch die internationale Dis­
kussion geht. Dieses Selbstbestimmungsrecht ist 
gerade in den Staaten der jungen Welt aufgenom­
men worden, die sehr empfindlich gegenüber Ein­
griffen von außen reagieren und die solche Eingriffe



34 Erste Sitzung

mit der Formel des Selbstbestimmungsrechts ab­
wehren. Biafra wurde von vielen Delegierten der 
jungen Welt als ein Problem dieses Selbstbestim­
mungsrechtes der Nigerianer angesehen, über das 
dieser Staat selbst befinden müsse. Und so zögerten 
gerade die Vertreter der jungen Staaten dagegen, 
daß von außen her sozusagen in die Verhältnisse 
von Nigeria hereingesprochen werden sollte. Ich 
habe manchmal den Eindruck, daß das Selbstbestim­
mungsrecht eine ähnliche problematische und gefähr­
liche Rolle spielen könnte wie der Begriff der Sou­
veränität im vorigen Jahrhundert. Es setzte sich ja 
auch in der Biafra-Erklärung der Wunsch der Ni­
gerianer durch, den Ausdruck „Biafra" zu streichen. 
Es kam also zu „Sprachregelungen". Bevor wir 
Deutsche das tadeln, sollten wir uns ja wohl an die 
eigene Brust schlagen; denn auch wir haben zwanzig 
Jahre lang politische Entscheidungen mit Hilfe von 
Sprachregelungen zu lösen versucht und nicht „DDR" 
sagen wollen. Ein Schweizer stand dann schließlich 
auf und sagte: Wenn wir uns als Kirche leiten lassen 
wollten von vermeintlich beleidigten nationalen 
Gefühlen, dann laßt uns eine Resolution über das 
Wetter machen und nach Hause gehen.

Der Konferenzschwerpunkt lag selbstverständlich 
bei den mehr als vierzig Sitzungen, in denen 
die genannten Referate angehört, die Themen dis­
kutiert, in oft sehr zähem Ringen Formulierungen 
gesucht und dann sehr viele Beschlüsse verabschie­
det wurden. Die Beratungen liefen nicht immer 
leicht. Nach anfänglicher Hochstimmung, wie das 
auf so großen Konferenzen oft der Fall ist, trat in 
der Mitte das fast unvermeidliche Zwischentief ein, 
und da entstand die Formulierung von Upp-bla-bla. 
Das entsprach dem Gefühl der Delegierten selbst. 
Aber die Ergebnisse sind dann doch recht beachtlich 
geworden. Sicher, manchen mögen die Ergebnisse 
im Verhältnis zum Aufwand immer noch dürftig 
erscheinen, aber ich denke, es ist doch erstaunlich, 
wieweit in nur zwanzig Jahren Ökumene — 1948 
hat sie begonnen — die Ubereinstimmung angesichts 
der vielen Herkünfte und Traditionen nun schon 
geht. Nach meinem Eindruck — und das gilt gerade 
für das Gebiet, auf das ich näher einzugehen habe — 
ist man in der Ökumene weiter voran als in der 
traditionsreichen deutschen Kirche!

Mein Auftrag ist, Ihnen näher zu berichten über 
die Sektionenen III,Wirtschaft1iche 
und soziale We1tentwick1ung, und 
IV: Auf dem Wege zu Gerechtigkeit 
und Frieden in internationalen An­
gelegenheiten. Zu den Sektionsberichten 
muß man aber hinzunehmen die Ergebnisse der 
Kommissionen, die ja die Funktion hatten, die Wei­
terarbeit des Ökumenischen Rates für die nächsten 
sieben Jahre zu planen. Für unseren Themenbereich 
muß man hinzunehmen die Berichte der Komis- 
sionen für Kirche und Gesellschaft, der Kommission 
für den Aufbau sozialer Projekte, der Kommission 
für zwischenkirchliche Hilfe, Flüchtlings- und Welt­
dienst und der Kommission der Kirchen für inter­
nationale Zusammenarbeit. Der Bereich, der zu die­
sen Kommissionen und Sektionen gehörte, stand in

Uppsala stark im Mittelpunkt des Interesses. Jeden­
falls ist in den Berichten über Uppsala immer wieder 
gesagt worden, daß hier die besten Ergebnisse er­
zielt worden seien. Das lag mit daran, daß man hier 
auf solide Vorarbeiten zurückgreifen konnte. Im 
Jahre 1966 hatte in Genf die „Weltkonferenz für 
Kirche und Gesellschaft" stattgefunden, die den Auf­
trag der Kirchen in der modernen, sich ständig wan­
delnden Welt untersuchen sollte. Damals haben ca. 
340 Delegierte, überwiegend Laien und Fachleute 
aus dem politischen und wirtschaftlichen Bereich 
erstmals eine umfassende Bestandsaufnahme sozial- 
ethischen Denkens erarbeitet. Auf dieser Konferenz 
ist auch das umstrittene und viel diskutierte Stich­
wort von der „Theologie der Revolution" geprägt 
worden.

Nun war meine Vorstellung — ich hatte selbst 
an Genf teilgenommen —, daß vielleicht die mehr 
kirchenregimentlich zusammengesetzte Vollver­
sammlung in Uppsala skeptisch gegenüber den Er­
gebnissen von Genf sein könnte. Auffallend war 
jedoch, daß Genf in Uppsala häufig dankbar gelobt 
und auffallend wenig kritisiert worden ist. Für mich 
eigentlich zu wenig, denn zur Aufnahme einer Sache 
gehört Kritik. Man hätte vielleicht besser daran 
getan, Uppsala stärker auf die Auswertung von 
Genf zu konzentrieren. Denn wenn man schon den 
Vorzug hatte, eine solche qualifizierte Tagung vor­
weg gehabt zu haben, dann sollte man das nutzen und 
sich nicht so zerfleddern in einer Unzahl an Sach­
themen. Diese Frage gehört zu dem, was Herr Roos 
im Hinblick auf die Reform der Strukturen des öku­
menischen Rates angedeutet hat.

Im Anschluß an die Genfer Konferenz hatten 
mehrere Konsultationen stattgefunden: Einmal die 
schon erwähnte, zusammen mit katholischen Ver­
tretern veranstaltete Beiruter Konferenz zur Ent­
wicklungs-Strategie. Eine weitere Konsultation in 
Sagorsk hatte sich vor allen Dingen mit theologi­
schen Fragen beschäftigt und hat — wer darüber 
arbeiten will, der sollte das berücksichtigen —, u. a. 
die Frage der Theologie der Revolution ein Stück 
weiter geklärt. Auf das alles konnten wir also in 
Sektion III und Sektion IV zurückgreifen.

Ich darf Ihnen wenigstens in aller Kürze etwas 
über den Inhalt von III und IV berichten.

Im Mittelpunkt der Sektion IV stand das Pro­
blem der Friedenssicherung. Darüber ist 
in den vergangenen Jahren in der Ökumene schon 
viel und wohl mit Vorrang im gesellschaftlichen 
Bereich gearbeitet worden. Uppsala bringt hier nach 
meinem Eindruck nichts wesentlich Neues, wohl 
aber eine wertvolle zusammenfassende Bestands­
aufnahme. Der Bericht wiederholt die Absage an 
den Krieg, insbesondere den Atomkrieg, er fordert 
die Einstellung der Produktion von Massenvernich­
tungsmitteln, den Verzicht auf den Ausbau von 
Raketenabwehrsystemen, die Unterzeichnung des 
Atomsperrvertrages, die Ausweitung des Atomtest- 
stop-Abkommens, das Verbot von Waffenlieferun­
gen, die als internationaler Skandal bezeichnet wer­
den. (In dem allgemeinen Sektionsbericht hat man 
ausgesprochen, was man dann in der Biafra-Erklä-



Erste Sitzung 35

rung sich nicht traute, ausdrücklich zu formulieren!) 
Der Bericht fordert weiter Achtung der Menschen­
rechte, insbesondere auch der Religionsfreiheit, und 
erstmals in einem ökumenischen Dokument den 
Schutz auch der sogenannten aktuellen Kriegsdienst­
verweigerung, also der Ablehnung eines bestimmten 
Krieges in einer bestimmten historischen Situation. 
Ferner tritt der Bericht nachdrücklich für eine Stär-
kung der internationalen Organisationen, insbe-
sondere der UNO ein und meint, daß um deren 
Effektivität willen auch die Volksrepublik China 
hereingeholt werden müsse.

Hervorheben möchte ich, daß es als Aufgabe der 
Kirche bezeichnet wird, Arbeiten auf dem Gebiet 
der Friedensforschung zu unterstützen. Mir persön­
lich erschien das allerdings noch ein bißchen zu zag­
haft formuliert. Man müßte eigentlich das Studium 
der Friedensforschung ähnlich intensiv betreiben 
wie etwa auf der Beiruter Konferenz die Fragen der 
Entwicklungs-Strategie. Wir müßten, wenn wir ein 
Verteidigungsministerium haben, wenn wir uns 
Manöver leisten, mindestens auch einmal dazu 
kommen, daß wir Planspiele auf dem Gebiet des 
Friedens durchexerzieren und da Phantasien ent­
wickeln (teilweise Beifalll). Ich habe mir erlaubt, dies 
im Plenum der Konferenz vorzutragen und ich 
denke, die Konferenz hat selber empfunden, daß 
hier etwas zu dürftig gesprochen worden ist.

Der Bericht der Sektiovn IV behandelt ferner die 
Fragen des Nationalismus, der in den jungen Staa­
ten eine erhebliche Rolle spielt, des schon erwähnten 
Selbstbestimmungsrechtes, und die Lage der Flücht­
linge, die in anderen Gebieten ja eine noch sehr 
viel größere Rolle spielen als etwa bei uns in 
Deutschland. Dabei fällt auf, daß das zunächst im 
Sektionsvorschlag genannte Grundrecht der Flücht­
linge, nach Hause zurückkehren zu dürfen, in der 
Schlußberatung im Plenum wieder gestrichen wor­
den ist. So sehr man sich für das Fernziel einsetzt, 
daß künftig die unmenschlichen Vertreibungen ver­
hindert werden, so nüchtern erkennt man, daß eine 
Rückgängigmachung geschehener Vertreibung in 
hohem Maße friedensgefährdend wirkt und daß es 
daher vorrangige Aufgabe der Christen insoweit ist, 
für eine versöhnende Integration der Flüchtlinge in 
ihren neuen Lebensgemeinschaften zu sorgen.

Schließlich befaßt sich der Bericht der Sektion IV 
noch mit zwei weiteren Fragen, die zugleich das 
Hauptthema der III. Sektion bildeten, 
der schon erwähnten Rassenfrage und insbesondere 
der wirtschaftlichen Gerechtigkeit 
im Verhältnis der armen und reichen 
Nationen. Und ich glaube, daß hier das Herz 
der Versammlung geschlagen hat und daß sie hier 
ihr Bestes geleistet hatte.

Schon auf der Genfer Weltkonferenz hatte man den 
Eindruck, daß hinter diesen beiden Themen die Be­
handlung der Friedensfrage in dem überkommenen 
Sinne etwas zurücktritt. Das hat wohl seine guten 
Gründe, denn wer Frieden will, der muß die Ur­
sachen seiner Gefährdung ausräumen. Und es könnte 
ja sein, daß die größte Gefahr für den Frieden die

Rassenfrage und die wirtschaftliche und soziale Un­
gleichheit der Welt ist.

Der Gedanke der wirtschaftlichen und sozialen 
Weltentwicklung hat in Uppsala wohl seinen end­
gültigen Durchbruch erlebt. Er wird bei uns unter 
dem Stichwort Entwicklungshilfe behandelt, der aber 
das Gemeinte nur sehr blaß und unvollständig an­
deutet. Die Ökumene jedenfalls denkt hier um­
fassender. Schon für die Genfer Konferenz war die 
Einsicht beherrschend, daß sich die Verhältnisse in 
der Welt einerseits durch die technische Revolution 
und andererseits eben durch den Aufbruch der drit­
ten Welt tiefgreifend ändern, daß die Weltgesell­
schaft immer stärker als einheitliche, untereinander 
verantwortliche Gesellschaft in das Blickfeld tritt, 
und daß die internationale Politik je länger je mehr 
als gemeinsame Weltinnenpolitik zu begreifen ist. 
Der eigentliche Gegensatz in dieser Welt wird zwi­
schen den Habenden und den Nichthabenden, den 
hochentwickelten Industriestaaten und den unter­
entwickelten Völkern gesehen. Zwei Zahlen dazu: 
18 Prozent der Weltbevölkerung haben 70—80 Pro­
zent der Mittel dieser Erde in Händen. Visser't 
Hooft hatte in Genf gesagt: „Die Welt spaltet sich 
immer stärker auf in einen nördlichen Teil, der 
reicher wird, als es für seine Seele gut ist, und in 
einen südlichen Teil, der weiterhin von Armut und 
wahrscheinlich von akuten Hungersnöten geplagt 
ist. Diese ständig weiter werdende Kluft stellt eine 
ernstere Bedrohung des internationalen Friedens 
und der Sicherheit dar als irgend eine andere 
Spaltung."

Den Teilnehmern von Uppsala wurde sehr ein­
dringlich von vielen Sprechern immer wieder vor 
Augen geführt, daß von der Überwindung dieser 
Kluft vielleicht der Fortbestand der Menschheit ab­
hängen könnte, und daß, wenn dem so ist, es hier 
keine Zeit mehr zu verlieren gilt. Denn jedenfalls 
ist die Forderung nach wirtschaftlicher und sozialer 
Gerechtigkeit heute im Weltmaßstab von gleicher 
Sprengkraft wie sie es Ende des vorigen innerhalb 
der Industriestaaten war, als die Kommunisten den 
Klassenkampf proklamierten und in ihrem Mani­
fest ein Gespenst beschworen, das in Europa um­
gehe. Ich glaube, man kann die Verhältnisse heute 
nur begreifen, wenn man diese Parallele sieht. Das 
was Ende des vorigen Jahrhunderts innerhalb der 
Staaten an sozialer Spannung herrschte, das gibt es 
heute auf internationaler Ebene ebenso. Und in Upp­
sala wurde sehr eindringlich gefragt: Wenn diese 
Parallele stimmt, sollte es dann nicht auf internatio­
naler Ebene möglich sein, den tiefen Graben zwi­
schen Arm und Reich ebenso zu überwinden, wie 
es innerhalb der entwickelten Staaten doch auch 
geschehen ist, wenn auch mit großen Mühen und 
Kämpfen und Auseinandersetzungen, aber eben doch 
geschehen ist? Und haben wir nicht heute sogar sehr 
viel mehr an technischen Mitteln, um diesen Schritt 
nach vorne erfolgreich zu wagen?

In Uppsala stand man nun vor der Einsicht, daß 
zwar das erste Entwicklungsjahrzehnt seit 1957/58 
mancherlei Erfolge gebracht hat, daß es sich aber 
insgesamt als ein Jahrzehnt der Desillusionierung



36 Erste Sitzung

erwiesen hat, da die Ergebnisse die Erwartungen 
nicht erreicht hatten. Man erkannte, daß in dieser 
Lage einzelne Hilfsmaßnahmen nicht mehr genügen, 
sondern daß nunmehr eine umfassende Entwick­
lungs-Strategie notwendig wird. Gestützt auf die 
Beiruter Vorarbeiten wurden deshalb eine Reihe 
sehr konkreter Forderungen gestellt. Ich darf auch 
sie hier nur aufzählen:

Die Industriestaaten wurden an ihre Verpflich­
tung ermahnt, endlich 1 Prozent ihres Bruttosozial­
produktes zur Entwicklungshilfe zur Verfügung zu 
stellen. Das solle möglichst im Wege einer inter­
nationalen Besteuerung und auch Verteilung erfol­
gen, denn die Krux der Kredithingabe an die Ent­
wicklungsstaaten besteht eben im Schuldendienst, in 
der Verzinsung und Tilgung und die jungen Staaten 
sagen immer wieder: Es hilft uns nichts, wenn ihr 
uns zwar Geld gebt, aber die Erträgnisse über Ver­
zinsung und Tilgung wieder hinausfließen, wir 
brauchen die Erträgnisse selbst, um weiter zu ent­
wickeln.

Erneut wird ferner das untragbare Mißverhältnis 
zwischen Rüstungsausgaben und Entwicklungsmit­
teln getadelt. Die Rüstungsausgaben erreichen 
zur Zeit mit 150 Milliarden Dollar das zwanzigfache 
der gesamten Entwicklungshilfemittel. Auf dieses 
Mißverhältnis hat kürzlich ja auch die EKD-Synode 
hingewiesen und ich meine, wir sollten darüber 
nicht immer nur mit Formeln und mit gutem Willen 
hinweggehen. Mich quält es, daß im Budget der 
Bundesrepublik für die Jahre bis 1972 Ausgaben 
von 20 Milliarden DM für Neukäufe von Waffen 
vorgesehen sind (teilweise Beifall). Nun kann man 
über die Berechtigung solcher Käufe streiten, aber 
man kann nicht bestreiten, daß eine öffentliche Dis­
kussion darüber notwendig ist, daß die Befürworter 
solcher Ausgaben die Notwendigkeit zwingend dar­
legen und klar machen müssen, daß sie notwendiger 
sind als vergrößerte Anstrengungen auf dem Gebiet 
der Entwicklungshilfe. Ich glaube, wir können an 
dieser Frage nicht so leichten Herzens vorbeigehen.

In Uppsala unterstützte man ferner die Forderung 
der jungen Staaten, daß im Rahmen einer umfassen­
den Weltwirtschaftsplanung die Rohstoffpreise 
garantiert werden müßten, weil die Rohstoffpreise 
sinken und die Preise für Fertigwaren steigen und 
deshalb die Schere immer weiter auseinandergeht. 
Man unterstützte ferner die Forderung nach der Er­
leichterung der Einfuhr von Fertigwaren aus der 
dritten Welt. Hier bleiben, wie auch an anderen 
Stellen, natürlich eine Reihe Probleme. Ob es auf 
lange Sicht richtig ist, Rohstoffpreise zu fixieren und 
zu garantieren, ist zweifelhaft, denn das könnte zu 
Monopolkulturen und zu ähnlichen Krisen führen, 
wie wir sie im Ruhrgebiet bei der Kohle erlebt 
haben. Über diese Details konnte man leider in Upp­
sala nicht ausführlich genug sprechen.

Einen wichtigen Beitrag der Kirche sah man in 
Information, Erziehung und Meinungsbeeinflussung. 
Entwicklungsfragen müßten, wenn sie wirklich so 
wichtig sind, wie man sie in Uppsala gesehen hat, 
in die Lehrpläne und auch in die Predigten aufge­
nommen werden; sie gehörten in die Parteipro-

gramme und, so wurde gefordert, Christen sollten 
ihre Wahlentscheidungen davon abhängig machen, 
wie der Kandidat zur Entwicklungshilfe stehe. Die 
Kirche ihrerseits solle nicht davor zurückschrecken, 
Lobbygruppen zur Beeinflussung der öffentlichen 
Meinung auf diesem Gebiet zu bilden. Das mit deut­
schen Ohren zu hören, das nur auszusprechen, dann 
wissen Sie, was für eine Welle von Problemen das 
bei uns in Gang setzt.

Uppsala hat aber nicht etwa nur nach draußen 
geredet. Das wäre beklemmend gewesen. Sondern 
es hat sich besonders eindringlich an die Kirchen 
und die Christen selbst gewandt. Die EKD-Synode 
hat das ja inzwischen mindestens teilweise über­
nommen. Sie hat in Übereinstimmung mit Uppsala 
gefordert, Christen sollten freiwillig einen ange­
messenen Prozentsatz ihres Einkommens im Wege 
der Selbstbesteuerung hergeben, wie das inzwischen 
die Quäker für sich selbst beschlossen haben. Ebenso 
sollten die Kirchen einen wachsenden Anteil ihrer 
ordentlichen Haushaltsmittel bereitstellen. In Upp­
sala ist formuliert worden, „ein spürbares Opfer". 
Diskutiert wurde ein Satz von 5 Prozent. Dabei war 
allen Teilnehmern, denke ich, klar, daß die reichen 
Kirchen in den Industriestaaten mindestens 5 Prozent 
zu leisten haben. Man hat auf die Nennung dieser 
Zahl verzichtet, weil das Gefälle innerhalb der ge­
samten Welt zu groß ist und eine fertige Zahl dem 
einen zu wenig, dem anderen zu viel abverlangt. 
Die Verwendung dieser Gelder müsse allerdings 
noch besser geplant werden als bisher — das war 
die ergänzende Forderung —, damit sie nicht allein 
zur Linderung akuter Notlagen, sondern auch im 
Rahmen weitsichtiger Pionierprojekte eingesetzt 
würden. Im gerade erschienenen Jahrbuch des Dia­
konischen Werkes kann man nachlesen, daß man 
sich auch in Stuttgart Gedanken über eine bessere 
Verwendung der Gelder macht. Endlich werden die 
Christen aufgefordert, bei ihrer Berufswahl die Mög­
lichkeiten des Entwicklungsdienstes zu berücksichti­
gen. Der Entwicklungshelfer-Dienst müsse an Stelle 
des Wehr-Dienstes anerkannt werden.

Ich habe Ihnen im Eiltempo eine verwirrende Fülle 
an konkreten Einzelheiten aus den Sektionen III 
und IV genannt.

Was steht eigentlich hinter diesen Einzelheiten 
an grundsätzlichen Erkenntnissen und Haltungen in 
der Ökumene? Lassen Sie mich dazu noch Dreierlei 
nennen.

Hier ist als erstes die Hinwendung der 
Kirche zur Welt und die klare Anerkennung 
ihrer gesellschaftlichen Mitverantwortung zu nen­
nen, die wohl das zentrale theologische Grundthema 
der Vollversammlung war und die ja schon im Be­
richt von Herrn Roos sehr deutlich zur Sprache ge­
kommen ist. Das geschieht für unsere deutschen 
Ohren recht unbefangen und selbstverständlich und 
ohne die großen theologischen Schwierigkeiten und 
Hemmnisse, wie wir sie uns oft — ja, ich möchte 
sagen — leisten; denn manchmal tun wir uns hier 
ein bißchen arg schwer. Schon in einer Vorschau auf 
Uppsala hatte einer der maßgeblichen Männer der 
Genfer Zentrale geschrieben: „Die vierte Vollver-



Erste Sitzung 37

Sammlung wird wahrscheinlich stärker weltbezogen 
sein als alle Vorgänger. Die Wiederentdeckung der 
Welt durch die Kirche ist das erregende neue Ereig­
nis der Gegenwart. Es genügt aber nicht zu behaup­
ten, das Evangelium sei bedeutsam für die moderne 
Welt, es muß sich auch tatsächlich als bedeutsam 
erweisen und durch die Christen ausgelebt werden." 
Ich darf darauf hinweisen, daß das schon in den 
Genfer Unterlagen der Genfer Konferenz sehr deut­
lich formuliert worden ist. Auf Zitate aus Genf will 
ich verzichten, Sie sollten das vielleicht, wenn Sie 
darüber arbeiten, mal selbst nachlesen. Die in Genf 
angeschlagene Melodie ist jedenfalls in Uppsala als 
Grundmelodie durchgehalten worden. In der Öku­
mene hat sich offensichtlich die Erkenntnis durch­
gesetzt, daß der Ruf des Evangeliums zur Erneue­
rung und zur Umkehr die Christen und die Kirche 
verpflichtet, sich am Kampf um neue Strukturen des 
Zusammenlebens zu beteiligen, sich nicht bei dem 
Vorhandenen zu beruhigen, sondern die vorhan­
denen Ordnungen immer wieder auf ihre Verbesse­
rungsbedürftigkeit zu überprüfen.

Die zweite auffallende Besonderheit von Uppsala 
besteht wohl darin, daß sich diese Hinwendung 
zur Welt im Horizont der Zukunft 
vollzieht, daß sie bevorzugt eine Hinwendung zur 
Welt von morgen ist. Was das heißt, wird vielleicht 
deutlicher, wenn man Uppsala mit der ersten Voll­
versammlung von Amsterdam im Jahre 1948 ver­
gleicht. Damals, 1948, hatte man die Formel von der 
„verantwortlichen Gesellschaft" zwischen den Ex­
tremen, dem extremen Kapitalismus und dem ex­
tremen Kommunismus. Diese Formel meinte als ge­
sellschaftliches Leitbild vor allem die Ordnung 
innerhalb der einzelnen Staaten und war am Vor­
bild der rechtsstaatlichen Demokratie mehr west­
licher Prägung ausgerichtet. Diese Formel wurde, 
wenn ich recht sehe, weder auf der Genfer Konfe­
renz noch in Uppsala aufgegeben. Aber sie wurde 
nun ausgeweitet zur Formel von der „weltweiten 
verantwortlichen Gesellschaft" und wurde inhaltlich 
gefüllt mit der Forderung nach Gerechtigkeit für 
alle. Das Einleitungskapitel der Sektion III beginnt 
zum Beispiel: „Wir leben in einer neuen Welt mit 
aufregenden Möglichkeiten. Zum ersten Mal in der 
Geschichte können wir die Einheit der Menschheit 
als Wirklichkeit sehen. Zum ersten Mal wissen wir, 
daß alle Menschen an der rechten Nutzung der Güter 
der Welt teilhaben könnten." Und das Kapitel 
schließt: „In ihrem Glauben an das kommende Reich 
Gottes und in ihrer Suche nach seiner Gerechtig­
keit sind die Christen gedrängt, an dem Kampf von 
Millionen Menschen um größere soziale Gerechtig­
keit und um die Weltentwicklung teilzunehmen."

Wenn Sie diese Sätze richtig abhorchen, dann 
hören Sie, daß die Ökumene also künftig die eine 
Welt denkt, daß sie sich entschlossen an dem Fern­
ziel, ich möchte sagen, an der realen Utopie einer 
auf Gerechtigkeit gegründeten Weltgesellschaft 
orientiert, einer Weltgesellschaft ohne Hunger, ohne 
Krieg, ohne Rassendiskriminierung, ohne Ausbeu­
tung des Menschen durch den Menschen. Was damit 
gemeint ist, möchte ich Ihnen stimmungsmäßig mit

einer Formulierung von Kennedy umschreiben, die 
am vorletzten Abend in der Abendandacht gebraucht 
wurde: „Einige sehen die Dinge, wie sie sind, und 
fragen, warum sind sie so. Ich träume von Dingen,
die es niemals gegeben hat, und frage: warum
eigentlich nicht." Ich glaube, man könnte Uppsala 
auf unserem Gebiet nicht besser umschreiben als 
mit der Formel: Warum eigentlich nicht!

Diese Ausrichtung des ökumenischen Denkens auf 
Gerechtigkeit in einer einheitlichen Weltgesellschaft 
zieht sich wie ein roter Faden durch alle Papiere, 
auch der anderen Sektionen. Und daß dies mit gro­
ßer Eindringlichkeit geschah, war die stille Sensation 
von Uppsala, deren Bedeutung von uns Europäern 
vielleicht noch kaum geahnt wird. Nur auf diesem 
Hintergrund kann man ermessen, daß die Entwick­
lungsstrategie und die konkreten Forderungen zur 
Entwicklungshilfe weit mehr sein wollen als bloße 
charitative Hilfe für Notleidende. Worum es geht, 
hatte Präsident Kaunda umschrieben: „Wir Farbige 
aus der dritten Welt sind Mitarbeiter, Maurer, die 
an dem großen Werk mitarbeiten, diese Welt zu 
einer besseren Welt und zu einem menschenwürdi­
gen Platz im Leben zu machen. Wir suchen darum 
nicht Barmherzigkeit, sondern echte Zusammenarbeit. 
Wir appellieren nicht an Barmherzigkeit, sondern an 
Gerechtigkeit."

Begleitet wird diese Hinwendung zur Welt, spe­
ziell zur Welt von morgen durch ein neues 
Ernstnehmen der Ethik oder genauer: 
durch das Bekenntnis zur verändernden Kraft des 
Evangeliums. Und das ist vielleicht der dritte auf­
fallende Grundton von Uppsala. Ich darf hier noch­
mal das Zitat von Visser't Hooft wiederholen, das 
Herr Roos schon gebracht hat: „Uns muß klar wer­
den, daß die Kirchenglieder, die ihre Verantwortung 
für die Bedürftigen in irgendeinem anderen Teil 
der Welt praktisch leugnen, ebenso der Häresie 
schuldig sind wie die, welche eine oder andere 
Glaubenswahrheit verwerfen." Wenn das richtig 
ist, dann ist die hier bei uns mitunter verbreitete 
These, die Kirchen hätten nur den Auftrag, das 
„reine Evangelium" zu verkündigen, in einem ge­
wissen vordergründigen Verständnis, wie sie oft 
verbreitet wird, doch wohl Irrlehre. Ich meine, wir 
sollten es uns nicht zu leicht machen, jenen Satz zu 
hören, ihn kritiklos zu akzeptieren oder wegzu­
schieben. Diese Frage kommt von Uppsala auf uns 
zu. Denn der Gedanke von Visser't Hooft, der — 
ich muß schon sagen — theologisch ein bißchen 
problematisch formuliert ist, kehrt in einer etwas 
besseren Absicherung, allerdings auch etwas blasser 
im Bericht der Sektion III und ebenso in der Schluß­
botschaft mit folgenden Worten wieder: „Gott er­
neuert. Er hat uns erkennen lassen, daß die Chri­
sten, die durch ihr Handeln ihren Mitmenschen die
Menschenwürde verweigern, Jesus Christus ver-
leugnen trotz aller Glaubensbekenntnisse, die sie 
sprechen."

Diese theologische Aufwertung des Handelns, 
wenn Sie so wollen: der Werke, dürfte im übrigen 
eine Zusammenarbeit mit den Katholiken ja gerade 
auch auf gesellschaftlichem Gebiet erleichtern in



38 Erste Sitzung

einer Situation, in der umgekehrt die Katholiken 
sich uns dadurch annähern, wenn ich richtig sehe, 
daß sie ihrerseits stärker biblisch argumentieren. Es 
könnte sein, daß hier tiefere Ursachen für ein enge­
res Zusammengehen liegen. Nebenbei, man kann ja 
wohl nicht Weltgesellschaft denken und die Umwelt 
auf die Einheit der Welt ansprechen und zugleich 
seinerseits auf der Spaltung der Kirche beharren! 
Von hier aus, aus dem Denken einer Weltgesell­
schaft ergibt sich ein starker Impuls — sicher nicht 
der einzige und der theologisch etwa ausschlag­
gebende — in Richtung auf Einheit der Kirche.

Nun hat jemand nach der Konferenz geschrieben, 
ungeklärt sei die Frage geblieben, welches denn die 
tieferen theologischen Gründe dafür seien, daß sich 
die Ökumene so intensiv mit der gegenwärtigen 
Welt auseinandersetzt. Ist nicht sogar zu befürchten, 
so könnte man hinzusetzen —und ich greife da noch 
einmal die Frage auf, die Herr Roos schon auf­
geworfen hat —, daß sich die Ökumene angesichts 
der Schwierigkeiten etwa in der modernen Theo­
logie wieder in ein etwas plattes social gospel oder 
in ein vordergründiges soziales Christentum der 
Tat flüchtet oder daß bei ihrer aktiven Zuwendung 
zur Welt gar der reformatorische Ansatz des sola 
fide, das allein aus Glauben, preisgegeben und viel­
leicht sogar eine neue Werkgerechtigkeit propagiert 
werden könnte? Wir sollten diese Fragen stellen. 
Aber mir scheinen, wenn ich richtig gehört habe in 
Uppsala, solche Befürchtungen mindestens heute 
noch nicht berechtigt. Gewiß, es fehlt vielleicht noch 
eine alle überzeugende, saubere theologisch-wissen­
schaftliche Begründung. Unverkennbar ist aber eine 
bestimmte am Zentrum des christlichen Glaubens 
ausgerichtete Grundhaltung. Es geht darum, die 
Vertikale des Gottesglaubens fortzusetzen in die 
Horizontale der Glaubensbewährung und des Glau­
bensgehorsams und dadurch die Einheit von Glau­
ben und Gehorsam, die Einheit von Dogmatik und
Ethik zu verklammern. Maßgebend sind dabei zwei
Glaubenssätze, die ich nur andeuten will, nämlich 
der Auftrag an den Menschen als Mitarbeiter Got­
tes an seiner Schöpfung und insbesondere der Glaube 
an die Königsherrschaft Christi über alle Mächte, 
die Königsherrschaft, die im künftigen Reich Gottes 
in ihrer Endgültigkeit offenbar wird.

Man weiß dabei sehr genau, daß das Entscheidende 
die Vertikale ist, entsprechend der Tagungslosung: 
Siehe, ich mache alles neu, und daß dies eine 
eschatologische Verheißung ist, deren Realisierung 
sich Gott vorbehält. Wie auch könnte man das je 
vergessen angesichts des Zustandes der Welt und 
angesichts des ständigen eigenen Versagens! Schon 
von daher sehe ich keine so schrecklich große Ge­
fahr, daß wir einer neuen Werkgerechtigkeit ver­
fallen könnten. Aber man glaubt eben zu erkennen, 
daß der fortwirkende Herr der Geschichte die Dinge 
nicht erst am Jüngsten Tag neu machen will und daß 
die Christen sich ihrem Herrn wenigstens nicht in 
den Weg stellen dürften, wie das oft genug mit 
pseudotheologischen Vorurteilen geschehen ist, mit 
pseudotheologischen Vorurteilen, wie sie auf un­
serem Gebiet doch wahrscheinlich auch in der

Sexualenzyklika des Papstes durchgebrochen sind 
und die unheilvolle Blockierungen gerade im Hin­
blick auf die Überwindung von Welthunger und 
Armut bedeuten könnten.

Ist dieser Denkansatz von Uppsala nicht gut re­
formatorisch? Ich darf Sie nur daran erinnern, daß 
immerhin in der Apologie schon stand: Unser Herr 
Jesus Christus will durch die Predigt seiner Kirche 
und das Handeln der Christen in all ihrer Schwach­
heit der geängsteten Menschheit seine rettende 
Macht offenbaren! Dieses eigentümliche des Noch- 
nicht-Reich Gottes und des Doch-schon-Reich Gottes
wurde nicht nur im Referat von Berkhof theologisch
breit entfaltet, sondern schlägt auch in der Schluß­
botschaft durch, aus der ich folgende Sätze zitieren 
darf: „Weil Christus eure schuldhafte Vergangen­
heit auf sich nimmt, macht der Heilige Geist euch 
frei zum Dasein für andere. Lebt schon jetzt in mei­
nem Reich in froher Anbetung und wagemutigem 
Handeln. Christus, der Herr, spricht: Siehe, ich mache 
alles neu. Im Vertrauen auf Gottes erneuernde Kraft 
rufen wir euch auf: Beteiligt euch an dieser Vorweg­
nahme des Reiches Gottes und laßt schon heute 
etwas von der Neuschöpfung sichtbar werden, die 
Christus an seinem Tag vollenden wird." Hinter den 
Vorstellungen der Ökumenen steht wohl letzten 
Endes ein neues energisches Reich Gottes-Denken 
als theologischer Ansatz.

Es ist dabei interessant, daß auch die päpstliche 
Studienkommission justitia et pax, die ich ver­
schiedentlich erwähnt habe, das theologische Haupt­
anliegen darin sieht — ich zitiere jetzt aus dem Be­
richt aus der September-Vollversammlung —, „die 
Beziehungen zwischen dem Aufbau dieser Welt, der 
Schaffung einer besseren Welt und dem Kommen 
des Reiches Gottes näher zu durchdenken".

Uppsala konnte bei all dem neben den erwähnten 
konkreten Forderungen nur Ziele nennen, nur Orien­
tierungspunkte setzen. Wir sind gefragt, wie wir 
diese Ziele sehen. Wir sind gefragt, ob wir sie auf­
nehmen wollen oder nicht. Dabei ist selbstver­
ständlich erforderlich, den Ansatz beim Reich-Gottes- 
Denken etwa theologisch noch gründlicher zu durch­
denken. Dazu gehört u. a. — um nur etwas anzu-
deuten —, daß man sich auch über die in Uppsala
erhobene Forderung nach Gerechtigkeit noch klarer 
wird. Gerechtigkeit war eines der Schlüsselworte 
von Uppsala. Gerade sie kann ja wohl nur eschato- 
logisch verstanden und daher immer nur in einem 
Doppesaspekt umschrieben werden. Die Ausrichtung 
auf eine eschatologisch verstandene Gerechtigkeit 
des Reiches Gottes bedeutet auf der einen Seite, 
daß die Gestaltung der Gesellschaftsordnung ein 
zielgerichteter Prozeß ist. Das schließt in jedem 
Falle die Beruhigung bei vorhandenem status quo 
aus und verpflichtet dazu, aktiv an der Verwirk­
lichung jeweils besserer und menschenwürdigerer 
Verhältnisse mitzuarbeiten. Und diesen Aspekt hat 
man in Uppsala stark umschrieben und eindringlich 
gemahnt: bleibt orientiert zu diesem Ziel. Versteht 
man aber Gerechtigkeit eschatologisch, dann be­
deutet das zugleich, daß absolute Gerechtigkeit für 
den Menschen unerreichbar und unverfügbar ist. Wo



Erste Sitzung 39

behauptet wird, der Mensch könne die ganze Ge­
rechtigkeit verwirklichen, da führt das sogar im 
Gegenteil unvermeidlich zu intolleranten, totalitären 
und letztlich unmenschlichen Haltungen. Diese Ein­
sicht läßt uns der falschen Hoffnung widerstehen, als 
könne man durch revolutionäre Veränderungen 
einer endgültigen Gerechtigkeit habhaft werden. Es 
kann also immer nur darum gehen, in einem offenen 
Prozeß gerechtere Verhältnisse anzustreben. Unser 
Enthusiasmus für Gerechtigkeit müßte aber eben in 
Resignation umschlagen, wenn wir uns diese Zu­
sammenhänge nicht genau klar machen, und wenn 
wir die Forderung nach Gerechtigkeit nicht in die 
Realität vorläufiger rechtlicher Möglichkeiten mit 
anwendbaren Verhaltensregeln, Gesetzen und recht­
lichen Institutionen umsetzen. Ich bin daher dank­
bar, daß in Uppsala im Bericht der Kommission für 
Kirche und Gesellschaft gerade als weiteres Studien­
projekt die Frage aufgegriffen worden ist, wie das 
Verhältnis von Gerechtigkeit und Recht zu sehen 
ist und welche rechtlichen Strukturen fortentwickelt 
werden müssen.

Man war sich in Uppsala klar darüber, daß die 
Konferenzergebnisse nicht nur theologische, sondern 
auch noch andere Fragen aufwerfen. Wenn es näm­
lich richtig ist, daß sich unser Denken und Wollen 
am Fernziel einer gerechten Weltordnung auszu­
richten haben, dann müssen wir uns auch entschlos­
sen über verantwortbare und begehbare Wege für 
diesen Marsch in die Zukunft klar werden. Die Sek­
tion III hatte gesagt: „Jede wirksame Ausrichtung 
auf die Weltentwicklung erfordert radikale Ver­
änderungen der Institutionen und Strukturen auf drei 
Ebenen: innerhalb der Entwicklungsländer, innerhalb 
der entwickelten Länder und in der internationalen 
Wirtschaft. Auf allen drei Ebenen müssen soziale 
und wirtschaftliche Prozesse durch die Dynamik 
menschlicher Solidarität und Gerechtigkeit erneut 
angeregt werden." Das sind große Worte, und sie 
werden Worte bleiben, wenn wir nicht sehr frei­
mütig, sehr offen und auch ohne gegenseitige Ver­
dächtigung die Frage angehen, die im übrigen auch 
unsere unruhigen Studenten heute stellen: Welche 
Strukturen sollen sich bei uns ändern und durch 
welche Mittel kann diese Änderung herbeigeführt 
werden? Die Weiterarbeit an genau dieser Frage 
ist ebenfalls in der Kommission für Kirche und Ge­
sellschaft beschlossen worden. Ich hoffe, daß im 
Rahmen dieser Weiterarbeit auch weitere Klarheit 
über das Stichwort von der Theologie der Revolu­
tion erreicht werden wird.

Schon jene Frage zu stellen, welche Strukturen 
sollen sich ändern, wie soll das geschehen, weist 
darauf hin, daß wir hier allenfalls am Anfang eines 
mühsamen und enttäuschungsreichen Weges stehen, 
eines Weges, der sicher auch Irrtümer einschließen 
wird. Denken wir doch nur an die Lage in den hoch- 
entwickelten Industriestaaten mit ihren übermäch­
tigen Apparaten und Interessen. Die Forderung nach 
radikalen Änderungen, wie sie Uppsala erhoben hat, 
steht doch hier in einem fast grotesken Mißverhält­
nis zur Bereitschaft für Änderungen. Wir haben bei­
spielsweise in den letzten Monaten über die Frage

diskutiert: Soll das Münchener Abkommen gestrichen 
werden? Das Münchener Abkommen, das doch wirk­
lich ohne Realitätsgehalt ist. Schon da tun wir uns 
schwer. Um wie viel schwerer werden wir uns tun, 
wenn wir mit der Uppsalaforderung neuen radikalen 
Änderungen der Strukturen konfrontiert sind! Ist 
diese Forderung nicht überhaupt Illusion? Obwohl 
in den westlichen Staaten eine Unternehmerschaft 
bestimmend ist, die risikoreiche wirtschaftliche Un­
ternehmungen wagt, sind die Staaten selbst in poli­
tischen und gesellschaftlichen Fragen im allgemeinen 
gegen Veränderungen abgeneigt, weil das Risiko zu 
hoch und das Ziel unklar erscheint. Auch reagiert 
die auf Sicherheit und Konsum bedachte Bevölke­
rung nur allzu begreiflicherweise mit Ablehnung 
oder Furcht auf die Forderung nach Änderungen und 
verfällt viel lieber der Parole: keine Experimente!

Ich erinnere Sie ganz bewußt an diese Situation, 
um Ihnen klar zu machen, was Uppsala will, welche 
Fernziele es sich stellt und welche Hindernisse da­
zwischen stehen. Aber ist es nicht bereits ein Ver­
dienst der ökumenischen Theologie der Revolution, 
daß sie uns aus unserer zutiefst christlichen Selbst­
gerechtigkeit und aus einem ungläubigen Immobilis- 
mus aufgeschreckt hat, mögen noch so viel Fragen 
und Zweifel bleiben.

Meine sehr verehrten Damen und Herren! Lassen 
Sie mich bewußt mit dieser offenen Frage einen nur 
unvollständigen und offenen Bericht abschließen 
und lassen Sie sich zum Schluß ausdrücklich dafür 
danken, daß Sie es mir ermöglicht haben, nach Upp­
sala zu gehen, nicht nur hinzugehen, sondern auch 
in Ihrem Kreis darüber zu berichten. Ich muß ge­
stehen, ich bin mit Zittern und Zagen nach Uppsala 
gefahren mit der Frage, ob es wohl der Vollver­
sammlung gelingen werde, ein wenig davon zu er­
kennen, was für den Menschen unserer Tage die 
Tagungslosung bedeutet: Siehe, ich mache alles neu. 
Ich bin auch mit Zittern und Zagen zu Ihrer Synode 
gekommen, ob es vielleicht gelingen werde, ein 
wenig von dem weiterzuvermitteln, was wir selbst 
da erlebt haben, weiterzugeben bei allen verbleiben­
den Fragen und Zweifeln über das, was man in Upp­
sala über den Auftrag der Kirche in dieser Welt 
erkannt zu haben glaubt. Ich kann nur schließen mit 
der Bitte, die als Überschrift über einem der inter­
essantesten Berichte über die Vollversammlung 
stand: Legt keinen Kranz auf Uppsala. (Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Herr Bundesrichter Dr. 
Simoni Ihnen sei inniger Dank für Ihre guten und 
klaren Ausführungen in Ihrem Bericht.

Meine sehr verehrten Herrn: Was der jeweils lang 
anhaltende und starke Beifall schon zum Ausdruck 
gebracht hat, darf ich jetzt in Worten nochmals 
wiedergeben und dabei zugleich betonen, daß Sie, 
meine Herrn, mit Ihren ausgezeichneten und ein­
gehenden Ausführungen unserem vor einem Jahr 
hier im Plenum geäußerten Wunsch in vollem Um­
fang nachgekommen sind. Ich darf Ihnen versichern, 
daß jeder Einzelne bis zum letzten Augenblick Ihre 
Berichte mit Aufmerksamkeit aufgenommen hat und 
auch an Ihren Ausführungen stets Interesse er­
kennen ließ. Sie haben uns klar vor Augen geführt:

4



40 Erste Sitzung

Die Weltkirchenkonferenz in Uppsala hat sich mit 
den Problemen befaßt, die vordringlich auf der Ta­
gesordnung unserer Welt stehen. Die Konferenz be­
fand sich damit auf der Höhe des Problembewußt­
seins der Gegenwart. Alles hängt jetzt davon ab, die 
richtige Konsequenz zu ziehen, mit der die Ge­
danken, die Methoden und die Ziele, wie auch die 
Vorstellungen und Umgangsformen von Uppsala in 
aller Welt in die Tat umgesetzt werden können. 
Hierzu bedarf es klarer und eingehender Unterrich­
tung. Eine solche zusammenfassende ausgezeichnete 
Information haben Sie beide, meine sehr verehrten 
Herrn, uns gegeben. Und hierfür sei Ihnen, Herr 
Oberkirchenrat Roos und Herr Bundesrichter Dr. 
Simon unser aller herzlicher Dank! (Beifall!)

Wie ich eingangs schon sagte, sind beide Herren 
noch bereit, einige Fragen zu beantworten. Ich darf 
Sie bitten, jetzt von der beabsichtigten Pause noch 
abzusehen und gleich mit der Fragestellung zu be­
ginnen.

Synodaler Professor D. Brunner: Ich hätte zwei 
Fragen. Die eine ist diese: Mit Recht müssen wir 
die Menschheit als eine sehen und unsere Verant­
wortung für die Menschheit universal, planetarisch 
verstehen. Das heißt aber: Christen und Nicht­
christen müssen in der gemeinsamen Verantwortung 
für die Zukunft auch gemeinsam handeln. Wenn 
z. B. mit Recht darauf hingewiesen wurde, daß solche 
umfassenden Weltorganisationen wie die UNO ge­
stärkt werden müssen, dann muß ja doch der Grund­
satz und die Norm dieses gemeinsamen Handelns 
gemeinsam sein. Das heißt für meine Sicht der Dinge: 
Wir müßten doch darauf ausgehen herauszubekom­
men, was die verbindlichen Inhalte einer wesenhaft 
menschheitlichen Vernunft für die Zukunft sind. 
Die Argumentation vom Evangelium her und vom 
Reich Gottes her ist intern für die Christenheit 
außerordentlich wichtig. Aber nach außen hin wäre 
doch, meine ich, noch entscheidender, daß wir bei 
uns diejenigen Grundsätze finden, die universal 
menschheitlich vernünftig sind, daß wir also das Ge­
setz, das allen ins Herz geschrieben ist (um mit 
Römer 2, 14f. zu reden), wieder neu entdecken. Das 
ist das eine: Wie weit spielte diese Frage nach einem 
allgemein menschlichen „natürlichen" Sittengesetz 
in Uppsala eine wichtige Rolle?

Meine zweite Frage: Ich möchte mich nicht zu den 
vielen Problemen äußern, die mit der sog. Theologie 
der Revolution zusammenhängen, ich möchte nur 
einen Punkt doch zur Sprache zu bringen versuchen. 
Ich stehe unter dem Eindruck, daß für den Christen 
hier vielleicht doch etwas Spezifisches gilt. Ich be­
haupte: Die entscheidende revolutionäre Waffe des 
Christen ist das Wort, das Wort, mit dem u. U. das 
Leben riskiert wird, und damit der Weg zum Mar­
tyrium. Wenn ich an meine eigene persönliche Ge­
schichte im Dritten Reich zurückdenke, so stehe ich 
unter dem Eindruck, daß ich nicht durch das Wort 
mein Leben in dem Maße aufs Spiel gesetzt habe, 
wie ich es hätte tun sollen. Und meine Frage wäre, 
ob wir in der Christenheit im Hinblick auf alles das, 
was Ungerechtigkeit und Neuwerden heißt, nicht 
dieses Moment, das Moment des zeugenden Wor-

tes, das das Leben riskiert und damit u. U. zum 
Martyrium führt, ob das nicht der spezifische Bei­
trag von Christen zu diesen Weltproblemen wäre.

Es sind also scheinbar zwei ganz entgegen­
gesetzte Probleme, die mich bewegen: die Frage 
nach der universalen menschheitlichen sittlichen 
Vernunft und die Frage nach dem Platz des durch 
das Wort hervorgerufenen Martyriums in dem zu­
künftigen Weg der Christenheit.

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich Sie fragen, 
sollen zunächst mehrere Fragen gestellt werden 
oder gleich die Antworten gegeben werden? — Wie 
Sie wünschen! — (Zuruf: Sammeln!) —

Sammeln! — gut! — Herr Georg Schmitt!
Synodaler Georg Schmitt: Es gibt doch auf der 

Welt eine Reihe von Staaten, die die Existenz Gottes 
leugnen, und eine Reihe von Staaten — es sind 
wahrscheinlich dieselben —, die die Kirchen be­
kämpfen. Ist diese reale Tatsache auf der Konferenz 
in Uppsala als der Vereinigung aller christlichen 
Kirchen entsprechend behandelt worden, beziehungs­
weise wie ist die Stellungnahme hierzu in Uppsala 
gewesen?

Synodaler Schröter: Ich bin Herrn Bundesrichter 
Dr. Simon sehr dankbar, daß er am Schluß ein 
Problem mit angesprochen hat mit der Frage: Ist 
denn das alles, was da geschehen und gesagt worden 
ist, nicht im Grunde eine Flucht in ein „Christentum 
der Tat"? Und so sahen tatsächlich nach unseren 
Presseberichten und Informationen die Dinge aus. 
Was mich in diesem Zusammenhang beschäftigt, 
ist die Frage: In welcher Weise ist denn theologisch 
von der Realität der Schuld und Sünde gesprochen 
worden? Es klingt mir alles so ein bißchen darnach, 
man braucht nur ein bißchen guten Willen zu haben, 
rappelt euch mal auf, dann wird die Geschichte! 
Aber die ist ja gehindert nicht am guten Willen, 
sondern an der Realität dessen, was das Neue 
Testament Sünde nennt.

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich die jungen 
Freunde aus dem Petersstift ermuntern?

Synodaler Krebs: Ich lese hier in dem Bericht 
„Uppsala spricht", Frau Margaret Mead setzte sich 
lebhaft für das Anliegen der Jugend ein, stärker an 
den politischen Entscheidungen in der Welt teilzu­
haben. Weil die Veränderung so schnell vor sich 
geht, usw. In den Berichten von Presse und Fern­
sehen ist das Anliegen der Jugend auch stark in Er­
scheinung getreten und es waren nun für mich per­
sönlich auch interessante Dinge da zu erfahren. 
Meine Frage wäre an die Teilnehmer der Konferenz: 
Sehen Sie eine Möglichkeit, nun das zu verwirk­
lichen, was die Jugend in Uppsala gefordert hat, 
aktiver in der Verantwortung beteiligt zu werden, 
auch in der Kirche?

Synodaler Günther: Angeregt durch die Frage, die 
Herr Professor Brunner gestellt hat, darf ich kurz auf 
ein Beiblatt in der Wochenzeitung „Die Zeit“ hin­
weisen: Der Aufruf des russischen Atomwissen­
schaftlers Sacharow zur Frage der zunehmenden Ar­
mut der unterentwickelten Länder, die als größte 
Bedrohung auf die Menschheit zukommt. Dieser 
Aufruf beschwört geradezu die universale mensch-



Erste Sitzung 41

liche Vernunft, eine gemeinsame Antwort zu finden. 
Dabei kritisiert er die ideologische Verhärtung in 
der Motivation der Entwicklungshilfe bei den bei­
den großen Blöcken der Welt. Er scheut sich nicht, 
auch seiner eigenen Regierung einiges ins Stamm­
buch zu schreiben.

Frau cand. theol. Fuchs: Ich habe eine Frage. In­
wiefern geht die Konferenz in Uppsala auf das Pro­
blem ein, daß in vielen Ländern jetzt, vor allem in 
der westlichen Welt, der Einfluß der Kirche doch 
innerhalb der Länder so stark zurückgeht im Ver­
hältnis zu dem großen Zusammengehen der gesam­
ten Kirchen auf weltweiter Ebene? Inwiefern ist 
dieses Problem in irgendeiner Weise gesehen und 
behandelt worden?

Präsident Dr. Angelberger: Noch eine Frage, 
bitte? — Das ist nicht der Fall. — Können wir die 
alte Reihenfolge beibehalten?

Oberkirchenrat Roos: Herr Dr. Simon wollte auf 
die zwei ersten Fragen antworten.

Bundesrichter Dr. Simon: Zur ersten Frage, ob es 
nicht über den spezifisch christlichen Ansatz hinaus 
allgemeinere Normen des Handelns gäbe, allge­
meine Inhalte der Vernunft. Dieses Problem taucht 
immer schon auf ökumenischen Konferenzen auf, 
und das ist auch einer der Gründe dafür, daß man 
sich heute so stark für die allgemeinen Menschen­
rechte einsetzt. Man hat auch von der Notwendig­
keit gesprochen, praktikable Grundsätze eines inter­
nationalen Ethos zu entwickeln. Als Jurist würde ich 
hier sprechen von einem praktizierten Naturrecht als 
jus gentium, wobei Naturrecht nicht in dem üblichen 
Sinne zu verstehen ist, sondern auf einer niedrigeren 
Ebene als menschliche Weisheit. Wieweit das theo-
logisch zu begründen ist, kann ich, obwohl ich mich
viel damit beschäftigt habe, nicht beantworten, auch 
von Uppsala her nicht. Von dort her kann man höch­
stens auf den auffallenden Umstand hinweisen, daß 
sich bestimmte Ergebnisse von verschiedenen ethi-
schen Ausgangspunkten übereinstimmend begründen 
lassen, und das ist eine große Hilfe für gemeinsames 
Handeln. Man hat sogar in Uppsala gemeint, wir 
müßten jetzt anfangen, entwicklungsfreundliche An­
sätze anderer Religionen zu erforschen und eine 
Zusammenarbeit mit Vertretern anderer Religionen 
zu versuchen. Man sieht das Problem also durchaus 
und sieht es sehr praktisch.

Zur zweiten Frage im Zusammenhang mit der 
Theologie der Revolution, ob es nicht für das Ver­
halten der Christen etwas ganz Spezifisches gäbe, 
nämlich das Moment des Zeugnisses, das in die 
Opfersituation führen könne. Ich habe das Thema 
von der Theologie der Revolution bewußt nur ge­
streift: ich habe einfach nicht den Mut gehabt, in 
ein paar kurzen Sätzen dazu etwas zu sagen, z. B. 
zu dem verschiedenen Sprachgebrauch im Deutschen 
und Englischen, der eine Rolle spielen könnte. Ich 
habe den deutlichen Eindruck, daß wir noch lange 
nicht am Ende der Diskussion über die Theologie 
der Revolution stehen. Wir beobachten eine tradi­
tionelle Doppelzüngigkeit oder Doppelbodigkeit im 
christlichen Denken — das kam etwa im Referat von 
M. M. Thomas und an anderen Stellen zum Aus­

druck. In Uppsala standen wir vor der Situation, dal. 
Christen zu Kriegen Ja gesagt haben und auch immer 
noch im begrenzten Umfang Ja sagen, daß sie aber 
zu gewaltsamen Revolutionen eigentlich immer nur 
Nein gesagt haben. Und jetzt vollzieht sich anschei­
nend im ökumenischen Denken eine gegenläufige 
Bewegung: Man entdeckt oder ist gefragt nach der 
Möglichkeit, ob Christen zu gewaltsamen Revolu­
tionen nicht vielleicht doch Ja sagen müßten in 
einem Augenblick, in dem man zu begreifen beginnt, 
daß man bei Kriegen vorsichtig sein muß. In dem 
Maße aber, in dem man zu Revolutionen Ja sagt, 
kommt man beim Kriegsproblem ein bißchen ins 
Stottern. Das war jedenfalls mein Eindruck. Sie 
sehen, daß hier noch sehr viel offen ist. Sicher kann 
man nicht zum Krieg Ja sagen und zur gewaltsamen 
Revolution nein. Es könnte sein, daß man in beidem 
sehr vorsichtig sein muß. In dieser Richtung, glaube 
ich, verläuft im Augenblick der ökumenische Denk­
prozeß, der aber noch ziemlich am Anfang steht.
Das Thema etwa speziell des Gewaltgebrauches ist 
erst andiskutiert.

Eine weitere Frage betraf die Staaten, in denen
Christenverfolgung herrscht. Dies Problem war
voll im Bewußtsein, aber es wurde nicht hochge­
spielt. Bei der Schlußveranstaltung wurde dann in 
klaren, aber eben etwas abgesicherten Formulie­
rungen bedauert, daß aus der DDR bestimmte Leute 
nicht die Ausreise bekommen hatten, außerdem auch 
nicht aus Burma und Südafrika. Uber dieses Thema 
braucht man auf einer solchen Konferenz nicht aus­
führlich zu diskutieren; denn jeder weiß Bescheid. 
Eine andere Frage, die damit zusammenhängt, hat 
die Konferenz viel stärker beschäftigt: Wie ist es 
mit dem zurückgehenden Einfluß der Christenheit 
etwa in westlichen Ländern? Frau Barbara Ward, 
eine englische Katholikin und Volkswirtin, meinte 
dazu im Zusammenhang mit der Frage, ob man nicht 
im Weltmaßstab eine Entwicklung zur Weltwohl­
fahrtsgesellschaft ebenso durchsetzen könne, wie 
man es im nationalen Bereich zur Wohlstandsgesell­
schaft gebracht habe: Ihr Christen, tut doch nicht 
so, als hättet ihr keinen Einfluß! Ihr seid in den 
meisten entwickelten Staaten mindestens 10 Prozent 
der Bevölkerung. Diese 10 Prozent der Bevölkerung 
geben bekanntlich bei Wahlen den Ausschlag. Ihr 
seid also mindestens das Zünglein an der Waage, 
nutzt diese Chance doch aus und verschafft euch 
nicht immer Alibis, indem ihr ein bißchen koketiert 
mit eurer verschwindend kleinen oder zurückgehen­
den Zahl!

Oberkirchenrat Roos: Diese Frage, ob in Uppsala 
nicht so ein bißchen in Tatchristentum gemacht wor­
den ist und wieweit von Schuld und Sünde die Rede 
gewesen seil — Wenn Sie den Vorbereitungsbericht 
für die Sektion II einmal in die Hand nehmen, so 
finden Sie dort einen großen Artikel über Buße. Es 
ist deutlich, daß er eigentlich völlig auf die Seite 
geschoben worden ist. Nicht, weil man etwa die 
Buße für eine überflüssige Sache hält, sondern weil 
man sich sagte: Das, was wir hier tun, diese Be­
sinnung auf unsere großen Versäumnisse, die wir 
gerade im Dienst aneinander feststellen, in der Stel-



42 Erste Sitzung
2

lung zueinander in der Christenheit, unser Beharren 
auf dem status quo — es sind eine ganze Reihe von 
Sünden genannt worden —, da haben die Teilnehmer 
gesagt: Laßt doch mal das Wort weg und nennt die 
Sache. Wenn man daraufhin die Uppsala-Berichte 
durchsieht, stellt man fest — und ich glaube, das 
war unser großer Eindruck in diesen ganzen Ver­
sammlungen —, wie stark man unter dem Eindruck 
der Schuld und der Sünde gestanden hat. Ich möchte 
es so sagen: Ich glaube, wenn Sie die Berichte lesen 
und vor allem auch die Vorträge, sehen Sie, wie 
hier gerade die Fakten genannt worden sind, wo 
wir heute in unserem persönlichen Leben, aber auch 
in der Gemeinschaft, in der Kirche und zur Welt hin 
schuldig werden. Da ist sehr deutlich geworden, was 
Sünde ist und wo hier die Vergebung heute von der 
Christenheit und auch vom Einzelnen empfangen 
werden muß. Ich glaube, das sollte man einmal ganz 
groß hier herausstellen.

Dann diese andere Frage, die Herr Professor 
Brunner nach den Normen gestellt hat. Wir haben 
gerade in Sektion VI — ich war in Sektion VI ge­
wesen — lange über das alte Problem Normen- 
Ethik, Situations-Ethik gesprochen. Es ist fast zwei 
Tage darüber verhandelt worden, und es war nun 
außerordentlich interessant, wie wir deutschen Theo­
logen und die europäisch bestimmten Theologen 
natürlich immer etwas über die Normen drin haben 
wollten, wie aber die jungen Kirchen gesagt haben: 
Paßt auf, die Situationen sind ganz verschieden. 
Und dann ist etwas in den Bericht gekommen, was 
man natürlich einmal studieren und hören muß. In 
Sektion VI heißt es in Kapitel 25 ungefähr in der 
Mitte: „Der offenbarte Wille Gottes ist heilig, ge­
recht und gut; menschliche Regeln, die ihn erfassen 
und zum Ausdruck bringen, können uns dabei lei­
ten, ihn recht zu erkennen und unsere Entscheidun­
gen zu fällen, aber wenn Regeln vom Geist gelöst 
werden, können sie uns blind machen für die Kühn­
heit des Evangeliums und für jene Zeichen der Zeit, 
durch die Gott zu uns spricht." Es ist sehr bewegend 
gewesen, wie gerade die Afrikaner sagten: Wir 
können nicht einfach nur mit Normen unserer heu­
tigen Situation gerecht werden. Dann haben sich die 
einzelnen Gruppen getrennt. Sie werden ja in die­
sem Sektionsbericht zu VI einen Sondersektions­
bericht finden, wo die einzelnen Regionen, die ein­
zelnen Gruppen zusammengekommen sind, um ganz 
konkret zu fragen, mit welchen Problemen in ihrem 
Bereich sich die Christen nun zu befassen haben und 
was es dort für Entscheidungen aus dem Gebot Got­
tes, aus dem Evangelium, aus der Bergpredigt geben 
kann. Es war natürlich viel zu wenig Zeit, um alle 
diese Fragen durchzudiskutieren. Dort hat man erst 
gemerkt, was für ein fast unmögliches Unternehmen 
eine solche Konferenz ist, weil man ja nur immer 
die Dinge antippen kann. Um so notwendiger ist 
es, daß die Fragen kritisch studiert und von uns aus 
dann auch weiterentwickelt werden. Ich möchte nur 
so viel dazu sagen.

Nun zur Jugend. Ja, diese Frage ist ein Problem, 
das uns allen mitgegeben worden ist, die Jugend 
besser auch in den kirchlichen Gremien zu beteiligen.

Die Versammlung selber hat es ungefähr so ge­
macht, wie das eine Hohe Synode immer macht, 
wenn diese Frage kommt. Man nimmt zunächst ein­
mal die Verfassung her und prüft die bestehende 
Ordnung darauf, was denn da möglich ist. So wurde 
zunächst einmal gesucht, wer in der Vollversamm­
lung 25 Jahre alt ist. Und dann hat man auch zwei 
oder drei gefunden, und hat dann gemeint, an diese 
Vertreter sollte man sich stärker halten. Aber es 
ist nun auch der Vollversammlung mitgegeben wor­
den, hier in Zukunft bei der Berufung von Delegier­
ten entsprechend Rücksicht zu nehmen. Allerdings 
muß doch auch noch etwas hinzugefügt werden. Es 
ist doch auch eine Tatsache in Uppsala gewesen, daß 
die Jugenddeligation, die schon vorher zusammen­
gekommen war und drei oder vier Tage vorher 
getagt hatte, nicht so geschlossen war, um ein Doku­
ment auf den Tisch legen zu können und ihre Forde­
rung an die Vollversammlung nun zu Papier zu 
bringen. Sie hatten sich enorm zerstritten. Trotzdem 
ist der Jugend viel Raum gegeben worden und sie 
hat sich auch entsprechend ihren Raum erobert, ohne 
daß es darüber zu schweren Störungen oder gar zu 
Mißstimmungen in der Vollversammlung gekommen 
ist. Ich glaube, das sollte man sagen. Aber die Frage 
ist für uns genau so gegeben, wie sie für die Voll­
versammlung gegeben war, inwieweit die Jugend 
eben auch an den Entscheidungen bei uns besser teil­
haben kann. Es sind hier einige Dinge auch in den 
Dokumenten drin, z. B. bei Sektion VI: Das Verhält­
nis von Jung und Alt. Was heißt junge Generation? 
Was heißt alte Generation? Inwieweit muß die alte 
Generation auch immer wieder an die Gegenwart 
herangeführt werden, weil sie in ganz neuer Weise 
die Gegenwart erleben muß? Inwieweit hönnen 
junge Menschen schon von sich behaupten, daß sie 
die Gegenwart in jeder Weise schon allein, ohne 
die alte Generation, erfassen können? Hierüber ist 
sehr ausführlich gesprochen worden.

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön. Damit 
darf ich Ihnen, meine Herrn, auch für Ihren zusätz­
lichen Dienst recht herzlich danken. Ich glaube, wir 
sind alle von dem, was Sie uns gesagt haben, sehr 
beeindruckt. Ihre Berichte können wirklich nur rich­
tunggebend für uns alle sein. Recht herzlichen Dank! 
(Beifall!)

— Pause bis 18.15 Uhr —

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich zunächst das 
Ergebnis des zweiten Wahlganges bekanntgeben.

Stimmberechtigt 58 Synodale,
abgegeben 

Dabei erhielten
Baumann
Feil 
Leinert 
Rave
Schröter

58 Stimmen.

2
12
17
9
8

Schweikhart, Walter 2
ungültig 2 Stimmen.



Erste Sitzung 43

Das hat zur Folge, daß wir in einen dritten Wahl­
gang eintreten müssen, aber dort heißt dann das 
Ende: Gewählt ist, wer die meisten Stimmen hat.

Ich bitte, die Stimmzettel auszuteilen, es kommt 
nunmehr zur Austeilung ein gelber Stimmzettel.

VIII.

Unter Punkt VIII unserer Tagesordnung haben 
wir einen Bericht über die Tagung der 
EKD-Synode vorgesehen. Diesen Bericht gibt 
Professor D. Dr. v. Dietze. Darf ich bitten.

Synodaler Professor D. Dr. v. Dietze: Liebe Kon- 
synodale! Die Synode der Evangelischen Kirche in 
Deutschland hat vor wenigen Wochen zum ersten 
Mal nach dem Gesetz von 1967 getagt, über das ich 
hier vor eineinhalb Jahren berichtete. Es war eine 
Regionaltagung-West, und zwar ohne gleichzeitige 
Tagung einer Regionaltagung-Ost. Schon diese Tat­
sache zeigt, daß wieder wie 1967 die Tagung unter 
dem heimlichen Thema stand: Einheit der Evan­
gelischen Kirche in Deutschland. Sie hatte aber auch, 
obwohl diesmal keine Wahlen von besonderer Be­
deutung durchzuführen waren, ein sozusagen amt­
liches Arbeitsprogramm, nämlich Haushaltsgesetz, 
das gewaltige Thema „Die Zukunft der Kirche und 
die Zukunft der Welt" sowie den gedruckten Rats­
bericht und den mündlichen Bericht des Ratsvor­
sitzenden vor sich.

Das Haushaltsgesetz wurde eingebracht mit einem 
Referat von Vizepräsident Dr. Weeber aus Stuttgart. 
Er gab dabei wichtige Informationen auch über die 
in den Haushalt nicht eingehenden Leistungen in 
der Evangelischen Kirche in Deutschland, in den 
Gliedkirchen und von anderen Stellen, insbesondere 
Leistung für Entwicklungshilfe, und würdigte dabei 
in sehr beachtenswerten Ausführungen die Be­
deutung der vielfach leichtfertig kritisierten Kirchen­
steuer.

Das Generalthema „Die Zukunft der Kirche und 
die Zukunft der Welt" wurde behandelt in fünf Vor­
trägen:

1. von dem Holländer Professor Kohnstamm, der 
jetzt in Brüssel Leiter des dortigen Instituts für 
Sozialforschung ist. Sein Unterthema lautete: „Ent­
wicklungsprobleme der Weltgesellschaft."

2. „Strukturprobleme der Industriegesellschaft" 
behandelt von Professor Sohn von der Sozialaka­
demie in Dortmund. Er hat begonnen als Schrift­
setzer, er war tätig in Gewerkschaften und ist jetzt 
Vorstandsmitglied der Kruppstiftung.

3. „Die Weltverantwortung der Kirche in einem 
revolutionären Zeitalter" von Professor Gollwitzer.

4. „Perspektiven der Kirche von morgen" von dem 
Münchener Professor für Praktische Theologie und 
Rektor des Pastoralkollegs in Neuendettelsau 
Krusche.

5. „Chancen des Laien" von der Oberstudienrätin 
Frau Dr. Büchsel, Leiterin einer Mädchenschule in 
Hannover.

Arbeitsunterlagen für das Generalthema erhielten 
die Synodalen schon vor der Tagung.

Mit diesem Generalthema nahm, wie Sie schon 
empfunden haben werden, die Evangelische Kirche 
in Deutschland Probleme auf und Anregungen, die 
von Uppsala und den vorausgegangenen ökumeni­
schen Tagungen ergangen waren. Von den Vor­
trägen fand allgemeine verdiente Anerkennung die 
gründliche, auch in ihren Vorschlägen sorgfältig be­
dachte Arbeit von Professor Kohnstamm. Diese Vor­
schläge waren sehr bescheiden, klangen jedenfalls 
sehr bescheiden; sie gingen hinaus auf die Zu­
sammenarbeit mit einer Stelle der Katholischen 
Kirche oder mit mehreren Stellen, in denen die 
katholische Kirche vertreten ist. Am meisten Be-
wegung rief das Referat von Gollwitzer hervor.
Er machte sich frei vom verteilten Manuskript und 
machte zum Schluß zehn Vorschläge für Beschlüsse 
der Synode, die, wie er selbst etwas „ungeschützt" 
sagte er, erst in der vorausgegangenen Nacht konzi­
piert hatte. Vieles davon, auch von dem Referat war 
bewußt provozierend. Die wichtigste Aussprache 
im Plenum, aber auch in den Ausschüssen galt der 
Forderung Gollwitzers, die Kirche müsse Partei 
nehmen. Hiergegen wandten sich vor allem Bischof 
Wölber, Professor Thielicke und Professor Kohn­
stamm.

Zur Beratung des Generalthemas wurde ein Aus­
schuß eingesetzt, der sich in drei Unterausschüsse 
teilte unter Vorsitz von Kirchentagspräsident von 
Weizsäcker, Professor Kreck-Bonn, Bischof Meyer- 
Lübeck. Für den Gesamtausschuß empfahl der neue 
Präses der Evangelischen Kirche in Westfalen, Dr. 
Thimme, dem Plenum eine fünf Seiten lange Ent­
schließung. Sie wurde nach einigen Abänderungen 
gegen 2 Stimmen mit 1 Enthaltung angenommen. 
Ich kann leider auf diese Entschließung, die in be­
sonderem Maße Anregungen von Uppsala aufzu­
nehmen sucht, hier nicht näher eingehen.

Auf Antrag der Unterausschüsse beschloß die 
Synode:

1. den Rat in seinen Bemühungen um die Errich­
tung eines gesamt-kirchlichen sozialwissenschaft­
lichen Instituts zu unterstützen.

2. die Gliedkirchen zu bitten, dahin zu wirken, daß 
zur Überwindung der Armut, des Hungers und der 
Not in der Welt zusätzlich zu den bisherigen Lei­
stungen zunächst 2 Prozent aller kirchlichen Haus­
haltsmittel bereitgestellt werden möchten, und daß 
dieser Betrag bis 1975 auf 5 Prozent gesteigert wer­
den möchte.

Ferner werden alle Glieder der Gemeinden ge­
beten, für „Brot für die Welt" mindestens 1 Prozent 
ihres Einkommens beizutragen.

3. wird der Rat gebeten, eine ständige Arbeits­
gruppe für Entwicklungspolitik zu schaffen.

4. wird allen Gemeinden empfohlen, sonntäglich
neben den üblichen Abkündigungen an geeigneter
Stelle des Gottesdienstes aktuelle Informationen, 
insbesondere über Entwicklungspolitik zu geben.

Einige andere Anregungen der Unterausschüsse 
wurden nur entgegengenommen und dem Rat über­
wiesen, zum Teil mit der Bitte, sie auf einer späte­
ren Synodaltagung behandeln zu können.



44 Erste Sitzung

Die Zeit erlaubt nicht, über das Generalthema hier 
noch länger zu sprechen, auch nicht auf die gehalt­
volle Entschließung, die ich vorhin erwähnte. Im 
Auftrag der Synode veröffentlicht Oberkirchenrat 
Wilkens von der Kirchenkanzlei unter dem Titel 
„Die Zukunft der Kirche und die Zukunft der Welt" 
alle das Generalthema betreffenden Dokumente, 
also die Arbeitsunterlagen, Referate, Verhandlungs­
berichte, Berichte der Ausschüsse und die gefaßten 
Beschlüsse. Diese Veröffentlichung im Kaiser-Verlag 
soll, wie uns versichert wurde, bald herauskommen 
und uns zugehen. Dann wird jeder sich ein Urteil 
bilden können, inwieweit die Synode der Evangeli­
schen Kirche in Deutschland den zweifellos sehr 
hohen Anforderungen des Generalthemas gerecht 
geworden ist.

Ein besonderer Ausschuß für diakonische Fragen 
beriet den Bericht von Präsident Dr. Schober vom 
Diakonischen Werk. Die Synode beschloß ein Wort 
an die Gemeinden zu Aufgaben diakonischer Arbeit. 
Es beginnt und schließt mit dem Satz: „Der barm­
herzige Samariter von heute hat viele Gesich­
ter." Derselbe Ausschuß beantragte nach einem er­
schütternden Bericht von Pfarrer Kühl, der in Lissa­
bon für die Biafra-Hilfe arbeitet und kürzlich wieder 
in Biafra war, einen Beschluß der Synode, in dem 
die Bundesregierung dringend gebeten wird, ihre 
Vermittlungsdienste anzubieten und alles in ihrer 
Macht stehende zu tun, um im Verein mit anderen 
Regierungen einen schnellen, dauerhaften und ge­
rechten Frieden in Nigeria unter internationaler 
Sicherung herbeizuführen. Das Plenum stimmte dem 
mit 3 Enthaltungen zu.

Unter dem Vorsitz von Kirchenpräsident Sucker 
arbeitete wieder, wie 1967, ein Ausschuß für Kultur­
politik. Auf seinen Antrag beauftragte die Synode 
den Rat, eine umfassende Bestandsaufnahme in die 
Wege zu leiten über alle Studiengänge, Ausbildungs­
stätten, Lehrpläne und Lernmittel, die von der Kirche 
selbst getragen oder verantwortlich mitgestaltet 
werden. Daraus soll eine Gesamtkonzeption ent­
wickelt werden, die zu gemeinsamen Schritten der 
Gliedkirchen in diesen Fragen führt. Da diese Auf­
gaben von den bestehenden Kammern und Aus­
schüssen als nebenamtlich besetzten Institutionen 
nicht bewältigt werden können, sollen Maßnahmen 
getroffen werden, die die fachlich zureichende Durch­
führung ermöglichen. Außer der 1967 geschaffenen 
Kammer für Kulturpolitik und Bildungsfragen soll 
also eine hauptamtlich besetzte Stelle eingerichtet 
werden.

Unter dem Berliner Probst Schutzka arbeitete der 
besonders bedeutungsvolle sog. Berichtsausschuß.
Ihm lag es ob, im Anschluß an den Ratsbericht und
den Bericht des Ratsvorsitzenden die kirchliche Ge­
samtsituation zu beraten. Probst Schutzka hat dann 
darüber dem Plenum unter 14 Überschriften berich­
tet. In nichtöffentlichen Besprechungen hat er uns 
außerdem, soweit das möglich und angebracht war, 
über das heimliche Thema der Synode unterrichtet, 
über die Bedrohung der Einheit der EKD. Lassen 
Sie mich zunächst erinnern an die Erklärung, die 
1967 von den Synodalen aus östlichen Gliedkirchen

in Fürstenwalde mit dem Bekenntnis zur Einheit 
der EKD beschlossen wurde, der dann die Synodalen 
aus den Westkirchen in Spandau zustimmten. Zu 
ihr hat unsere Landessynode 1967 mit folgendem 
Beschluß Stellung genommen: „Die Synode der 
Evangelischen Landeskirche in Baden hat von der 
Erklärung der Mitglieder der Synode der EKD in 
Fürstenwalde über die Einheit der Evangelischen 
Kirche in Deutschland mit großer Dankbarkeit 
Kenntnis genommen. Sie betrachtet diese Erklärung 
für sich selbst als eine Verpflichtung, die Einheit 
der Gliedkirchen der EKD zu erhalten und zu ver­
tiefen."

Im April 1968 gab sich die DDR eine neue Ver­
fassung. Darin sind die Bestimmungen der Verfas­
sung von 1949 über die Stellung der Kirchen weg­
gefallen. Diese alten Bestimmungen waren tolerant 
bis freundlich. 1949 wurden wir, als wir die Ver­
fassung der EKD in Eisenach beschlossen hatten, 
noch vom russischen Oberbefehlshaber in Thüringen 
zum Essen eingeladen. Seitdem wurden in der DDR 
die Verfassungssätze immer weniger praktiziert, 
ruckweise häuften sich die Bedrohungen und Be­
hinderungen der Kirchen und der Christen. Die neue 
Verfassung hat nur einen einschlägigen Artikel 39; 
er lautet: „Jeder Bürger der Deutschen Demokra­
tischen Republik hat das Recht, sich zu einem reli­
giösen Glauben zu bekennen und religiöse Hand­
lungen auszuüben. Die Kirchen und anderen Reli­
gionsgemeinschaften ordnen ihre Angelegenheiten 
und üben ihre Tätigkeit aus in Übereinstimmung 
mit der Verfassung und den gesetzlichen Bestim­
mungen der DDR. Näheres kann durch Vereinbarun­
gen geregelt werden." Diese Fassung läßt viele 
Türen offen. Sie besagt nicht, mit wem, worüber 
und für welchen Bereich Vereinbarungen abgeschlos­
sen werden können, ob für die ganze DDR, für ein­
zelne Gliedkirchen oder für die Gebiete der Bezirks­
räte. Schon vor der Verkündung der neuen Ver­
fassung war die Befürchtung zu hören, daß nur
regionale Vereinbarungen mit den Bezirksräten 
beabsichtigt seien.

Im vergangenen Sommer ist der Vorsitz der Bi­
schofskonferenz der Gliedkirchen in der DDR von 
Bischof Krummacher-Greifswald auf Bischof Beste- 
Mecklenburg übergegangen. Ferner wurde, geleitet 
von Generalsuperintendent Schönherr, der den Bi­
schof Scharf von Berlin-Brandenburg in den Teilen 
seiner Diözese vertritt, die er nicht betreten darf, 
ein Strukturausschuß gebildet, der eine Satzung für 
einen Kirchenbund der Gliedkirchen in der DDR 
entworfen hat. In diesem Entwurf wird die Evan­
gelische Kirche in Deutschland nicht erwähnt. Es soll 
aber, wie uns versichert wurde, die in allen beteilig­
ten Gliedkirchen durch ihre Grundordnungen, ebenso 
wie bei uns festgelegte Gliedschaft dieser Glied­
kirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland 
nicht gestrichen werden. Man darf wohl vermuten, 
daß die Mitarbeiter des Strukturausschusses hoffen, 
mit ihrem Vorschlag Schlimmerem vorbeugen zu 
können.

In einer Besprechung, nicht einer förmlichen Ta­
gung, zu der Präses Figur die Synodalen aus den



Erste Sitzung 45

Gliedkirchen in der DDR zusammengerufen hat, 
waren, wie wir erfuhren, die Stellungnahmen zu 
diesem Entwurf keineswegs einheitlich; es herrschte 
der Wunsch vor, die Regionaltagung-West möge sich 
zu diesen Fragen äußern. Die Frage, ob wir das tun 
sollten, haben wir bejaht. Wir waren uns darin 
einig, daß wir mit unserer Erklärung den Brüdern 
in der DDR keinesfalls Schwierigkeiten machen woll­
ten. Wir haben uns aber dafür entschieden, in un­
serer Äußerung die Einheit der EKD ausdrücklich 
zu nennen, also nicht nur von Gemeinschaft oder 
Zusammengehörigkeit zu sprechen. Nach eingehen­
den Beratungen und einer nicht öffentlichen Bespre­
chung aller Synodalen legte der Berichtsausschuß 
dem Plenum folgenden Text vor:

„Die regionale Tagung der Synode der Evange­
lischen Kirche in Deutschland grüßt aus Berlin- 
Spandau die Brüder und Schwestern in Ost und 
West. Wir danken für die Gemeinschaft, die Gott 
uns geschenkt hat. Die Einheit unserer Kirche ist in 
Freiheit gewachsen; jede Gefährdung dieser Einheit 
können wir nur erleiden. Unter dem Wort Gottes 
sind wir miteinander verbunden im Zeugendienst 
für einen Herrn. Gott fordert von uns, diese Ge­
meinschaft immer wieder zu verwirklichen und 
darin nicht nachzulassen.

Wir wissen, daß die Kirchen in der Deutschen 
Demokratischen Republik nach Mitteln und Wegen 
suchen, ihren Dienst in den Gegebenheiten ihrer 
Situation auftragsgemäß und wirkungsvoll auszu­
richten. In diesem Bemühen sind wir ihnen nahe, 
denn unsere Kirchen und Gemeinden stehen vor der 
gleichen Aufgabe. Die Schwierigkeiten sind groß, 
die dabei zu überwinden sind, aber der Vorwurf 
politischer Abhängigkeit, der uns gemacht wird, ent­
spricht nicht der Wahrheit. Wir bevormunden ein­
ander nicht, sondern sind frei, das zu tun, was unser 
Auftrag fordert.

Wir sind gewiß, daß die Kirche, die ihrem Herrn 
gehorcht, damit ihre Einheit stärkt."

Die Synode nahm diese Erklärung bei drei Stimm­
enthaltungen an. Bischof Dietzfelbinger stimmte ihr 
im Namen des Rates ausdrücklich zu. Er wies dabei 
auf die ernste Frage hin, welche Bedeutung das 
Gefäß der äußeren Ordnung für die kirchliche Ge­
meinschaft hat, und betonte: Aus dem Wort Gottes 
wächst der lange Atem, den Christen in ihrer Ge­
meinschaft miteinander haben.

Ich freue mich herzlich, heute von unserem Gast 
aus Berlin-Brandenburg zu hören, daß unsere Er­
klärung von den Brüdern in den Gliedkirchen der 
DDR begrüßt worden ist und Zustimmung gefunden 
hat.

Deutliche Hinweise auf das, was die Machthaber 
in der DDR vorhaben, gab Anfang Oktober der 
Parteitag der Ost-CDU in Erfurt. In seiner Ent­
schließung heißt es:

„Die CDU wirkt nachdrücklich dafür, daß die poli­
tischen Machenschaften des westdeutschen Imperia­
lismus und seine Versuche, ideologische Verwirrung 
zu stiften, von allen Bürgern durchschaut und offen­
siv überwunden werden. Sie tritt entschieden den 
Versuchen westdeutscher kirchenleitender Kreise

entgegen, im Sinne der Bonner Politik über soge­
nannte gesamtdeutsche kirchliche Institutionen wie 
besonders die EKD in die selbständigen und unab­
hängigen Kirchen in der DDR hineinzuwirken. Staats­
grenzen sind auch die Grenzen kirchlicher Organi­
sationsmöglichkeit."

Der thüringische Oberkirchenrat Lotz, der von 
vielen nur noch als ein Mann der Politik und nicht 
als ein Mann der Kirche eingeschätzt wird, ist noch 
weiter gegangen. Er hat auf dieser Tagung in Erfurt 
wörtlich gesagt: „Die organisatorische Integration 
der selbständigen Kirchen der DDR in einen Ver­
band, der die Kirchen in der DDR und der Bundes­
republik umschlösse, und der irgendwelche recht­
lichen Befugnisse gegenüber den Kirchen der DDR 
beanspruche, ist nicht angängig." Er sprach sich 
gleichzeitig gegen den Zusammenschluß der Landes­
kirchen in der DDR zu einer von einer zentralen 
Bürokratie geleiteten Einheitskirche aus; er plädierte 
statt dessen für eine gewisse, rechtlich geordnete 
Kooperation.

Kürzlich hat „Die Neue Zeit“, das Organ der CDU 
in der DDR, an die Erklärung Göttings erinnert, 
wonach eine Form des Zusammenschlusses der evan­
gelischen Landeskirchen in der DDR unter dem Dach 
der Evangelischen Kirche in Deutschland der Ver­
fassung der DDR und damit der Gesetzlichkeit wider­
spreche, und auch an den von Bischof Mietzenheim 
nicht nur in der Erklärung der Ost-CDU in Erfurt, 
gebrauchten Satz erinnert, daß Staatsgrenzen auch 
die Grenzen kirchlicher Organisationen seien.

Nach dem allem ist es für uns schwer, uns vorzu­
stellen, in welcher Weise die Kirchen in der DDR 
noch ihren Dienst in den Gegebenheiten ihrer Situa­
tion auftragsgemäß und wirkungsvoll auszurichten 
vermögen. Es war uns keine Überraschung, es zeigte 
uns nur die Situation in neuer Deutlichkeit, als wir 
hörten, daß die Machthaber sofort mit besonders 
schweren Vorwürfen und Drohungen reagierten, als 
Generalsuperintendent Schönherr und Bischof Jä­
nicke von Magdeburg, und wahrscheinlich auch noch 
mehrere andere, nach der Teilnahme der Volks­
armee am Einmarsch in die Tschecho-Slowakei Kan­
zelabkündigungen vorbereiteten, die sich von der 
amtlichen Verlogenheit bei der Begründung dieses 
Einmarsches distanzierten.

In der Presse und auch sonst hat das Auftreten 
von Jugendlichen auf der Synodaltagung begreif­
licherweise viel Aufsehen erregt. Es gab mehrere 
verschiedene Gruppen dieser Jugendlichen. Acht 
Jugendliche zur Synodaltagung einzuladen, war 
schon vor Uppsala beschlossen worden. Leider 
dauerte die von der Evangelischen Jugendkammer 
erbetene Benennung der Einzuladenden ziemlich 
lange, so gingen die Einladungen erst im September 
heraus, und so konnten nur sechs kommen. Sie 
konnten in den Ausschüssen mitsprechen. Davon 
haben drei am vorletzten Tage, also ohne die ent­
scheidenden Plenarsitzungen abzuwarten, eine 
schriftliche dreiseitige Erklärung abgegeben, in der 
es unter anderem heißt:

Wir haben gelernt, daß die Anregungen von 
Genf, Beirut und Uppsala auf dieser Synode im



46 Erste Sitzung

Gestrüpp der kirchenrechtlichen Kompetenzen er­
stickt worden sind.

Wir haben gelernt, daß die Problematik des 
Hauptthemas „Die Zukunft der Kirche und die Zu­
kunft der Welt" in keiner Weise adäquat behan­
delt worden ist.

Wir haben uns gefragt, warum hat die Synode 
versagt.

Unter den Antworten lautete die eine: weil die 
Synode offenbar nur die Funktion hat, eine nach­
trägliche Legitimation zu geben für die Entschei­
dungen, die an anderer Stelle längst vorbereitet 
werden.

Wir möchten uns abschließend — so heißt es in 
dieser Erklärung — bei der Synode für diese Er­
fahrung bedanken. Wir werden jetzt aus den ge­
nannten Gründen die Synode verlassen; denn wir 
möchten nicht länger die Rolle des Feigenblatts 
spielen. Unseren Organisationen werden wir emp­
fehlen, sich nicht wieder an einer solchen Delega­
tion zu beteiligen, wenn keine strukturellen Ver­
änderungen in der Synode vonangehen.

Drei andere Eingeladene blieben bis zum Schluß. 
In ihrem Namen wurde mündlich im Plenum eine 
Erklärung vorgetragen, an deren Schluß es heißt: 

Wir bedauern und halten für unnötig, daß das 
sachbezogene Gespräch unserer eigenen Gruppe 
unter dem Gesetz des „revolutionären Handlungs­
zwangs", bei dem das Interesse an dem Partner in 
der Sacharbeit keine Rolle mehr spielt, abbrach. 
Wir hoffen, daß es der Synode darum zu tun war, 
Signale zu setzen und Impulse zu geben. Umso un­
erläßlicher wird sie kontrollieren müssen, ob ihre 
Beschlüsse Konsequenzen haben. Wir schlagen des­
halb vor, daß eine Synode in etwa drei Jahren 
das Arbeitsthema wieder aufgreift und prüft, ob 
und wieweit die gesetzten Ziele erreicht wurden 
und welche weiteren oder anderen Schritte getan 
werden müssen.

Im Zusammenhang damit sollte ein kritisches 
Jugendforum stattfinden. Diese wenigen Sätze sol­
len nur ein Anfang sein. Wir haben die Absicht, 
in der Form kritischer Nacharbeit und „harter Ana­
lysen" zu ergänzen. Wir hoffen, daß die Synode 
ebenso wie die Gliedkirchen der Evangelischen 
Kirche in Deutschland mit diesem ersten Schritt 
Mut und Freiheit für die notwendigen weiteren 
und konsequenteren gewinnen. Wir wissen, die 
Zeit drängt. Aber drängt uns nicht viel mehr unser 
Auftrag in der Nachfolge Jesu Christi?

Aus eigener Initiative kamen die Träger der so­
genannten kritischen Synode. Das waren etwa drei­
ßig junge Leute, die meisten Studenten und Vikare 
von der Kirchlichen Hochschule in Dahlem. In der 
ersten Plenarsitzung zeigten sie sich absichtlich auf­
fallend auf den Tribünen in ungewöhnlicher Auf­
machung, über die Brüstung sich weit hinauslehnend, 
Zigaretten qualmend. Beim Bericht des Ratsvor­
sitzenden gab es störende Zwischenrufe. Am Abend 
dieses ersten Tages — es war ein Sonntag — kam 
dann eine Diskussion zustande mit ihnen, an der 
die Bischöfe Dietzfelbinger, Scharff und Wölber so­
wie zahlreiche andere Männer aus Kirchenleitungen 
und viele Synodale teilnahmen. Im Verlauf der 
Synodaltagung gab es noch mehrere, auch stark 
besuchte Diskussionen. Ich konnte nur am ersten 
Abend teilnehmen. An ihm kritisierten die Ver­
treter der kritischen Synode die Predigt und den

Bericht des Ratsvorsitzenden. Sie legten es keines­
wegs auf Tumult ab. Sie hatten sich fleißig vorbe­
reitet und sprachen mit großer Gewandtheit, oft 
auch mit beachtenswerten Argumenten. Trotzdem 
fand ich vieles erschütternd. Dem Prediger Dietzfel- 
binger warfen sie vor, nur nach dem Personalprinzip 
gesprochen und keine Analyse der Situation gegeben 
zu haben, ohne überhaupt irgendwie erkennen zu 
lassen, daß die schlichte Frömmigkeit und die un­
bedingte Redlichkeit Dietzfelbingers sie irgendwie 
beeindruckt hätten. Sie wollten offenbar von jeder 
christlichen Predigt verlangen, daß sie mit sozio­
logischen Begriffen eine Situationsanalyse gebe. Aus 
ihren Erwartungen und Voraussagen für die Zu­
kunft einer sehr bedenklichen Futurologie — dies 
Schlagwort wurde häufiger bei der Kritik ihrer Aus­
führungen gebraucht — machten sie unbedingte 
Glaubenssätze, die sie für unangreifbar hielten. Und 
dann kam gegen das, was der Ratsvorsitzende über 
Volkskirche gesagt hatte, der Vorwurf der Unklar­
heit und der Anmaßung. Volkskirche, so hieß es, 
führe zum Faschismus. Das Verlangen, die Einheit 
der EKD zu bewahren, wurde bespottet als Abzieh­
bild des politischen Strebens nach Wiedervereini­
gung.

Am Mittwochabend brachte die kritische Synode 
eine schriftliche Vorlage. Danach sollte die „Synode 
der Evangelischen Kirche der Bundesrepublik" (!) 
bekennen, durch sie werde unendliches Elend über 
viele Völker und Länder gebracht usw. Nach diesem 
Schuldbekenntnis kamen Forderungen oder Ver­
sprechungen, die die Synode in den Mund nehmen 
sollte, darunter: „Wir werden die gesamten kirch­
lichen Mittel für Entwicklungsprogramme Vertre­
tern sozialrevolutionärer Länder und Gruppen in 
Afrika, Asien und Lateinamerika zur freien Verfü­
gung stellen." Begreiflich, daß kein Synodaler sich 
bereit fand, diese Vorlage vor der Synode zu ver­
treten. Dann wurde mit Störungsversuchen gedroht. 
Obwohl Gollwitzer öffentlich vor solchen Störungs­
versuchen warnte, wurden während der Plenar­
sitzung des Donnerstags große Plakate an den Tri­
bünen des Verhandlungssaales aufgehängt, übri­
gens mit erstaunlich gut vorbereiteter Technik. Auf 
einem Plakat, das hinter dem Präsidium erschien, 
stand: „Die Synode ist ganz unten." Vier weitere 
Plakate, je zwei an den beiden Seitenwänden, laute­
ten: „Ihr Blinden, Ihr Heuchler, Ihr Unbußfertige, 
Ihr Mietlinge." Gollwitzer und Thielicke sprachen 
kurz auf den Präses ein. Darauf verlangte dieser die 
Entfernung der Plakate. Als dem nicht entsprochen 
wurde, schickte der Präses einige Männer — mei­
nes Wissens waren es Angestellte der Kirchenkanz­
lei —, und diese konnten die Plakate unbehindert 
beseitigen. Darauf verließ die kritische Synode den 
Saal. Das Ganze dauerte etwa ein Viertelstunde.

Am Ende der letzten Plenarsitzung am Freitag 
kam Professor Kreck noch einmal auf diese Vor­
gänge zu sprechen. Er bedauerte die von den Demon­
stranten gewählte Form und wollte in keiner Weise 
entschuldigen, was wirklich ungehörig war. Er 
warnte aber davor, nur mit Entrüstung zu reagieren, 
und gab uns zu bedenken, ob nicht hinter den Vor-



Erste Sitzung 47

würfen, die vielleicht gar nicht subjektiv gemeint 
waren, ernste Fragen stehen. Habe Gott uns nicht 
etwas fragen wollen. Er verwies auf David (2. Sam. 
16), der verbot, den Simei, der ihn beschimpfte und 
mit Steinen bewarf, zu bestrafen, und bat uns, ein 
offenes Herz zu bewahren.

Was mir und vielleicht auch wohl anderen an 
Krecks dankenswerten Warnungen und Mahnungen 
noch fehlte, kam gleich danach von Bischof Dietzfel- 
binger. Er verwies auf Daniel, der als Prophet sicher 
berechtigt gewesen wäre, den Sündern seines Vol­
kes zu sagen: ihr Sünder usw., der aber betete: 
wir haben gesündigt, wir sind ungehorsam ge­
wesen, usw.

Ich komme zum Schluß. Nicht nur junge Menschen 
haben das harte Urteil gesprochen, die Synode der 
EKD habe versagt. Mein Bericht soll dazu nicht mit 
Ja oder mit Nein Stellung nehmen. Er soll Ihnen 
ermöglichen, sich ein eigenes Urteil zu bilden. Kritik, 
vielfach auch berechtigte Kritik ist an vielen Stellen 
laut geworden, so auch in der Presse, die im allge­
meinen, soweit ich’s weiß — wir kriegten immer 
ausführliche Presseberichte vorgelegt —, ziemlich 
ordentlich, jedenfalls nicht gehässig berichtet hat, 
wenn auch nicht immer ganz richtig. Nicht zum 
wenigsten haben sich Synodale kritisch geäußert. 
Ich denke dabei nicht nur an Kritik an der Zu­
sammensetzung der Synode (zu viel alte Menschen, 
zu viele Angehörige von Kirchenleitungen und ähn­
liches) oder an unsere Ausdrucksweise. Vor allem 
war es Kritik auch mit der Frage, ob wir unserem 
Herrn genügend Gehorsam bewiesen hätten. Immer 
hin hat der Wille, dem Herrn der Kirche zu dienen, 
nicht gefehlt. Wir durften und wollten uns ja nicht 
damit begnügen, nur Worte an Menschen zu rich­
ten. Nicht nur aus frommer Sitte wurde die Synode 
eröffnet und geschlossen mit Gottesdiensten und 
jeder Tag mit einer Andacht begonnen. Die Prediger 
des Eröffnungs- und Schlußgottesdienstes, Bischof 
Dietzfelbinger und Kirchenpräsident Sucker, wählten 
beide als Text die Erntedankfestepistel aus dem 
zweiten Korintherbrief, Kapitel 9. Für das, was uns 
am Anfang der Tagung beschäftigte, und für das, 
was uns beim Abschluß bewegte, erhielten wir den 
entscheidenden Hinweis aus diesem Text auf: Gott 
aber kann machen, Gott kann.

Wir haben auch zum ersten Mal alle während 
dieser Tagung an einer gemeinsamen Abendmahls­
feier teilgenommen. Zu dieser Feier hatte das Prä­
sidium der Synode eingeladen, sie wurde gehalten 
von einem lutherischen Landessuperintendenten aus 
Hannover unter Assistenz eines Pfarrers aus der 
unierten Kirche von Berlin-Brandenburg. Es war 
sicher nicht beabsichtigt, aber es wird vielen als 
bedeutungsvolles Bild in Erinnerung bleiben, daß 
beim Empfang des Sakraments Bischof Dietzfel­
binger und Moderator Niesel nebeneinander standen. 
(Großer Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Haben Sie recht herz­
lichen Dank, Herr v. Dietze, für Ihren eingehenden 
Bericht und Ihre aufschlußreichen und interessanten 
Ausführungen.

Ehe ich die Pause eintreten lasse, gebe ich das 
Ergebnis unseres letzten Wahlganges bekannt zur 
Wahl des zweiten theologischen Mitgliedes des 
Landeskirchenrats: Stimmenzahl ist 54, davon un­
gültig 2. Es haben erhalten: Baumann 1, Feil 11, 
Leinert 22, Rave 7, Schröter 7, Schweikhart, Walter 
4. Die meisten Stimmen hat Herr Leinert erhalten. 
Darf ich Sie fragen, ob Sie die Wahl annehmen? — 
Synodaler Leinert: Ja, ich nehme an! — Danke 
schön! — Herzlichen Glückwunsch! (Beifall!)

Damit ist eine Stelle des Stellvertreters eines 
theologischen Mitgliedes des Landeskirchenrats frei­
geworden. (Heiterkeit!) Vielleicht darf ich Ihre Re­
aktion aufgreifen. Unsere Geschäftsordnung läßt im 
§ 4 Absatz 5 zu, daß eine Wahl auch durch Zuruf 
erfolgen kann, wenn niemand widerspricht. (Bei­
fall!) Und dazu würde ich vorschlagen, daß wir den­
jenigen als Stellvertreter nehmen, der jetzt dem
Gewählten mit der Stimmabgabe am nächsten liegt,
nämlich Herr Feil mit 11 Stimmen. (Beifall!)

Wer ist mit diesem Vorschlag, der dann gleich­
zeitig die Wahl bedeuten würde, nicht einverstan­
den? — Wer enthält sich? — 1 Enthaltung, und zwar 
des nunmehr Gewählten. Darf ich Sie fragen, ob Sie 
die Wahl annehmen? — Synodaler Feil: Ich nehme 
an! — Danke schön und herzliche Glückwünsche!

— Pause —

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich nun zu Punkt

XII

unserer Tagung den Vorsitzenden unseres Klei­
nen Verfassungsausschusses, Herrn 
D. Dr. v. Dietze bitten.

Synodaler D. Dr. v. Dietze: Der Kleine Verfas­
sungsausschuß hat der Synode zum letzten Male in 
der Herbsttagung 1967 berichtet. Im Frühjahr 1968 
wurde hier kein Bericht erstattet, da die Zeit der 
Synodaltagung mit vordringlichen Aufgaben sehr 
stark in Anspruch genommen war und wir damals 
nichts wesentlich Neues mitzuteilen hatten.

Seit Herbst 1967 haben wir zwei zweitägige Ar­
beitstagungen gehabt. Beide waren hauptsächlich 
der großen Aufgabe gewidmet, Vorschläge für Ver­
änderungen unserer Grundordnung auszuarbeiten. 
Solche Änderungen wurden in mehreren Eingaben 
und Anträgen angeregt, die die Landessynode dem 
Kleinen Verfassungsausschuß überwiesen hat. Auch 
unabhängig davon wurden wir beauftragt, Ände­
rungen der Grundordnung vorzuschlagen, die wir 
für erforderlich halten.

Die Bereiche unserer Arbeit sind
1. Stellung der Theologin,
2. Wahlordnung,
3. Gemeindeversammlung und andere Gemeinde­

organe,
4. Kirchenbezirke.
Zu diesen vier Arbeitsgebieten einige kurze 

Erläuterungen.



48 Erste Sitzung

1. Bei der Stellung der Theologin handelt es sich 
vor allem um die Frage, ob die in den §§ 61ff. der 
Grundordnung noch bestehenden Sonderbestimmun­
gen für die Berufung ins Gemeindepfarramt beibe­
halten, abgeändert oder aufgehoben werden sollen.

2. Bei der Wahlordnung geht es sowohl um das 
Kirchengesetz, das überschrieben ist „Kirchliche 
Wahlordnung", als auch um die ihm zugrunde lie­
genden Bestimmungen der Grundordnung. Beide 
betreffen neben den Wahlen der Gemeindeältesten 
auch die Wahlen zur Bezirkssynode, zum Bezirks­
kirchenrat und zur Landessynode.

3. Im Hinblick auf die Gemeinden haben wir uns 
folgende Fragen vorgelegt: Sollen die Befugnisse 
der Gemeindeversammlung erweitert und sollen 
für die übrigen Gemeindeorgane (Mitarbeiterkreise), 
Regelungen oder Empfehlungen vorgeschlagen wer­
den, die auch ihr Zustandekommen und ihr Zu­
sammenwirken mit dem Ältestenkreis betreffen?

4. Für den Kirchenbezirk erwachsen aus seinen 
eigenen vermehrten und ständig noch zunehmenden 
Aufgaben folgende Fragen: Ist seine Stellung in der 
Ordnung der Landeskirche neu zu bestimmen? Ist 
demnach das Zusammenwirken von Dekan, Bezirks­
kirchenrat und Bezirkssynode anders als bisher zu 
regeln? — Wie soll die erforderliche Vergrößerung 
des Bezirkskirchenrats ausfallen? Weitere Stich­
worte: Berufung des Dekans, Dauer seiner Amts­
zeit, Zusammensetzung der Bezirkssynode, Vor­
sitz in der Bezirkssynode. Dabei gehört, wie wir 
auch aus einer Mitteilung unseres Präsidenten von 
heute vormittag schon entnehmen konnten, das, was 
die Struktur der einzelnen Kirchenbezirke betrifft, 
und ihre Abgrenzung nicht zu unseren Aufgaben. 
Diese sehr wichtigen Probleme sollen in einzelnen 
Kirchengesetzen geregelt werden, zunächst, soweit 
ich Bescheid weiß, für den Kirchenbezirk Konstanz.

Die Arbeiten des Kleinen Verfassungsausschusses 
vollziehen sich in der Regel so:

Nach einer ersten Besprechung werden uns Ma­
terialien zugeleitet, im besonderen Bestimmungen 
in anderen Gliedkirchen der EKD gesammelt, dann 
wird das Thema entfaltet und werden die Gesichts­
punkte vereinbart, die für unseren Vorschlag einer 
gesetzlichen Regelung gelten sollen. Daraufhin wird 
ein Entwurf für ein Kirchengesetz verfaßt, und dieser 
wird dann im einzelnen durchgearbeitet, meist in 
zwei zeitlich voneinander getrennten Lesungen.

Vor dem Abschluß unserer Arbeiten wollen wir 
das, was wir an Vorschlägen erarbeiten, auch mit 
Vertretern von evangelischen Kreisen und Vereini­
gungen besprechen, von denen wir wissen, daß sie 
wertvolles, beachtenswertes Interesse für Reformen 
in unserer Landeskirche haben.

Unsere Arbeiten sind so weit gediehen und sollen 
in weiteren, wenigstens drei Arbeitstagungen, die 
auch in Monaten zwischen den Tagungen der Lan­
dessynode angesetzt werden — die nächste ist am 
7. und 8. Februar 1969 —, so kräftig fortgeführt wer­
den, daß wir unsere Vorschläge für das gesamte 
Paket von Änderungen der Grundordnung etwa im 
Juli des kommenden Jahres dem Evangelischen 
Oberkirchenrat einreichen können. Der Landes­

synode könnte es dann als Vorlage des Landes­
kirchenrates zu dem schon früher in Aussicht ge­
nommenen Termin, also zur Herbstsynode 1969, 
zugehen.

Uber die Zusammensetzung des Kleinen Ver- 
verfassungsausschusses ist noch folgendes zu sagen:

Wir.haben vor einem Jahr unser Mitglied, Frau 
Hübner geb. Bayer verloren, unser Mitglied Her­
mann Schmitz ist im Februar dieses Jahres ver­
storben, unsere Mitglieder Heinrich Schmidt, Köhn­
lein und Weigt sind aus der Landessynode ausge­
schieden. Wir sind glücklich und dankbar, daß sie 
Mitglieder des Kleinen Verfassungsausschusses blei­
ben. Damit nun aber bei den Beratungen in der 
Landessynode und besonders in ihren Ausschüssen 
jeweils Mitglieder des Kleinen Verfassungsaus­
schusses unsere Vorschläge erläutern können, haben 
wir von unserem Kooperationsrecht Gebrauch ge­
macht. Wir waren dabei auch darauf bedacht, uns 
zu verjüngen. Demzufolge haben wir kooptiert die 
Landessynodalen Bußmann, Gorenflos und Stock. 
Wir freuen uns herzlich, daß alle drei die Zuwahl 
bereitwillig angenommen haben. Wir meinen, da­
mit für unsere weitere Arbeit genügend Kräfte zu 
haben und hoffen, daß uns auch genügend Kraft 
geschenkt werden wird. (Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank! — 
Wir hören jetzt Zwischenberichte des Finanzaus­
schusses über den Stand der Vorarbeiten zur Neu­
regelung des Finanzausgleichs. Um den ersten 
Bericht darf ich Sie, Herr Oberkirchenrat Dr. Löhr, 
bitten.

XIII.

Oberkirchenrat Dr. Löhr: Sehr verehrte Synodale!
A. Die ge1tende Finanzausg1eichs- 

regelung.
Dem Finanzausschuß wurde während der Früh­

jahrstagung 1968 (Gedr. Verh. S. 88) zugestanden, 
daß er der Landessynode auf der jetzigen Tagung 
über den Stand seiner Vorarbeiten zur Neuregelung 
des Fininzausgleichs berichten dürfe. Der Finanz­
ausschuß seinerseits hat sein Mitglied, Herrn Gabriel, 
und mich gebeten, den Bericht zu geben.

1. Die derzeitige Regelung des Finanzausgleichs, . 
d. h. die Ordnung sowohl der Steuerverteilung zwi­
schen Landeskirche und Kirchengemeinden wie auch 
der Steuerverteilung zwischen den Kirchengemein­
den untereinander in ihren noch heute geltenden 
Grundzügen hat die Landessynode — nach ein­
gehenden Beratungen einer besonderen Finanzaus­
gleichskommission — auf der Herbsttagung 1959 
festgelegt.

Der Antrag einer Kirchengemeinde auf Änderung 
dieser Regelung gab Anlaß zu meinem Referat über 
die „Grundsätze eines Finanzausgleichs" auf der 
Frühjahrstagung 1963 (Gedr. Verh. S. 7). Der Finanz­
ausschuß faßte das Ergebnis seiner Beratungen hier­
über in 10 Punkten zusammen, die die Landessynode 
auf der Herbsttagung 1963 (Gedr. Verh. S. 76ff.) als 
Grundlage und Richtlinie für den Finanzausgleich 
billigte.



Erste Sitzung 49

2. Es wäre aber unrichtig zu meinen, daß seit 1959 
oder 1963 für den Finanzausgleich eine starre Ord­
nung bestehe. Im Laufe der Jahre wurde die Finanz­
ausgleichsregelung immer wieder überprüft, wieder­
holt durch allgemeine oder besondere Beschlüsse 
der Landessynode bei den Beratungen des landes­
kirchlichen Haushalts und der Jahresabschlüsse er­
gänzt. Ich erwähne folgende Maßnahmen:
a) Herbsttagung 1961 bei der Beratung des Haus­

haltsplans 1962/63.
Wesentliche Erhöhung der zweckgebundenen Fi­
nanzhilfen an die Kirchengemeinden aus dem 
Steueranteil der Landeskirche (8,3 Prozent des 
Nettoaufkommens der Kirchensteuer vom Ein­
kommen), Wegfall der Ausmärkerbesteuerung.

b) Herbsttagung 1962:
Sonderzuweisung von Kirchensteuern an die Kir­
chengemeinden in Höhe des Betrages der Landes­
kirchensteuer vom Grundbesitz und Gewerbe­
betrieb.

c) Herbsttagung 1963 bei der Beratung des Haus­
haltsplans 1964/65:
Die Ersatzbeträge für Leistungen, die die Landes­
kirche zuvor für die Kirchengemeinden übernom­
men hatte, werden von dem Kirchensteueranteil 
der Kirchengemeinden nicht mehr abgesetzt; das 
bedeutete eine Erhöhung der Kirchensteuerzuwei­
sung an die Kirchengemeinden um 10 Prozent. 
Die zweckgebundenen Finanzhilfen an die Kir­
chengemeinden aus dem Steueranteil der Landes­
kirche wurden wiederum erhöht (auf rd. 18 Pro­
zent des Nettoaufkommens an der Kirchensteuer 
vom Einkommen).

d) Herbsttagung 1963 und 1964:
Sonderzuweisung von Kirchensteuern an die 
Kirchengemeinden wie auf der Herbsttagung 1962.

e) In allen Rechnungsjahren (außer 1965): 
Nachträgliche Erhöhung der Mittel für Baubei­
hilfen und Bauprogramme zugunsten der Kirchen­
gemeinden aus dem Steueranteil der Landeskirche.

f) Herbsttagung 1967:
Wegfall der Kirchensteuer vom Gewerbebetrieb 
sowohl als Landes- wie als Ortskirchensteuer.
Die Kirchensteuer vom Grundbesitz wird nur noch
als Ortskirchensteuer (nicht mehr als Landes­
kirchensteuer) erhoben und den Kirchengemein­
den zur vollen Ausschöpfung überlassen.
Der Gewerbesteuerausgleich für die Kirchenge­
meinden wird mit Schwergewicht aus dem Steuer­
anteil der Landeskirche bestritten.
Alle diese Maßnahmen betrafen allerdings nicht 

den grundsätzlichen Aufbau des bisherigen Finanz­
ausgleichs.

B. Beratungen über eine Neurege­
lung des Finanzausgleichs.

I. Das Anwachsen des Steuer- und Haushalts­
volumens der Landeskirche und der Gemeinden so­
wie die bekannten Kirchensteuerurteile des Bundes­
verfassungsgerichts gaben Anlaß, die Gestaltung 
des kirchlichen Haushalts- und Steuerwesens grund­
sätzlich zu erörtern; dabei rückten auch die Grund­
lage des Finanzausgleichs in den Mittelpunkt der

Überlegungen und Beratungen, zunächst des Finanz­
ausschusses, dann auch des Plenums der Synode. 
Es sei verwiesen auf die Referate von Herrn Höff- 
lin und mir (Anl. 2 und 3 zu den gedr. Verh. der 
Landessynode Oktober 1966) und die Berichte des 
Finanzausschusses vor der Synode. Zu diesen Fragen 
auf der Herbstsynode 1966 (Gedr. Verh. S. 19ff., 
48ff.) und seitdem auf jeder Synodal-Tagung (Früh­
jahr 1967 — Gedr. Verh. S. 35ff., 38ff. —; Herbst 
1967 — Gedr. Verh. S. 37ff., 75ff. —, Frühjahr 1968 
Gedr. Verh. S. 84, 88).

Die Ihnen zugegangene Vorlage „Vorschlag für 
eine neue Finanzausgleichsregelung (Entwurf IV — 
mit kurzen Erläuterungen — auf Grund der Be­
ratungen des Finanzausschusses vom 12. Oktober 
1968)" enthält das bisherige Ergebnis der auch jetzt 
noch nicht abgeschlossenen Beratungen des Finanz­
ausschusses. Er hat sich seit der Frühjahrstagung 
1968 wiederum in zwei Sitzungen (am 19./20. Juli 
und am 12. Oktober d. J.) mit der Materie befaßt 
und wird sie bis zum Frühjahr 1969 noch in weiteren 
Sitzungen behandeln. Die Bezeichnung „Entwurf IV" 
deutet darauf hin, daß drei andere Entwürfe (für 
den Berichterstatter selbstverständlich noch zusätz­
liche Vorentwürfe) vorausgegangen sind. Es soll 
hier nun nicht die ganze Entwicklung der Beratungen 
bis zum Entwurf I und von dort bis zum Entwurf IV 
im einzelnen geschildert werden, sondern nur, so­
weit dies zur Erläuterung des Entwurfs notwendig 
ist. Zunächst seien einige grundsätzliche Ausfüh­
rungen gemacht.

II. Weshalb ist eine Neuregelung des Finanzaus­
gleichs nötig? Hierfür können mehrere Gründe ge­
nannt werden:

a) Der Wegfall der Bausteuer der juristischen Per­
sonen und der Kirchensteuer vom Gewerbebetrieb 
haben das Finanzgefüge der Landeskirche und der 
Kirchengemeinden verändert; die Kirchensteuer vom 
Einkommen ist noch stärker als bisher die Haupt­
quelle der kirchlichen Einnahmen geworden.

b) Die geltende Finanzausgleichsregelung läßt 
nicht mit der nötigen Deutlichkeit erkennen, in wel­
chem Maße die Gemeinden schon jetzt tatsächlich 
an der Kirchensteuer vom Einkommen teilhaben.

Hst. 10 des Haushaltsplans der Landeskirche trägt 
die Bezeichnung: Anteile der Kirchengemeinde an 
der Kirchensteuer vom Einkommen. Sie enthält den 
30prozentigen Anteil der Kirchengemeinden, der 
über schlüsselmäßige Zuweisung und Ausgleichs­
stock an die Kirchengemeinden gegeben wird. Die 
Bezeichnung der Hst. 10 verleitet zu der Vorstellung, 
als ob die Kirchengemeinden lediglich mit diesem 
Betrag an der Kirchensteuer vom Einkommen teil­
nehmen. Es fließen ihnen aber außerdem noch (und 
damit aus dem Steueranteil der Landeskirche) fol­
gende zweckgebundene Finanzhilfen zu:

o 
Q 
0 

on

Hst. 11
Hst. 12

Hst. 19
Hst. 24

Hst. 92

Baubeihilfen,
Beihilfen für Kindergärten und Kranken­
pflegestationen,
Beihilfe für verschiedene Zwecke, 
Zuschüsse zur Besoldung hauptamtlicher
Kirchenmusiker, 
Bauprogramme.



50 Erste Sitzung

Im Haushaltsplan 1968/69 machen diese Zuwei­
sungen 8 820 000 DM aus. Der Gesamtanteil der 
Kirchengemeinden aus dem Netto-Ertrag der Kir­
chensteuer vom Einkommen macht somit nicht nur 
30 Prozent (in Hst. 10 enthalten), sondern insgesamt 
43 Prozent aus. Künftig soll durch eine entsprechen­
de Gliederung des Haupthaltsplans dieser Sachver­
halt allgemein sichtbar gemacht werden.

c) Schon öfter ist die Ansicht geäußert worden, 
vor allem müsse der Finanzausgleich zwischen Lan­
deskirche und Kirchengemeinden geändert werden,
d. h. der landeskirchliche Anteil an der Kirchen-
steuer vom Einkommen müsse zugunsten des Anteils 
der Kirchengemeinden verringert werden. Wie aus 
dem bereits Gesagten hervorgeht, hat die Landes­
synode den landeskirchlichen Steueranteil bisher 
schon gar nicht ausschließlich für landeskirchliche 
Aufgaben, sondern zu einem beachtlichen Prozent­
satz für Finanzhilfen an Kirchengemeinden einge­
setzt, auch die für unmittelbare landeskirchliche 
Aufgaben nicht verbrauchten Mittel zum größten Teil 
immer wieder für Zwecke der Kirchengemeinden 
bestimmt; aber abgesehen davon ist zu sagen:

Der landeskirchliche Anteil kann spürbar nur dann 
gekürzt werden, wenn einige der daraus bisher 
finanzierten Aufgaben und Arbeiten wegfallen oder
von der Landeskirche auf die Kirchengemeinden
übertragen werden. Der Finanzausschuß hat den 
landeskirchlichen Haushalt im Blick auf die Möglich­
keit solcher Maßnahmen überprüft, macht jedoch 
keinen Vorschlag über den Wegfall oder eine Ver­
lagerung bisher landeskirchlich finanzierter Auf­
gaben. Die Mittel für laufende Ausgaben erhöhen 
sich deshalb nur dann, wenn die außerordentlichen 
Ausgaben in Landeskirche und Kirchengemeinden 
eingeschränkt und beim Steueranteil der Gemeinden 
die Mittel des Ausgleichsstocks zugunsten des 
Schlüsselanteils vermindert werden.

Eine Verlagerung von Aufgaben auf die Kirchen­
gemeinden verringert zwar den Finanzbedarf der 
Landeskirche, vergrößert aber den der Gemeinden; 
eine finanzielle Besserstellung der Gemeinden ist 
also letztlich nicht die Folge einer solchen Maß­
nahme.

Es ist nicht so schwierig, den Finanzbedarf für die 
eigentlichen landeskirchlichen Aufgaben festzustel­
len und in gewissem Umfang zu begrenzen oder zu 
erweitern und danach den landeskirchlichen Anteil 
und den gemeindlichen Anteil an der Kirchensteuer 
vom Einkommen zu bemessen; dies geschieht durch 
die Beschlußfassung über den Haushaltsplan der 
Landeskirche. Viel schwieriger ist es jedoch, den 
gemeindlichen Steueranteil auf die Kirchengemein­
den untereinander zu verteilen. Zur Lösung dieses 
Problems müssen eine Fülle von Sachverhalten be­
achtet und viele Fragen beantwortet werden. Und 
dazu muß auch folgende Selbstverständlichkeit aus­
gesprochen werden: Eine Änderung des Verteilungs­
schlüssels hat zur Folge, daß die einen Gemeinden 
mehr und die anderen entsprechend weniger er­
halten; die zur Verteilung stehende Summe ver­
größert sich durch die Änderung des Verteilungs­
schlüssels nicht.

d) Die jetzige Steuerverteilung zwischen den Kir­
chengemeinden fußt fast völlig auf dem örtlichen 
Aufkommen; die steuerstarken Gemeinden erhalten 
viel, die steuerschwachen Gemeinden wenig. Diese 
Verteilung gründet sich auf einer aus der Ver­
gangenheit stammenden, überbetonten Vorstellung 
von der finanziellen Unabhängigkeit der Kirchen­
gemeinden untereinander. Der Gedanke eines Aus­
gleichs kommt bei dieser Verteilung für die Haupt­
quelle der kirchlichen Einnahmen, der Kirchensteuer 
vom Einkommen, nicht zum Zuge, insbesondere 
nichtfürden1aufendenHausha1t der 
Kirchengemeinden; lediglich in Ausnahmefällen wer­
den hierfür Mittel des Ausgleichstocks eingesetzt. 
Stärker und mit Schwergewicht für den außerordent­
lichen Bedarf (Baubeihilfen, Grundstückserwerb) 
wird ein Ausgleich lediglich durch die zweckge-
bundenen Finanzhilfen an die Kirchengemeinden
bewirkt, und zwar sowohl aus dem Haushalt der 
Landeskirche (Baubeihilfen, Zuschüsse und Darlehen 
aus den Haushaltsstellen 11, 12, 19, 24, 92) wie aus 
dem Ausgleichsstock.

Eine Neuregelung des Finanzausgleichs soll dem 
Mißstand abhelfen, daß die steuerschwachen Kirchen­
gemeinden nur notdürftig ihr Personal (Kirchen­
diener, Kirchenmusiker) besolden und die Gebäude 
(Kirche, Pfarrhaus, Gemeindesaal) nur unzureichend 
aus eigenen Mitteln unterhalten können; auch sollen 
ihnen die erforderlichen Mittel für die innerkirch­
liche und diakonische Arbeit zur Verfügung stehen. 
Ziel der Neuregelung ist also eine bessere Finanz­
ausstattung des laufenden Haushalts der steuer- 
schwachen Gemeinden. Hierdurch soll folgendes er­
reicht werden:

Die Gemeinden sollen größere Freiheit und Mög­
lichkeit zu selbstverantwortlichem Einsatz der Mittel 
vornehmlich für die innerkirchliche, diakonische und 
weltmissionarische Arbeit erhalten. Selbständigkeit 
und Selbstverwaltung der Gemeinden sollen gestärkt 
werden.

C. Erarbeitung der Grund1agen für
einen neuen Verteilungsschlüssel.

I. Bei den Überlegungen, einen nuen Schlüssel 
für die Verteilung der Kirchensteuer auf die Kir­
chengemeinden untereinander zu finden, wurden 
die Finanzausgleichsregelungen anderer Landes­
kirchen als Material herangezogen, wie ich dies auch 
schon in meinem Referat „Grundsätze des Finanz­
ausgleichs" (Landessynode Frühjahr 1963, Gedr. 
Verh. S. 8ff.) getan hatte.

II. Es wurde ferner die besondere Struktur und 
Größe der Gemeinden unserer Landeskirche bedacht; 
sie weisen nach Seelenzahl und Steuerkraft ganz 
erhebliche Unterschiede auf.

Von den 524 Kirchengemeinden (Ortskirchen­
steuerzweckverbänden) unserer Landeskirche mit 
1 345 000 Gemeindegliedern haben

85 Kirchengemeinden bis 400
70 Kirchengemeinden von 400— 600
59 Kirchengemeinden von 600— 800
37 Kirchengemeinden von 800—1000 Gemeinde­

glieder.



Erste Sitzung 51

Die Einkommensteuerkraft dieser 251 Kirchen­
gemeinden unter 1000 Seelen mit 136 530 Gliedern 
(= 10,1 Prozent der Glieder der Landeskirche) macht 
3,6 Prozent der Steuerkraft der Gesamtheit der Ge­
meinden unserer Landeskirche aus. Zum Vergleich 
sei lediglich der Ortskirchensteuerzweckverband 
Karlsruhe mit rd. 126 000 Gemeindegliedern und eine 
Steuerkraft von 10,4 Prozent der Gesamtheit der 
Gemeinden unserer Landeskirche genannt.

Im Blick auf die unterschiedliche Struktur der Ge­
meinden schien es sich zu empfehlen, eine Neu­
regelung zunächst nur für die großen Gemeinden zu 
erarbeiten. Ein solches Verfahren ist aber auch 
noch aus folgenden zwei Gründen sachlich vertret­
bar.

1. Der bisherige Haushalts-und Steuerbedarf der 
kleinen Gemeinden ist in der Tat unverhältnis­
mäßig geringer als der der Gemeinden von 
mittlerer Größe; es wäre sogar in Anbetracht 
ihres bisherigen Steuervolumens und der leich­
ten Überschaubarkeit ihres Haushaltsbedarfs 
möglich und zu erwägen, ihre Steueranteile mit 
einem gewissen — im Verhältnis zu dem Ge­
samtsteueranteil der Kirchengemeinden gering 
zu bezeichnenden — Pauschalbetrag aus dem 
Ausgleichsstock aufzubessern.

2. Ein solches Verfahen ermöglicht es aber auch
eher, das Problem der Neuregelung arbeits­
mäßig überhaupt zu bewältigen, und erlaubt es, 
Erfahrungen zu sammeln, die verwertet werden 
können, wenn weitere Gruppen von Gemein­
den in die Neuregelung einbezogen werden.

III. Es wurde daher versucht, die Kirchengemein­
den nach bestimmten Merkmalen (Größe und Steuer­
kraft) zu gruppieren. Schließlich ergab sich als ge- * 
eigneter Maßstab für eine Gruppierung die Seelen­
zahl, weil sie einerseits von der Steuerkraft unab­
hängig ist, andererseits aber als ein objektiv fest­
stellbares Merkmal die Größe und den Finanzbedarf 
einer Gemeinde mitbestimmt. Es wurden folgende 
zwei Gruppen gebildet:

1. die Gruppe von 250 kleinen Gemeinden bis zu 
900 Seelen (für die Berechnungen aufgerundet 
auf volle Zehn),

2. die Gruppe von 274 großen Kirchengemeinden 
(Ortskirchensteuerzweckverbänden) mit mehr 
als 900 Seelen (für die Berechnungen aufgerun­
det auf volle Hundert).

Eine Übersicht über die Größe und Steuerkraft der 
beiden Gruppen (an Hand der Besteuerungsgrund­
lagen für die Haushaltspläne 1968/69) vermittelt 
nachstehende Aufstellung:

Seelenzahl

1. Landes­
kirche

2.274 KGden 
(OrtsKiSt- 
ZwVerb.)

3.250 Kgden

1 345 000

1 215 800 
(= 90,4%)

129 370 
(= 9,6%)

E-Anteil Kopfbetrag Grund- 
Hpl. 68/69 nach steuer-

Hpl. 68/69 meßbetrag

12,17 14 86516 510 200 
(= 100%)
15 848 400 
(= 96%)

661 800 
(= 4%)

(= 100%) 
13,03 13 131

(= 88,3%)

5,11 1 734 
(= 11.7%)

Voraussetzung für die weiteren Überlegungen 
war nun, daß die Gruppe der kleinen Gemeinden 
an dem Gesamtschlüsselanteil der Kirchengemeinden 
in dem gleichen Verhältnis wie bisher (4 Prozent) 
teilnimmt, u. U. eine Aufbesserung ihres Anteils 
aus dem Härtestock erhält. Die eigentliche Neu­
regelung soll also bis auf weiteres lediglich die 
Gruppe der großen Gemeinden (Ortskirchensteuer­
zweckverbände) betreffen.

IV. Die Beratungen des Finanzausschusses am 
19./20. Juli 1968 und die darauf fußenden weiteren 
Überlegungen in der Sitzung am 12. Oktober 1968 
führten zu folgendem Ergebnis:

1. Abzulehnen ist die Verteilung der Kirchen­
steuer vom Einkommen nach dem reinen Bedarfs­
deckungssystem, d. h. nach dem Finanzbedarf der 
Gemeinden, der auf Grund einer eingehenden, nach 
einheitlichen Richtlinien durchgeführten Prüfung der 
Haushaltspläne festgestellt wird. Ein solches Ver­
fahren würde der Selbständigkeit und Eigenverant­
wortung der Kirchengemeinden kaum noch Raum zur 
Entfaltung lassen. Vielmehr sollte versucht werden, 
einen Schlüssel an Hand objektiver Bezugsgrößen 
und Meßzahlen zu bilden.

2. Als Bezugsgrößen wurden zunächst herausge­
stellt die Seelenzahl der Gemeinden und die Bau- 
lastpflichten für die zum kirchlichen Dienst unmittel­
bar benötigten Gebäude (Pfarrhaus, Kirche, Ge­
meindehaus, Kindergärten).

Eine Lösung dafür, wie die Baulastpflichten unter­
einander (Kirche zu Pfarrhaus, zu Gemeindehaus 
usw.) in Meßzahlen festgestellt und wie diese mit 
der Seelenzahl in Verbindung gebracht werden kön­
nen, oder — anders ausgedrückt — welches die 
Wertigkeit der Bezugsgrößen zueinander ist, wurde 
nicht gefunden. Die Erwägungen ließen vielmehr 
die Frage entstehen, ob damit nicht für ein großes 
Teilgebiet des Haushalts, nämlich für den Bauauf­
wand, doch ein Bedarfsdeckungssystem versucht 
werde, das im Grundsatz und für den übrigen Haus­
halt abgelehnt war. Es gelang also nicht, ein ge­
eignetes Meßzahl-System zu erarbeiten.

Auch der Kollektenertrag wurde als eine mit­
bestimmende Bezugsgröße genannt; jedoch im Laufe 
der Beratung gewann der Gedanke Oberhand, daß 
der Kollektenertrag der Gemeinde für die Anteils­
bemessung weder positiv noch negativ bewertet 
werden soll.

Die Frage, ob die örtliche Einkommensteuerkraft 
weiterhin als Schlüsselzahl in Verbindung mit an­
deren Bezugsgrößen Verwendung finden solle, blieb 
zunächst offen; jedoch bestand Einigkeit darüber, 
daß auch die Ortskirchensteuer vom Grundbesitz 
nach Möglichkeit in den Ausgleich einbezogen wer­
den solle.

Auch wurde festgestellt, daß der bestehende
Schuldendienst bei der Neuregelung nicht außer 
acht gelassen werden könne. Folgender Lösungs­
weg wurde aufgezeigt: Einen bestimmten Prozent­
satz der Steuereinnahmen (etwa 15 bis 20 Prozent 
— oder 25 Prozent?) muß jede Gemeinde aus ihrem 
E-Steueranteil und der Ortskirchensteuereinnahme 
leisten. Für den übersteigenden Betrag kann sie



52 Erste Sitzung

einen Zuschuß erhalten. Die Richtlinien über die 
Gewährung von Finanzhilfen für Bauten (Beihilfen 
und Darlehen aus den Bauprogrammen) müßten u. U. 
geändert werden.

3. Schließlich wurde folgendes bedacht:
a) Es liegt auf der Hand, daß die Zahl der Ge­

meindeglieder in etwa die Größe einer Gemeinde 
und damit den Umfang der Gemeindeaufgaben und 
der finanziellen Lasten (Kosten) bestimmt. Zwar ist 
es nicht möglich, die Beziehung zwischen der Ge­
meindegliederzahl und den Kosten zahlenmäßig 
genau festzulegen; aber im Verhältnis der Gemein­
den zueinander dürfte doch sachgerecht sein, jeder 
Gemeinde auch eine nach ihrer Seelenzahl bemes­
sene Finanzausstattung (sog. Grundausstattung) zu 
geben.

b) Die bisherige Verteilung der Kirchensteuer vom 
Einkommen nach dem örtlichen Aufkommen hat die 
steuerstarken Gemeinden in die Lage versetzt, ihre 
Ausstattung mit Personal und Gebäude auf den 
jetzigen Stand zu bringen. Es ist nicht möglich, die­
sen Stand plötzlich auf ein sehr viel niedrigeres 
Maß zurückzuschrauben.

c) Manche Gemeinde hat den jetzigen Stand ihres 
Aufbaus durch besondere Anstrengungen erreicht. 
Es würde bedenklich sein, hierin durch ein scharfe 
Kürzung der Steuereinnahmen oder eine Anrech­
nung ihrer Einnahmen an Opfer und Sammlungen 
eingreifen zu wollen.

d) Nach Durchführung eines jeden Finanzaus­
gleichs wird es noch Unterschiede in der Finanz­
ausstattung der Kirchengemeinden geben. Es ist 
durchaus verständlich und vertretbar, daß den steuer- 
starken Gemeinden verhältnismäßig mehr Mittel 
verbleiben als den steuerschwachen. Entscheidend

einem Teilbetrag (etwa 10 Prozent der Grundsteuer­
meßbeträge) einbezogen werden; denn die Kirchen­
steuer vom Grundbesitz bedeutet für die Kirchen­
gemeinden in überwiegend evangelischen Städten 
und Landgemeinden eine nicht unbeträchtliche Fi­
nanzkraft. Das hatten schon frühere Untersuchungen 
über den Ausgleich für die weggefallene Kirchen­
gewerbesteuer ergeben.

c) Demgemäß wären also dem Gesamtschlüssel­
anteil der Kirchengemeinden zunächst die Mittel 
für die Grundausstattung (Verteilung nach Kopf­
beträgen) zu entnehmen, der alsdann verbleibenden 
Summe der Betrag von 10 Prozent der Grundsteuer­
meßbeträge der Gemeinden zuzuschlagen und die so 
festgestellte Verteilungsmasse nach dem örtlichen 
Aufkommen der Kirchensteuer vom Einkommen 
(bisheriger Schlüssel) zu verteilen.

d) Errechnet man daraufhin für jede einzelne Ge­
meinde den Steuerbetrag, den sie je Gemeindeglied 
erhält (Kopfbetrag), so muß zusätzlich gewährleistet 
werden, daß der Kopfbetrag jeder Gemeinde minde­
stens 60 Prozent des Durchschnittskopfbetrages der 
großen Gemeinden beträgt. Die steuerschwachen 
Gemeinden sollen also den Unterschiedsbetrag bis 
zu der genannten Höhe zusätzlich erhalten (Zusatz­
betrag). Dabei darf jedoch eine überdurchschnittliche 
Höhe an Ortskirchensteuer nicht unberücksichtigt 
bleiben; deshalb ist bei der Berechnung des Zusatz­
betrages in gewissem Umfang der Betrag anzurech­
nen, um den der Kopfbetrag an Kirchensteuer aus 
Grundbesitz der einzelnen Gemeinde den Durch­
schnittskopfbetrag der großen Gemeinden übersteigt.

Die Erarbeitung der vorstehenden Ergebnisse war 
laufend von Berechnungen über die Auswirkungen 
der verschiedenen Vorschläge für den Haushalt der

ist, daß die schwachen Gemeinden eine ausreichende ' Kirchengemeinden begleitet. Und zwar wurden zu­
Finanzausstattung erhalten, also die Unterschiede in 
der Finanzausstattung das kirchliche Leben der fi­
nanzschwachen Gemeinden nicht in unvertretbarer 
Weise beeinträchtigen oder belasten. Es entspricht 
weder den Möglichkeiten noch dem Zweck eines 
Finanzausgleichs, alle finanziellen Unterschiedlich­
keiten zu beseitigen und die Finanzlage der Kirchen­
gemeinden unterschiedslos auf ein allgemeines Maß 
gleichzuschalten.

Aus diesen Gründen soll und darf bei der Ver­
teilung der Kirchensteuer dem örtlichen Aufkommen 
eine gewisse, allerdings eingeschränkte Bedeutung 
belassen werden.

4. Es sind mehrere Maßnahmen möglich, die einer­
seits das Gewicht des örtlichen Steuerertrags für die 
Steuerverteilung zu mindern, andererseits eine bes­
sere Finanzausstattung der steuerschwachen Ge­
meinden zu sichern vermögen.

a) Die Gewährung einer Grundausstattung, die 
(siehe oben 3a) nach der Seelenzahl bemessen wird, 
ist eine solche erste Maßnahme. Wird hierfür ein 
Viertel, ein Drittel oder gar die Hälfte des Gesamt­
schlüsselanteils der Kirchengemeinden verwendet, 
so ist die örtliche Steuerkraft als Verteilungsmaß­
stab bereits in erheblichem Umfang ausgeschaltet.

b In die Verteilung nach dem örtlichen Aufkom­
men soll die Kirchensteuer vom Grundbesitz mit

letzt die Haushaltspläne von 63 Gemeinden der in 
die etwaige Neuregelung fallenden 274 großen Kir­
chengemeinden überprüft, insbesondere auch im 
Blick darauf, welches Gewicht in der Haushalts­
wirtschaft der einzelnen Gemeinde die Belastung 
mit Schuldendienst hat.

5. Vergleicht man die Haushaltspläne der Kirchen­
gemeinden, so ist festzustellen, daß manche Ge­
meinden sich mit einem Schuldendienst unter Zu­
rückstellung der Ausgaben für die innerkirchliche 
Arbeit belasten mußten, manche jedoch nur in ge­
ringem Umfang belastet sind, manche Kirchenge­
meinden noch vor außerordentlichen Ausgaben (Bau­
vorhaben) stehen, die mit Darlehen finanziert wer­
den müssen, ohne daß die erforderlichen Mittel für 
den Schuldendienst im Haushaltsplan bereitgestellt 
werden können. Bei einer Neuregelung sollte jedoch 
vermieden werden, daß einzelne Kirchengemeinden 
erneut die Ausgaben für die innerkirchliche und dia­
konische Arbeit in unerträglicher Weise für außer­
ordentliche Vorhaben, insbesondere Bauten, dros­
seln. Damit würde dem Zweck der Finanzausgleichs­
regelung entgegengewirkt.

Die Unterusuchungen ergaben, daß für die Kirchen­
gemeinden eine Schuldendienstbelastung mit 25 Pro­
zent der Steuereinnahmen in der Regel tragbar ist, 
die Bewilligung eines Zuschusses also erst nötig



Erste Sitzung 53

wäre, wenn der tatsächliche Schuldendienst diesen 
Betrag übersteigt. Diese Feststellung betrifft zu­
nächst lediglich den z. Z. vorhandenen Schulden­
dienst und bedeutet, daß der Zuschuß sich mit dem 
Abbau des Schuldendienstes, aber auch mit dem 
Ansteigen der Steuereinnahmen verringert.

Würde eine entsprechende Regelung zum Grund­
satz bei der Aufnahme neuer Schulden erhoben, so 
würde jede Gemeinde, deren Schuldendienst die

von 25 Prozent erreichtHöchstbelastungsgrenze
hat, ermuntert, neue Schulden aufzunehmen; denn 
die neuen Schulden würden ihr alsdann keine zu­
sätzliche Belastung bringen. Das ist aber nicht der 
Zweck der Regelung und auch nicht vertretbar. Es 
könnten nämlich daraufhin die Gesamtschuldenlast 
der Kirchengemeinden und der benötigte Zuschuß­
bedarf bis ins Ungemessene steigen. Auch soll ein 
Zuschuß zum Schuldendienst nicht dazu beitragen, 
daß die Gemeinde mit dadurch freigestellten Haus­
haltsmitteln Rücklagen zu bilden vermag. Daraus 
ergibt sich: Die Mittel, aus denen die Schulden­
dienstzuschüsse für alte und für neue Schulden ge­
zahlt werden, bedürfen einer Begrenzung; darüber 
sind bereits zahlenmäßig begründete Erwägungen 
angestellt worden; die Gesichtspunkte, die bei der 
Genehmigung neuer Darlehen und bei der Gewäh­
rung von Zuschüssen zum neuen Schuldendienst be­
achtet werden müssen, bedürfen einer Festlegung 
in besonderen Richtlinien.

Hier sei folgendes eingeflochten:
Die Untersuchungen über den Schuldendienst für 

die Gruppe der kleinen Gemeinden ergab: Der jähr­
liche Betrag, den sie hierfür aufzubringen haben, 
beläuft sich auf durchschnittlich 44 Prozent ihrer 
jetzigen Steuereinnahmen. Diese Belastung des lau­
fenden Haushalts ist sehr hoch. Es sollte daher ver­
sucht werden, die besonders hoch belasteten Ge­
meinden ganz oder z. T. zu entschulden, um ihren 
laufenden Haushalt wesentlich zu entlasten. Oft 
handelt es sich dabei um Schuldbeträge, die zwar 
für die kleine Gemeinde viel bedeuten, aber im 
Rahmen der gesamten Haushaltswirtschaft der Lan­
deskirche und Kirchengemeinden als gering zu be­
zeichnen sind.

6. Die Gewährung von Zuschüssen zum Schulden­
dienst an die Gruppe der großen Gemeinden würde 
die Einführung einer neuen Finanzausgleichsmaß­
nahme für den laufenden Haushalt bedeuten. Sollen 
daneben die bereits bestehenden Ausgleichsmaß­
nahmen:

Gewährung von Zweckzuschüssen für den Betrieb 
von Kindergärten und Krankenpflegestationen und 
zur Besoldung hauptamtlicher Kirchenmusiker be­
stehen bleiben?

Es seien zunächst die letztgenannten Zuschüsse 
behandelt. § 15 Abs. 2 und 3 des kirchlichen Gesetzes 
die Ordnung des kirchenmusikalischen Dienstes betr. 
vom 5. Mai 1954 (Niens 27b) lautet:

(2) Zum Besoldungsaufwand der Bezirkskan­
toren leistet die Landeskirche einen Zuschuß im 
Rahmen der im Haushaltsplan vorgesehenen 
Mittel.

(3) Die Landeskirche kann im Rahmen der im 
Haushaltsplan vorgesehenen Mittel je nach der

finanziellen Lage der Kirchengemeinde und dem 
Umfang der in ihr verwirklichten Kirchenmusik 
Zuschüsse zum Besoldungsaufwand hauptamtlicher 
Kirchenmusiker gewähren.

§ 15 Abs. 3 des Gesetzes wird seit jeher so ge­
handhabt, daß alle Kirchengemeinden, die Kirchen­
musiker im Hauptamt anstellen, einen Zuschuß in 
Höhe von 25 Prozent des hierfür benötigten Besol­
dungsaufwands erhalten, und zwar entgegen dem 
Gesetz ohne Rücksicht auf die finanzielle Lage der 
Gemeinde. Mit der Erhöhung des E-Anteils dürfte 
die Notwendigkeit für eine allgemeine Bezuschus­
sung entfallen sein. Ein Zuschuß sollte daher fortab 
entsprechend dem Wortlaut des Gesetzes nur dann 
noch bewilligt werden, wenn die finanzielle Lage
der Gemeinde (Ausgleich des Haushaltsplans) es
wirklich erfordert. Anders verhält es sich mit dem 
Zuschuß zur Besoldung von Bezirkskantoren gemäß 
§ 15 Abs. 2 des Gesetzes. Die Kirchenmusiker, die 
zu Bezirkskantoren ernannt werden, erhalten damit 
einen landeskirchlichen Auftrag, der ihre Arbeits­
kraft zu einem erheblichen Teil der Kirchengemeinde 
entzieht. Es ist daher sachgerecht, daß die Landes­
kirche (aus ihrem Steueranteil) dafür den Kirchen­
gemeinden einen Teil des Besoldungsaufwands (35 
Prozent) erstattet.

Von den 274 Kirchengemeinden, die für die Neu­
regelung vorgesehen sind, haben im Rechnungsjahr 
1967 68 Gemeinden (= rd. 50 Prozent aller bezu- 
schußten Gemeinden) Beihilfen für Kindergärten 
und Krankenpflegestationen erhalten. Die Erhöhung 
der Kirchensteueranteile zieht von selbst eine Ermä­
ßigung der bisherigen Beihilfen nach sich. Ein grund­
sätzlicher Ausschluß dieser Gemeinden von der Bei­
hilfemöglichkeit dürfte nicht geboten sein; jedoch 
muß auch hier — wie beim Zuschuß zum Schulden­
dienst — die Begrenzung gelten, daß die Beihilfe 
zum Ausgleich des Haushaltsplans wirklich benötigt 
wird, also durch den Zuschuß keine Rücklagenbil­
dung ermöglicht wird.

7. Die Haushaltswirtschaft der Kirchenbezirke 
wurde ebenfalls in die Erwägungen einbezogen. Der 
Berichterstatter trug seine Überlegungen hierzu dem 
Finanzausschuß in einer schriftlichen Vorlage und 
auch mündlich vor. Der Finanzausschuß hat dazu 
noch nicht abschließend Stellung genommen; doch 
können die Grundgedanken der Vorlage mitgeteilt 
werden.

§ 85 Abs. 2 GO nennt als Deckungsmittel für die 
Ausgaben des Kirchenbezirks lediglich die Erträge 
des eigenen Vermögens und die Umlage auf die Ge­
meinden. Die Kirchenbezirke sind also nicht berech­
tigt, von den Gemeindegliedern Steuern zu erheben. 
Die Schwierigkeiten, die damit verbunden sind, daß 
die Kirchenbezirke ihren gesamten Fnanzbedarf aus 
der Gemeindeumlage zu decken haben, beruhen 
m. E. vornehmlich auf zwei Umständen:

Die Mitglieder der Bezirkssynode verstehen sich 
zu sehr als Vertreter der Einzelgemeinden, die 
sie vor finanziellen Belastungen schützen wol­
len;
die Gemeinden der kleinen Kirchenbezirke sind 
nicht finanzkräftig genug, um die Mittel für



54 Erste Sitzung

ihre zwangsläufigen Ausgaben mit der Ge­
meindeumlage aufzubringen, geschweige denn 
eine verstärkte innerkirchliche Arbeit des Kir- 
bezirks ausreichend zu finanzieren.

In Anbetracht dieses Sachverhalts erstattete die 
Landeskirche herkömmlicherweise den Kirchenbe­
zirken gewisse Ausgaben, z. B. Kosten der Pfarr­
konvente und Bezirkssynoden gegen Einzelabrech­
nung, und gewährt sie seit 1962 die Pauschalzu­
schüsse, die von damals 80 000 DM jährlich auf 1968 
280 000 DM erhöht sind.

Die Grundordnung ordnet einen landeskirchlichen 
Zuschuß an die Kirchenbezirke nicht nur nicht an, 
sondern erwähnt ihn noch nicht einmal als eine 
Finanzierungsmöglichkeit. Lediglich § 2 Abs. 1 der 
Verordnung über den Haushalt der Kirchenbezirke 
sieht ihn vor; jedoch handelt es sich bei dieser Ver­
ordnung lediglich um eine Verwaltungsverordnung 
des Oberkirchenrats, nicht um ein Kirchengesetz. 
Gleichwohl soll er beibehalten werden; er kann so­
gar im Rahmen eines allgemeinen Ansteigens der 
Einnahmen erhöht werden; er soll in erster Linie 
als Zuschuß zu den Kosten der Dekanatsverwaltung 
(Sekretariat, Schreibkraft) bestimmt sein.

Eine Berücksichtigung der Kirchenbezirke in der 
Finanzausgleichsregelung darf aber keineswegs 
dazu führen, das Umlagerecht der Kirchenbezirke 
überflüssig zu machen oder einzuschränken. Zu recht 
verstandener Selbstverantwortung gehört auch die 
Verantwortung für die Beschaffung der nötigen 
Geldmittel. Es ist aber zu erwägen, ob nicht den 
Kirchenbezirken aus dem Gesamtanteil der Kirchen­
gemeinden an der Kirchensteuer vom Einkommen 
eine Finanzausstattung vorweg gegeben werden 
sollte. Eine solche Regelung würde dem einen 
Grundgedanken des § 85 Abs. 2 GO, daß die Kir 
chengemeinden die Ausgaben der Kirchenbezirke zu 
decken haben, entsprechen.

Alsdann würden den Kirchenbezirken folgende 
Einnahmen zur Verfügung stehen:

1. die geringen Erträge des Vermögens,
2. der landeskirchliche Zuschuß,
3. die Zuweisung aus dem Gesamtanteil der Kir-

chengemeinden aus der Kirchensteuer 
Einkommen,

vom

4. die Umlage auf die Gemeinden (§ 85 Abs. 2 
GO).

Würde die Zuweisung aus dem Gesamtsteuer­
anteil der Kirchengemeinden mit 200 000 DM ver­
anschlagt, so würden damit die Einnahmen der 
Kirchenbezirke sich um mehr als 30 Prozent erhöhen.

Auch für die Verteilung von landeskirchlichem
Zuschuß und der Zuweisung aus dem Steueranteil 
der Gemeinden sind bereits Vorstellungen ent­
wickelt worden, die der Notwendigkeit des Aus­
gleichs in Anbetracht der sehr unterschiedlichen 
Größe und Steuerkraft der Kirchenbezirke — der 
Kirchenbezirk Boxberg umfaßt 7065, Adelsheim 
10 375, Mannheim 170 554 Gemeindeglieder — Rech­
nung tragen.

D. Der „Vorläufige Vorschlag".
Alle diese Erwägungen und Überlegungen haben 

nunmehr in dem „Vorläufigen Vorschlag" — Ent­

wurf IV — ihren Niederschlag gefunden. Die ein­
zelnen Abschnitte des Vorschlags bedürfen nur noch 
in wenigen Punkten ergänzender Erläuterungen. 
Der Vorschlag lautet:

I. Die Kirchensteuer vom Einkommen wird als 
vereinigte Landes- und Ortskirchensteuer erhoben.

Die Kirchensteuer vom Grundbesitz wird von den 
Kirchengemeinden (Ortskirchensteuerzweckverbän­
den) lediglich als Ortskirchensteuer erhoben.

Erläuterung: Dieser Abschnitt enthält die 
Grundlagen, die sich aus § 2 des Haushalts­
gesetzes vom 26. Oktober 1967 (VBl. 1968, S. 16) 
in Verbindung mit dem Haushaltsplan der 
Landeskirche ergeben.

II. Die Kirchengemeinden erhalten zur Erfüllung 
ihrer Aufgaben einen für jeden Haushaltszeitraum 
festzusetzenden prozentualen Anteil des Netto­
ertrags (Bruttoaufkommen abzüglich Hebegebühr 
der Finanzverwaltung und Steuererstattungen) der 
Kirchensteuer vom Einkommen (Gesamtanteil der 
Kirchengemeinden).

Erläuterung: Nach dem Haushaltsplan 
1968/69 machen die gesamten Zuweisungen an 
die Kirchengemeinden 43 Prozent des Netto- 
Ertrages der Kirchensteuer vom Einkommen 
aus; der Ansatz im nächsten Haushaltsplan soll 
sich an diesen Prozentsatz anlehnen; wenn 
irgendmöglich und vertretbar, soll der Gesamt­
anteil der Kirchengemeinden prozentual erhöht 
werden.

III. Dem Gesamtanteil der Kirchengemeinden wer­
den vorweg entnommen die Mittel für folgende 
Zwecke zugunsten der Kirchengemeinden:

a) Baubeihilfen,
b) Zuweisungen an die Bauprogramme,
c) Zuweisungen an den Umschuldungsfonds,
d) Beihilfen für Kindergärten und Krankenpflege­

stationen,
e) Beitrag der Kirchengemeinden zum Haushalt 

der Kirchenbezirke,
f) Beihilfen für verschiedene Zwecke.

Erläuterung: Die sog. Vorwegentnahmen 
machen nach den Beträgen des Haushaltsplans 
1968/69 rd. 22,5 Prozent des Gesamtanteils der 
Kirchengemeinden (II) aus. Dieser Prozentsatz 
ist zunächst auch Richtlinie für den Ansatz im 
nächsten Haushaltsplan.

IV. Von dem restlichen Gesamtanteil entfallen 
auf

a) den Gesamtschlüsselanteil der Kirchengemein­
den 75 Prozent,

b) den Härtestock 25 Prozent.
Erläuterung: Das bisherige Verhältnis 
von Gesamtschlüsselanteil zu Ausgleichsstock, 
nunmehr Härtestock genannt, betrug 70 zu 30. 
Die Erhöhung des Schlüsselanteils bedeutet er­
höhte Mittel für den laufenden Haushalt. Die 
neue Gliederung des landeskirchlichen Haus­
haltsplans, die sich aus den Abschnitten II bis IV 
ergibt, habe ich in der Ihnen zugegangenen Vor-
läge — in Gegenüberstellung zur bisherigen
Gliederung auch zahlenmäßig — verdeutlicht. 
Das soll hier nicht wiederholt werden.



Erste Sitzung 55

V. Der Gesamtschlüsselanteil wird auf die Kir­
chengemeinden wie folgt verteilt:

a) Die kleinen Kirchengemeinden (unter 900 Ge­
meindeglieder) nehmen an dem Gesamtschlüssel­
anteil in dem gleichen Verhältnis wie bisher teil.

b) Die großen Kirchengemeinden (mit 1000 und 
mehr Gemeindegliedern) erhalten aus dem Gesamt­
schlüsselanteil — nach Abzug von a) — eine Grund­
ausstattung und einen Schlüsselanteil sowie aus dem 
Härtestock Zusatzbetrag und Zuschuß zum Schulden­
dienst nach folgender Regelung:

1. Grundausstattung: Ein Teil des Ge­
samtschlüsselanteils wird auf die Gemeinden nach 
der Seelenzahl (aufgerundet auf volle Hundert) ver­
teilt.

Erläuterung: Auf Grund verschiedener 
Berechnungen war von dem Berichterstatter 
zunächst vorgesehen, daß ein Viertel des Ge­
samtschlüsselanteils als Grundausstattung ver­
teilt werden soll. Jedoch sind Überlegungen 
noch nicht abgeschlossen, ob nicht ein Drittel 
oder sogar ein Halb des Gesamtschlüsselanteils 
für die Grundausstattung nach der Seelenzahl 
verwendet werden soll.

2. Sch1üsse1antei1: Der um den Betrag 
der Grundausstattung verminderte Gesamtschlüssel­
anteil zuzüglich 10 Prozent der Grundsteuermeß­
beträge wird nach dem örtlichen Aufkommen der 
Kirchensteuer vom Einkommen (dem bisherigen 
Schlüssel) verteilt. Der nach Satz 1 für die einzelne 
Gemeinde errechnete Anteil wird um 10 Prozent 
der Grundsteuermeßbeträge der betreffenden Ge­
meinde gekürzt.

3. Zusatzbetrag: Eine Kirchengemeinde, 
deren Kopfbetrag aus dem Schlüsselanteil (Kopf­
betrag = Schlüsselanteil gemäß 2 Satz 1: Seelen-
zahl der Gemeinde) nicht 60 Prozent des Durch­
schnittskopfbetrags (Gesamtschlüsselanteil gemäß 2: 
Seelenzahl der großen Kirchengemeinden) erreicht, 
erhält zusätzlich den Unterschiedsbetrag (Zusatz­
betrag) aus dem Härtestock. Auf den Zusatzbetrag 
wird jedoch der Betrag angerechnet, um den der 
Kopfbetrag an Ortskirchensteuer (Kirchensteuer vom 
Grundbesitz) der einzelnen Gemeinde (= 20 Prozent 
der Grundsteuermeßbeträge: Seelenzahl) 75 Prozent 
des Durchschnittskopfbetrags der großen Gemeinden 
übersteigt.

4. Zuschuß zum Schu1dendienst: Kir­
chengemeinden, deren Belastung mit Schuldendienst 
bei Beginn des Haushaltszeitraums 25 Prozent ihrer 
haushaltsplanmäßigen Steuereinnahmen (E-Anteil + 
Ortskirchensteuer) übersteigt, erhalten einen Zu­
schuß zum Schuldendienst in Höhe des die Be­
lastungsgrenze übersteigenden Betrags, soweit dies 
zum Ausgleich des Haushaltsplans erforderlich ist.

VI . Zu folgenden Ausgaben des laufenden Haus­
halts der Kirchengemeinden können Beihilfen be­
willigt werden:

a) zum Betrieb von Kindergärten und Kranken­
pflegestationen nach den hierfür erlassenen 
Richtlinien,

b) Zur Besoldung hauptamtlicher Kirchenmusiker: 
gemäß § 15 Abs. 2 des Gesetzes die Ordnung

des kirchenmusikalischen Dienstes betr. vom 
5. Mai 1954 (VBl. S. 42) zum Besoldungsauf­
wand solcher Kirchenmusiker, die mit dem 
Dienst eines Bezirkskantors betraut sind, in 
Höhe von 35 Prozent des Besoldungsaufwands, 
gemäß § 15 Abs. 3 des vorgenannten Gesetzes 
zum Besoldungsaufwand für sonstige Kirchen­
musiker, soweit die finanzielle Lage der Kir­
chengemeinde es erfordert.
Erläuterung: Die Zuschüsse zum Betrieb 
von Kindergärten und Krankenpflegestationen 
und zur Besoldung hauptamtlicher Kirchen­
musiker, die nicht Bezirkskantore sind, werden 
aus den sog. Vorwegentnahmen gezahlt. Die 
Zuschüsse zur Besoldung von Bezirkskantoren 
trägt die Landeskirche.

VI I. Die Mittel des Härtestocks werden zur Ver­
wendung für folgende Zwecke bestimmt:

1. Zusatzbetrag gemäß V b Nr. 3,
2. Zuschuß zum Schuldendienst gemäß V b Nr. 4 

und den Richtlinien für die Genehmigung neuer 
Darlehen,

3. sonstige Zuschüsse zum Ausgleich der Haus­
haltspläne (insbesondere bei den kleinen Kir­
chengemeinden),

4. Entschuldungsbeihilfen für die Gruppe der 
kleinen Gemeinden,

5. Zuschüsse für verschiedene Zwecke (Grund­
erwerb, Bereitstellung von Bau-Eigenmittel der
Kirchengemeinden, Zins- und Tilgungs-a. o.
beihilfen u. a.).
Erläuterung: Die Ansätze zu 2 und 4 sind 
auf Grund genauerer Untersuchungen zahlen­
mäßig festzulegen; die Ansätze zu 1, 3 und 5 
sind für gegenseitig deckungsfähig zu erklären.

E. Sch1ußbemerkung.
Hiermit bin ich am Ende meines Berichts ange­

langt. Ich hoffe, Ihnen einen umfassenden Uber- 
blick über die Beratungen des Finanzausschusses, 
die Grundgedanken der vorgesehenen Neuregelung 
und deren Bedeutung für die Hauswirtschaft von 
Landeskirche, Kirchenbezirke und Kirchengemein­
den gegeben zu haben.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Oberkirchenrat, 
ich kann Ihnen versichern, daß Ihre Hoffnung tat­
sächlich Platz greift. Sie haben uns das gegeben, 
was Sie uns zu geben meinten, und wir danken 
Ihnen recht herzlich für Ihren eingehenden Bericht 
über den Stand der Vorarbeiten zur Neuregelung 
des Finanzausgleichs mit der ausführlichen Erläute­
rung der Grundzüge einer neuen Finanzstruktur 
für unsere Gesamtgemeinde.

Nun darf ich Sie, Herr Gabriel, bitten, den zweiten 
Teil des Berichts zu erstatten.

Berichterstatter Synodaler Gabriel: Liebe Kon- 
synodale! Sie haben die Ausführungen von Herrn 
Oberkirchenrat Dr. Löhr gehört und werden mit 
Recht fragen, was kann ein weiterer Ausschuß­
bericht an seinen ausführlichen Darlegungen noch 
ergänzen; was kann noch gesagt werden?

Der Vorsitzende unseres Ausschusses empfahl 
mir, ich möge in diesem Bericht noch einige Farb-

5



56 Erste Sitzung

tupfer auflegen auf das Gemälde, das Ihnen Herr 
Dr. Löhr vorgestellt hat. Es handelt sich in der Tat 
hierbei um ein buntes Bild, das ob seiner Fülle 
wahrscheinlich für viele unter uns leicht impressio­
nistische Züge angenommen hat, so daß es schließ­
lich doch nützlich sein kann, wenn einige Konturen 
nochmals gezogen werden, was Sie — in Klammer 
gesagt — trotz der späten Stunde gütigst gewähren 
wollen.

I. Der Entwurf IV zeigt die Grundzüge einer neuen 
Finanzstruktur für unsere Gesamtkirche. Er ist das 
jetzige Ergebnis zweijähriger Beratungen. Die viel­
fältigen Anregungen der Finanzausschußmitglieder 
sind in ihn eingearbeitet worden. Mit den Referaten 
von unserem Konsynodalen Höfflin und Herrn Dr. 
Löhr vor zwei Jahren hat der Finanzausschuß die 
Reformarbeit aufgenommen. Sie wurde bei allen 
Synodal- und Zwischensitzungen durch weitere Bei­
träge von Ausschußmitgliedern ergänzt und in stun­
denlangen Aussprachen vertieft. Immer wurden die 
Anregungen von den Herren Finanzreferenten auf­
genommen und auf ihre Brauchbarkeit hin über­
prüft bis hin zu dem Entwurf IV, der uns heute hier 
ausgebreitet wurde.

II. Lassen Sie mich einige Grundsätze, Gesichts­
punkte und Ziele der Neuordnung anführen, die in 
den Beratungen immer wieder aufgeklungen sind.

a) Das Hausha1tsvo1umen der Gesamt­
kirche hat sich nicht zu orientieren an der möglichen 
optimalen Ausschöpfung der ihr zur Verfügung 
stehenden Steuergrundlagen, sondern an den legi­
timen Aufgaben, die in ihren einzelnen Bereichen 
zu erfüllen sind.

Das ist der Grundsatz, der auch zwischen den 
Zeilen und Ziffern des Entwurfs IV mitschwingt. 
Dazu gehört die ständige Beobachtung der Steuer­
grundlagen und ihrer kirchlichen Anwendung. Dazu 
gehört die ständige Überprüfung der Steuerbelastung
und auch die Überprüfung der Möglichkeit von
Steuersenkungen. Die Synode hat den Wegfall der 
Kirchengewerbesteuer ab 1. 1. 1968 beschlossen; da­
gegen ist die Kirchengrundsteuer in diesen Entwurf 
eingearbeitet worden; die Kirchengrundsteuer erfüllt 
darin eine klassische Ausgleichsfunktion.

Schließlich gehört auch die wiederkehrende Über­
prüfung der Hebesätze zum Kernstück unserer Er­
örterungen. Obwohl jetzt keine Steuersynode un­
mittelbar bevorsteht, oder gerade deshalb, hat sich 
der Finanzausschuß in seiner letzten Zwischen­
sitzung über die Möglichkeit von Steuersenkungs­
maßnahmen ausgesprochen. In Erwägung steht 
eine allgemeine Senkung der Kirchensteuer aus 
Einkommen und Lohn, die in diesem Entwurf ent­
sprechend dem Gesetz ausdrücklich als vereinigte 
Landes- und Ortskirchensteuer bezeichnet wird.

Daneben kommt in Betracht die Kappung, über 
die in der Synode schon einmal diskutiert worden 
ist.

Der Finanzausschuß hat die Möglichkeiten sehr 
gründlich gegeneinander abgewogen. Es besteht die 
einhellige Meinung, daß zu gegebener Zeit, viel­
leicht schon bald, Schritte in Richtung Steuerermäßi­
gung unumgänglich sind und dies nicht zuletzt im

Hinblick auf die Steuerverhältnisse in anderen 
Gliedkirchen.

b) Die Mitte1vertei1ung zwischen Lan­
deskirche und Kirchengemeinde soll sich auch wei­
terhin richten nach den Aufgaben, die beiden Be­
reichen zukommen.

Hierüber hat der Finanzausschuß klare Vorstel­
lungen entwickelt. Soweit es sich um Bauaufgaben 
handelt, läßt sich auch aus dem Hauptbericht von 
Herrn Oberkirchenrat Dr. Jung (Seite 20) Näheres 
entnehmen.

Der Entwurf IV ändert nicht den Anteil der Ge­
meinden, wohl aber ist der bisherige Gesamtanteil 
von 43 Prozent in einer Haushaltsposition zusam­
mengefaßt. Das ist eine Verbesserung in der Dar­
stellung.

Es war der ausdrückliche Wunsch im Finanzaus­
schuß, daß der Anteil der Gemeinden in Zukunft, 
wenn irgend möglich, noch erhöht werden soll. Zu­
nächst scheint aber die Beibehaltung des jetzigen 
Anteils von 43 Prozent sachlich begründet zu sein. 
Vermutlich wird es auch zweckmäßig sein, den ge­
meindlichen Anteil an der Steuerbeteiligung zu be­
lassen, um den Rahmen in dieser ersten Neuord­
nungsphase nicht an allen Ecken zu sprengen.

Da die Synode von Haushalt zu Haushalt die 
Möglichkeit hat, den gemeindlichen Anteil zu ver­
ändern, erhöht sich hier die finanzielle Beweglich­
keit. Überhaupt zeigt der ganze Entwurf eine grö­
ßere Anpassungsfähigkeit an die Kontinuität kirch­
lichen Geschehens.

c) Die Angleichung der finanziellen Aus­
stattung der Kirchengemeinden untereinander ist 
Hauptteil des Finanzausgleichs. Hier liegen die 
eigentlichen Neuerungen des Entwurfs. Die festen 
Zuweisungen an die Gemeinden, also der Gesamt­
anteil der Gemeinden wird in Zukunft in Form 
einer Grundausstattung und dem eigentlichen 
Schlüsselbetrag den Gemeinden zufließen. Die Be­
deutung der eigenen Steuerkraft der Gemeinde für 
den Schlüssel wird gemindert, aber die finanzielle 
Eigenstellung und Eigenständigkeit soll erhalten 
bleiben. Daraus folgt, daß die Finanzkraft der Ein­
zelgemeinde trotzdem noch zu einem Teil als Be­
zugsgrundlage für die Schlüsselzuweisung heran­
gezogen wird. Die bisherigen Mängel in der Schlüs­
selzuweisung, die die reichen Gemeinden wohl­
habender, die ärmeren dagegen im finanziellen 
Nachteil beließ, sind im Entwurf IV weitgehend 
behoben. Entwurf IV vereinigt hier in sinnvoller 
Weise eine alte Forderung des Plenums und des 
Ausschusses. Dabei ist mit Absicht eine Gleich­
macherei, d. h. eine Nivellierung auf einen einheit­
lichen Finanzstatus aller Gemeinden verzichtet wor­
den. Eine Gleichschaltung würde nach Ansicht des 
Ausschusses eine neue Unausgewogenheit auf der 
anderen Seite schaffen.

Die Grundausstattung, die sich errechnet aus der 
Seelenzahl einer Gemeinde, soll vor allen Dingen 
den laufenden Bedarf der Gemeinde besser sicher 
stellen. Wird dieser Entwurf zur Beschlußreife ge-
führt, so werden endlich die kleinen Gemeinden in
die Lage versetzt, ihre Besoldungsverhältnisse für



Erste Sitzung 57

die nebenamtlich Bediensteten zu verbessern und 
überhaupt ihr gemeindliches Leben stärker zu ent­
falten.

Der Prozentanteil der Grundausstattung aus dem 
Gesamtschlüsselanteil muß natürlich durch nach­
folgende Berechnungen noch gefunden werden.

d) Die beweglichen Finanzmaßn ah- 
men lehnen sich in ihrem Anteil vorläufig an den 
bisherigen Haushalt mit 22,5 Prozent an. Sie werden 
im Entwurf mit rd. 9 Millionen DM vorweggenom­
men und dienen im wesentlichen zur Durchführung 
von Bauvorhaben. Ob der Prozentsatz von 22,5 im 
Laufe der kommenden Haushaltsjahre gehalten 
werden kann, oder nicht viel mehr zugunsten des 
laufenden Bedarfs gekürzt werden muß, wird noch 
zu beraten sein.

Im Ausschuß wird immer wieder die Meinung 
vertreten, daß wir in unseren Gemeinden die be­
stehenden Einrichtungen besser mit Leben füllen 
sollten, als in diesem ungeheuren Maße fortwährend 
zu investieren.

Diese Ansicht findet sich auch im Hauptbericht 
von Herrn Dr. Löhr, aus dem ich zwei Sätze zitieren 
darf:

Angesichts der Fülle der Neubauten muß 
immer wieder gefragt werden, ob das bereits 
Vorhandene in rechter Weise genutzt wird und 
nicht lediglich stillgelegtes Kapital bedeutet, 
das seinen kirchlichen Zweck verfehlt und da­
mit letztlich sogar dem kirchlichen Leben ab­
träglich ist. Deshalb werden die Gemeinden 
eher Gelder zur Verstärkung und Vertiefung 
der innerkirchlichen Arbeit bereitstellen müs­
sen, als sie für neue Aufgaben mit hohen 
Investitionsausgaben einzusetzen; denn es hat 
keinen Sinn, Kräfte und Gelder durch Über­
nahme neuer, gewiß wünschenswerter und sehr 
kirchlicher Aufgaben zu zersplittern und doch 
letztlich die gesamte kirchliche Arbeit mit immer 
weniger zureichenden Kräften und Mitteln zu 
betreiben.

Die Verstärkung der Zuweisungen für den laufen­
den Bedarf hätte zwangsläufig eine Verlangsamung 
der Bautätigkeit zur Folge. Über die Verschuldung 
unserer Gemeinden wird noch einiges zu sagen 
sein.

e) Die Ausg1eichsfunktion der Kir­
ch engrundsteuer, die eingangs als eine 
klassische bezeichnet worden ist, vollzieht sich in 
der Weise, daß sie mit 10 Prozent der Grundsteuer­
meßbeträge dem Anteil an der Kirchensteuer vom 
Einkommen zugerechnet, also in die schlüsselmäßige 
Verteilung einbezogen wird. Von dem für jede Ge­
meinde errechneten Steueranteil wird die örtliche 
Grundsteuer (10 Prozent der Aufschläge) wiederum 
abgezogen; dies geschieht unabhängig davon, ob 
die einzelne Gemeinde Ortskirchensteuer erhebt 
oder nicht. Diese Maßnahme hat also zwei Aus­
gleichswirkungen:

1. Eine Gemeinde mit überdurchschnittlich hoher 
Grundsteuer leistet einen Beitrag zum Ausgleich 
zwischen den Gemeinden entsprechend dem Aus­
gleich bei der Kirchensteuer vom Einkommen.

2. Auch eine Gemeinde, die keine Ortskirchen­
steuer einzieht, wird erfaßt. Sie hat mit der Nicht­
erhebung der Ortskirchensteuer gezeigt, daß sie auf 
diese nicht angewiesen ist, aber, falls nötig, höhere 
Einnahmen erzielen könnte. Es wäre nicht sach­
gerecht, sie wegen einer solchen nicht ausgenutzten 
Möglichkeit besserzustellen. Einen solchen Aus-

bisher nicht.gleich gab es
f) Zuschuß zum Schu1dendienstund 

Schu1denstand unserer Gemeinden. 
Der Ausschuß war in seinen Beratungen der Auf­
fassung, daß der Schuldendienst und Schuldenstand 
bei einer Neuregelung des Finanzwesens eine ge­
bührende Berücksichtigung finden solle. Dieser For­
derung trägt der Entwurf IV Rechnung.

Ein Blick auf den Schuldenstand unserer Ge­
meinden beleuchtet diese Notwendigkeit.

Übersicht über den Schuldenstand der Gemeinden:
Schuldenstand (1. 8. 1968)

Alle Kirchengemeinden
274 große Gemeinden
250 kleine Gemeinden

%84 477 000 = 100
74 607 000 =
9 870 000 =

88,32 %
11,68 %

In diesen Schulden sind die 12 Millionen DM zins­
los gegebenen Darlehen zur Erstattung der Bau­
steuer nicht enthalten.

Alle Kirchengemeinden
274 große Gemeinden
250 kleine Gemeinden

Schuldendienst 
5 500 000 = 100 %
5 034 000 =

466 000 =
91,53 %

8,47 %
Steuereinnahmen der 250 kleinen Gemeinden: 
a) E-Anteil 1t. Haushaltsplan 68/69 661 800 DM
b) Ortskirchensteuer

(22% der Grundsteuermeßbetr.) 381 400 DM

1 043 200 DM
Der Schuldendienst aller Gemeinden zusammen­

gerechnet beträgt 5,5 Millionen DM., das sind 22,3 
Prozent ihrer Steuereinnahmen. Die Gesamtver­
schuldung der Gemeinden ist von 1962 von 33,5 
Millionen um 64 Millionen auf 97,5 Millionen DM 
angestiegen. Sie ist ein Spiegelbild der umfang­
reichen Bauinvestitionen in den Nachkriegsjahren.

Die 250 kleinen Gemeinden haben relativ viel 
weniger investiert, als die gesamten Kirchenge­
meinden.

Trotzdem sind sie in ihren Zins- und Tilgungs­
verpflichtungen mit 44 Prozent ihrer Steuerein­
nahmen belastet.

Natürlich wurde im Ausschuß sofort die Frage 
aufgeworfen:

1. Werden durch diese Zuschüsse zum Schulden­
dienst nicht Anreize zu neuer Verschuldung ge­
geben?

2. Sind unsere Darlehensbedingungen insgemein 
noch richtig? Bleibt eine Schuldenkontrolle für un­
sere Gemeinden von Verwaltungsseite her noch 
gewährleistet?

Das sind alles Fragen, die in weiteren Beratungen 
noch einmal ausgesprochen werden müssen.

Bei der Betrachtung der beiden Gruppen, also der 
großen und kleinen Gemeinden, ergab sich wie von 
selbst eine weitere Frage, die zwar den Finanzaus­
gleich nicht unmitetlbar betrifft, aber hier doch er-



58 Erste Sitzung

wähnt werden soll, die Frage nämlich, ob nicht das 
Haushalts- und Kassenwesen mehrerer kleiner 
Gemeinden, die zu einem Pfarramt gehören — un­
beschadet der vermögensrechtlichen Selbständig­
keit —, in einem Haushaltsplan und in einer 
Kasse vereinigt und die Verwaltung dadurch ver­
einfacht werden kann. Der Oberkirchenrat wird 
diese Frage noch prüfen.

Ein Novum im Entwurf IV ist schließlich auch 
die Verbesserung der Hausha1ts1age 
der Kirchenbezirke.

Es ist in den letzten Jahren häufig davon ge­
sprochen worden, daß die Bezirke noch nicht die 
ihnen nach der Grundordnung zugewiesene Bedeu­
tung erlangt haben. Das mag aus vielerlei Gesichts­
punkten heraus in der Tat auch so sein.

Man ist sich im Ausschuß klar darüber, daß es 
nicht allein von den Finanzen abhängt, ob sich ein 
Bezirk entwickelt oder ob er stagniert. Sicher ist 
aber, daß die finanzielle Ausstattung der Bezirke
zu schwach und zu gemeindeabhängig war.

Die im Entwurf eingebrachte Neuregelung einer 
Zuweisung aus dem Steueranteil der Gemeinden 
möchte der Finanzausschuß als einen ersten Versuch 
tatkräftiger Unterstützung der Bezirksarbeit ge­
wertet sehen, als einen Anstoß, dem von anderer 
Seite weitere Impulse folgen sollten.

Und nun noch einige Konsequenzen und eine 
Betrachtung über die notwendigen weiteren Be­
ratungen:

Soll der Entwurf Beschlußreife erlangen, so müs­
sen die Steueranteile der einzelnen Gemeinden — 
mit mehreren Varianten in der Höhe der Grund­
ausstattung — berechnet und die Auswirkungen 
der Grundausstattung auf die Haushaltswirtschaft 
der Gemeinden überprüft werden. Das ist wohl die 
nächste Aufgabe, der sich der Finanzausschuß unter­
ziehen muß.

Im Rahmen dieser Beratungen werden auch die 
Möglichkeiten zur Deckung des Schuldendienstes 
und die Begrenzung der Mittel hierfür untersucht, 
ferner die Möglichkeiten zur Rücklagenbildung sowie 
zur besseren Finanzierung der innerkirchlichen und 
diakonischen Arbeit überprüft. Daraus ergeben sich 
Überlegungen und Beschlüsse darüber, wie wir die 
Mittel für laufende Ausgaben erweitern oder be­
grenzen, anders ausgedrückt in welchem Umfang wir 
Mittel für außerordentliche Ausgaben (Bauten in 
Landeskirche, Kirchengemeinden und Diakonie) vor­
sehen wollen. Die schon angekündigten neuen For­
mulare für die Haushaltspläne der Kirchengemein­
den können und sollen nun auch Wirklichkeit 
werden.

Es werden sicher auch Arbeitstagungen mit Vor­
sitzenden der Kirchengemeinderäte und Rechnern 
etwa auf Bezirksebene notwendig werden, wenn die 
Steuersynode 1969 die Neuordnung beschließt.

Durch die Bezuschussung des Schuldendienstes er­
hebt sich die Frage, ob die Finanzierung von Bau­
vorhaben nach den bisherigen Konditionen der 
Programme erfolgen kann, ja ob die Programme 
selbst in ihrer Größe und Abwicklungsart verändert 
werden müssen.

Der Finanzausschuß wird sich auch noch mit den 
12 Millionen DM zinslos gegebener Darlehen zu be­
fassen haben, die aus dem Wegfall der Bausteuer in 
die Gemeinden gegangen sind. Schließlich wird auch 
die Verfahrensweise bei Haushaltsüberschüssen noch 
einmal überdacht werden müssen. Nach dem jetzigen 
Konzept würden die Kirchengemeinden am laufen­
den Mehraufkommen über den Gesamtschlüssel be­
teiligt sein.

Der Teil des Mehraufkommens, der auf die Posi­
tionen der beweglichen Finanzmaßnahmen fällt, 
würde der Synode für einen späteren Verwendungs­
beschluß zur Verfügung stehen.

V. Zum Schluß darf gesagt werden, daß der Ent­
wurf IV auf der Grundlage der bisherigen Beratun­
gen eine Konzeption bedeutet, die auf mancherlei 
Art eine Fortentwicklung unseres Finanzwesens 
darstellt.

Verbessert ist die Funktion des Härtestocks (frü­
her Ausgleichsstocks). Er dient bestimmungsgemäß 
im wesentlichen in Zukunft dem Ausgleich der Haus­
halte durch die verschiedenen Zuschüsse. Verbessert 
wird die Situation der kleinen und finanzschwachen 
Gemeinden.

Abgelöst sind in diesem Entwurf die Übergangs- 
zahlungen aus dem Wegfall der Kirchengewerbe­
steuer.

War unser bisheriges System schon nicht aus­
gesprochen statisch und in den vergangenen Jahren 
ständig einem Prozeß der Anpassung unterworfen, 
so trägt jedoch der neue Entwurf dynamische Züge, 
weist in die Zukunft, beseitigt offensichtliche Mängel
und ist sicher eine gute Grundlage zur Fortentwick-
lung unseres gesamtkirchlichen Finanzwesens bis 
hin zur fertigen Finanzreform.

Präsident Dr. Angelberger: Recht herzlichen Dank, 
Herr Gabriel! Ich darf kurz mit Ihren Worten schlie­
ßen: Sie haben die Farbtupfer vorzüglich aufgelegt!

XIV.

Wir hätten jetzt als nächstes Bericht und Antrag 
der Gesangbuchkommission. Ich habe 
diese Zusammenfassung vervielfältigen lassen, sie• 
wurde auch ausgeteilt. Sie sehen vorne den Zwi- a 
schenbericht über den Stand der Arbeit der Gesang-% 
buchkommission und auf der Rückseite die Emp- 05
fehlung dieser Kommission an die Synode. Es wurde
bewußt davon abgesehen, eine Ausschußzuteilung 
vorzunehmen. Ich gebe aber jetzt Gelegenheit zur 
Wortmeldung und eröffne die Aussprache.

Synodaler Viebig: Ich bin der Meinung, es sollte 
alles versucht werden, um eine Zwischentagung des 
Hauptausschusses zu vermeiden. Die Inanspruch­
nahme der berufstätigen Laienmitglieder ist so groß, 
daß man versuchen sollte, es so zu lösen, daß wir
wieder vor der Frühjahrssynode wie diesmal am
Sonntagnachmittag zusammenkommen. Ich kann 
nicht einsehen, wieso wegen einer Verschiebung von 
etwa 6 Wochen — Ende Februar 1969 ist der Vor­
schlag der Gesangbuchkommission bis Mitte April— 
eine Zwischenauflage der 17. Auflage gedruckt wer-



Erste Sitzung 59

den muß und die 18. Auflage damit auf unbestimmte 
Zeit hinausgeschoben wäre. Es müßte möglich sein, 
bei einer Verschiebung von sechs Wochen auch eine 
Drucklegung dieser 18. Auflage noch im Laufe des 
Sommers durchzuführen.

Ich würde vorschlagen, daß uns die Gesangbuch­
kommission rechtzeitig Unterlagen über ihre Ände­
rungen zuleitet, daß wir uns vorbereiten können 
und dann bei der Frühjahrsynode vielleicht am 
Sonntagnachmittag eine kleine Vorsitzung machen.

Synodaler Gorenflos: Herr Viebig, ich kann Ihnen 
nur sagen, der Verlag hat uns diese Angabe ge­
macht. Die jetzigen Bestände der 17. Auflage sind 
im Ausverkauf begriffen. Wenn der Verlag erst 
sechs Wochen später mit dem Druck anfangen kann 
oder wenn er um sechs Wochen verschoben wird.
dann muß er die Zwischenauflage durchbringen,
damit der Bedarf an Gesangbüchern, der in der 
Zwischenzeit ja auch besteht, gedeckt werden kann. 
Wenn aber diese 17. Zwischenauflage gedruckt ist, 
dann muß sie erst gekauft werden. Dann muß ein 
völlig neuer Umbruch geschaffen werden für die 
18. Auflage. Ich kann Ihnen nur sagen, das sind die 
Angaben, die uns der Verlag gemacht hat, und wir 
müssen uns im Ausschuß auf diese Angaben stützen.

Bitte, bedenken Sie — ich mache noch einen Vor­
schlag —, worum es geht. Es soll ja praktisch nur 
eine Auflage überholt werden, diese 17. Auflage, 
damit eine 18. Neuauflage geschaffen werden kann. 
Der Liedstammteil, das sind die Lieder 1—394, bleibt 
in seiner Substanz so, wie er ist. Es geht um eine 
ganze Masse redaktioneller Einzeländerungen, die
ja sowieso nicht von der Synode im einzelnen durch­
gegangen werden können. Es geht um das Problem 
des Formates, es geht um die Drucktype, um die 
Einteilung in Großgruppen, Druckfehlerberichtigung, 
Veränderung bei den Melodieangaben usw. usw. 
Darüber kann ja die Synode im Detail gar nicht 
beschließen. Deshalb würde ich doch vorschlagen, 
daß vielleicht eine Gruppe von Synodalen, die sich 
in der Frage des Gesangbuches kompetent fühlt, zu 
dem von uns vorgeschlagenen Termin zusammen­
kommt und im Auftrag der Synode eine Entschei­
dung über diese von uns vorgelegte und vorberei­
tete 18. Neuauflage trifft.

Synodaler Dr. Göttsching: Ich wollte fragen, 
könnte man nicht noch einmal mit dem Verlag Ver­
bindung aufnehmen und eventuell bis Samstag uns 
berichten, ob es doch möglich ist, daß der Verlag 
noch rechtzeitig die neue Auflage drucken kann. Die 
Gesangbücher werden ja im allgemeinen vor Konfir­
mationen gehäuft gekauft. Bis dahin kann sowieso 
eine Zwischenauflage auch nicht gedruckt werden, 
soviel ich ersehen kann.

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich mal Herrn 
Dr. Stürmer das Wort erteilen? — Ja, bitte! — Kein 
Widerspruch.

Pfarrer Dr. Stürmer: Wenn das Gesangbuch neu 
gedruckt wird, muß es in einer bestimmten Auflage­
zahl hergestellt werden. Sonst können die Preise 
nicht gehalten werden. Die 17. Auflage läuft zu dem 
angegebenen Termin, also Sommer nächsten Jahres, 
aus. Wir müßten dann also noch einmal eine ganze

Auflage von etwa hundert- bis etwa hundertfünfzig 
tausend Exemplare drucken nach dem alten Status, 
und dadurch würde eine wesentliche Verzögerung 
der Neuauflage eintreten. Diese Neuauflage sollte 
aber schon bei der jetzigen 17. Auflage vorgenom­
men werden. Es wäre überfällig, daß nun wirklich 
die Entscheidung getroffen würde.

Synodaler Schoener: Ich hätte einen Kompromiß­
vorschlag, der zwischen dem Anliegen von Bruder 
Viebig und Bruder Gorenflos vermittelt. Könnte man 
nicht den Auftrag der Liturgischen Kommission zu­
weisen, da sitzen ja auch ein paar Synodale drin. 
Und die Liturgische Kommission tagt routinemäßig 
erheblich öfter und müßte nicht zu einer Sonder­
sitzung zusammentreten. Und wir wären bereit, so 
nehme ich wohl an, diese Arbeit einmal einzu­
schieben.

Synodaler Gorenflos: Es muß ja wohl die Synode 
oder die Synodalen darüber befinden. Die Litur­
gische Kommission ist eine Kommission, das heißt, 
sie ist kein Synodalausschuß. (Zuruf Synodaler 
Schoener: Kein eingetragener Verein!)

Präsident Dr. Angelberger: Nein, so nicht. — Sie 
wollen den Unterschied klar stellen zwischen stän­
digem Ausschuß und besonderem Ausschuß. Wie­
viel Synodale gehören der Liturgischen Kommission 
an? — 5 — wenig! (Zuruf Synodaler Schoener: Ja, 
aber die Qualität entscheidet!) (Heiterkeit!)

Synodaler Gorenflos: Herr Schoener, diese Basis 
ist wirklich zu schmal. Ich habe unter Hauptausschuß 
nicht speziell sämtliche Mitglieder des Hauptaus­
schusses verstanden, sondern alle Synodalen, die 
sich kompetent fühlen in der Frage des Gesang­
buches. Man kann ja eine Art Kleine Gesangbuch­
synode einberufen für diesen Sonderbeschluß.

Synodaler Rave: Ich möchte mit Ihrer Erlaubnis 
Herrn Pfarrer Dr. Stürmer doch noch mal fragen, 
weil seine Antwort sich nicht genau an dem Vor­
hergesagten orientierte: Nach dem uns Vorliegenden 
soll Mitte Juli der Druck beginnen. Ich verstehe 
wirklich nicht, warum nicht statt Mitte Juli auch 
Anfang September der Druck beginnen kann. In 
jeder Kirche liegen doch Gesangbücher aus, und 
wenn der jetzige Restbestand noch für die nächste 
Konfirmation reicht, dann sollten auch die Wochen,
wo große Ferien sind, noch zu überbrücken sein.
Das war an sich die von Dr. Göttsching gestellten 
Frage.

Präsident Dr. Angelberger: Ja, er wollte auf das 
Zeitliche heraus, das ist klar. — Herr Dr. Stürmer, 
kennen Sie den Zwischenbericht? —

Pfarrer Dr. Stürmer: Nein, den kenne ich nicht. 
Aber es gibt außer der Konfirmation auch noch ein 
Schuljahr, und das Schuljahr beginnt im September. 
Da müssen die ersten Gesangbücher, wenn auch 
nicht die ganze Auflage auslieferungsbereit sein.

Präsident Dr. Angelberger: Danke!
Synodaler Gorenflos: Es ist gefragt worden, ob 

die 17. Auflage, eine Zwischenauflage, fertig ist bis 
zum Schuljahrsanfang? — Herr Göttsching! — Ja! 
Die andere würde auch fertig, das ist zugesagt wor-
den, die 18. Auflage. Nicht wahr, es wird mit dem
Druck begonnen, das heißt, daß die Rotations­



60 Erste Sitzung

maschinen rollen. Die schwierigste Aufgabe ist ja 
die Herstellung des neuen Umbruchs, das nimmt ja 
viele Wochen in Anspruch, bis das in Ordnung ist. 
Wenn die Drucklegung stattfinden kann, geht es 
verhältnismäßig schnell.

Synodaler Dr. Götsching: Meine Frage war, ob 
es möglich ist, daß der Verlag vielleicht in etwas 
kürzerer Zeit — vom April bis Juli sind es ja auch 
viele Wochen — eben doch den Druck der 18. Auf­
lage — also keine Zwischenauflage! — noch be­
ginnen kann, so daß sie bis zum Schuljahrsanfang 
vorliegen kann. Deshalb mein Vorschlag, während 
dieser Tage bis zum Samstag noch einmal beim 
Verlag nachzufragen!

Präsident Dr. Angelberger: Jawohl! — So habe 
ich Sie auch verstanden!

Synodaler Dr. Müller: Ich muß doch zu meiner 
Orientierung noch fragen, ob nach der Grundord­
nung 91,2f. ein Ausschuß das überhaupt beschließen 
kann oder ob das Plenum das nicht beschließen muß.

Präsident Dr. Angelberger: Sehr richtig!
Synodaler Gorenflos: Ich möchte nur eine Orien­

tierungsfrage an die alten Synodalen stellen: Wie 
war das bisher bei dem Wechsel der Auflagen? Ist 
das auch von der gesamten Synode jeweils be­
schlossen worden?

Präsident Dr. Angelberger: Nein, bei Wechsel der 
Auflage nicht, sondern nur bei Änderungen. Wir 
müssen ja den Unterschied machen. Wenn Sie jetzt 
eine weitere Auflage bringen, läuft das automatisch 
weiter.

Synodaler Gorenflos: Sind bisher keine Ände­
rungen vorgenommen worden?

Präsident Dr. Angelberger: Nein, ich wüßte nicht.
Synodaler Hollstein: Gibt es nicht folgende Kom­

promißlösung: Der Stammteil muß ja auch neu ge-
setzt werden, wenn er eine andere Schrifttype be-
kommt. Der Verlag könnte, wenn das ohne Ände­
rung durchläuft, oder mit ein paar kleinen sprach­
lichen Änderungen, diese Vorarbeiten machen, und 
die eigentlichen Änderungen, die dann im zweiten 
Teil und im Gebetsteil erfolgen, die könnten dann in 
der Synode noch beschlossen werden und der Ver­
lag könnte doch mit dem Großteil der Vorarbeiten 
begonnen haben.

Präsident Dr. Angelberger: Danke. Darf ich nun 
bitten, Herr Gorenflos, daß Sie als Vorsitzender in 
diesem Sinne Ihre Erkundungen einziehen, dem 
Hauptausschuß berichten und der Hauptausschuß 
gibt am Samstag hierzu einen kurzen Bericht. Sind 
Sie damit einverstanden? Wer widerspricht? 1 Stim­
me. Enthaltungen? Bei 1 Gegenstimme ist der Vor­
schlag angenommen. Ich darf nun bitten, in diesem 
Sinne zu handeln.

Unter Punkt
XV.

Verschiedenes sind zwei Punkte bereits angemeldet 
und zwar:

Zur theologischen Arbeitstagung wird der Zeit­
plan geändert. In der Nachmittags-Sitzung der Ar-

beitsgruppen von 15—16 Uhr — die Gruppen haben 
ja am Vormittag nach Beendigung des Vortrages 
schon ihre Besprechungen und Beratungen aufge­
nommen — soll der Entwurf des Kurzprotokolls über 
das Gruppengespräch, der bis dahin von den Proto­
kollanten vorgelegt wird, in gemeinsamer Arbeit 
endgültig formuliert werden. Daraus ergibt sich 
folgende Änderung des Zeitplanes gegenüber dem 
Bericht, den Herr Gorenflos am Ende unserer Früh­
jahrstagung gegeben hat, und zwar dahingehend: 
17.15 bis 19.00 Uhr Vortrag der Kurzprotokolle im 
Plenum und Eröffnung der gemeinsamen Aussprache. 
20 Uhr, so steht hier, nach Bedarf Fortsetzung der 
gemeinsamen Aussprache. Jede Gruppe bestimmt 
ein Redaktionsmitglied für die Schlußredaktion der 
Tagesergebnisse. Der Redaktionsausschuß tritt je­
weils am Dienstag, Mittwoch, Donnerstag und Frei­
tag unmitelbar im Anschluß an die gemeinsame Aus­
sprache im Plenarsaal zusammen.

Morgen, Dienstag, 29. Oktober, treffen sich vor 
der Redaktions-Sitzung noch einmal die Arbeits- 
gruppen-Vorsitzenden und deren Stellvertreter zu 
einem Erfahrungsaustausch hier im Plenarsaal. Sie 
haben es zwischenzeitlich alle auch schriftlich be­
kommen. — Sind hierzu Fragen?

Synodaler Rave: Ich habe hier die Frage: 15—16 
Uhr sollen die Arbeitsgruppen den Entwurf des 
Kurzprotokolls besprechen. Das Kurzprotokoll soll 
also vom geistlichen Vorsitzenden um 15 Uhr be­
reits fertiggestellt sein. Was geschieht zwischen 16 
und 17 Uhr? „15 Uhr", ich kann das nur als einen 
Druckfehler ansehen, in unserer Besprechung hieß 
es, zwischen 16—17 Uhr soll das Kurzprotokoll be­
sprochen werden.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Gorenflos, stimmt 
das? (Synodaler Gorenflos: Jal) Dann bitte ich zu 
ändern und zwar in der ersten Zeile am Ende statt 
15—16 Uhr einzusetzen 16—17 Uhr. Eine weitere 
Frage?

Landesbischof Dr. Heldland: Nur eine Frage zur 
Sprachregelung. Ich lese hier zu meiner Über­
raschung von Nichtgeistlichen und Geistlichen, das 
heißt doch wohl Nichttheologischen und Theolo­
gischen.

Präsident Dr. Angelberger: Eine weitere Frage? 
Das ist nicht der Fall.

Es liegt ein Schreiben des Evangelischen Presse­
verbandes für Baden vom heutigen Tag vor, das 
lautet:

Der Evangelische Presseverband für Baden über­
reicht auf Anregung von Herrn Dr. Jörg Erb für 
Herrn Landesbischof Professor Dr. Heidland sowie 
für alle Mitglieder der Landessynode, die Herren 
Oberkirchenräte je ein Exemplar der im Spätjahr 
erschienenen verbesserten Neuauflage des Lehr­
buches „Schild des Glaubens“.
Mit vorzüglicher Hochachtung (gez.) Dr. Wedel.

Darf ich hierzu Herrn Dr. Eisinger das Wort er-
teilen?

Synodaler Dr. Eisinger: Ich möchte meine Aus­
führungen zu diesem Thema am Samstagmorgen 
zusammen mit den Fragen, die wir im Hauptaus­
schuß zum Thema Lehrbuch besprechen, bringen. Da 
paßt es besser herein.



Erste Sitzung 61

Präsident Dr. Angelberger: Ihre Ausführungen 
erfolgen in Zusammenhang mit den Anträgen Lahr, 
Kehl und Odsbach. Dann entfällt das ursprünglich 
vorgesehene Wort hier an dieser Stelle.

Nun darf ich im Namen aller Ihnen, Herr Erb, 
recht herzlich danken (Beifalll), daß Sie in so liebens­
würdiger Weise an uns gedacht haben.

Wird zu „Verschiedenes" noch etwas begehrt?
Synodaler Rave: Ich habe eine Bitte zum Proto­

koll. Ich finde, daß die Predigt des Herrn Landes­
bischofs vor Beginn der Plenarsitzungen in das 
innere Geschehen einer solchen Synodalwoche so 
stark hineingehört, daß sie in das Protokoll vor die 
erste Sitzung mit aufgenommen werden sollte. (Prä­
sident Dr. Angelberger: Ja, das ist ja schon ge­
schehen!) Gerade wenn ich an das Gestrige denke.

Präsident Dr. Angelberger: Würden Sie, bitte, ein­
mal in Ihren gedruckten Protokollen nachsehen. 
(Zwischenbemerkung von Syn. Ravel) Das wird 
schon viele Jahre so gehandhabt. (Synodaler Rave: 
Ist nicht drin!) Ja, im letzten, aber sonst ist jeweils

die Predigt des Herrn Landesbischofs in das ge­
druckte Protokoll aufgenommen worden.

Landesbischof Dr. Heidland: Im letzten hat er 
keine gehalten, da war er nicht da. (Heiterkeit!)

Präsident Dr. Angelberger: Also wäre diese An­
frage erledigt.

Synodaler Baumann: Der Herr Landesbischof hat 
gestern in der Predigt erklärt, es wäre eine feine 
Sache, wenn eine Gebetskette gebildet werden 
könnte, gerade anläßlich dieser Tagung. Ich schlage 
vor, daß die dazu bereit wären, stundenweise sich 
abzulösen, sich anschließend draußen im Vorraum 
treffen.

Präsident Dr. Angelberger: Eine weitere Frage 
oder Anregung? Das ist nicht der Fall.

Dann schließe ich unsere 1. Plenarsitzung der 
VI. Tagung.

Prälat Dr. Köhnlein spricht das Schlußgebet.

— Ende der Sitzung um 22 Uhr —



62

Zweite öffentliche Sitzung

Herrenalb, Samstag, den 2. November 1968, vormittags 9 Uhr.

I.
Bekanntgaben Verschiedenes

VI.

II.
Abschließendes Wort zur theologischen Arbeit der 
Synode

III.
Gemeinsame Berichte des Haupt- und Rechtsaus­
schusses:
1. Entwurf einer kirchlichen Lebensordnung „Ehe und 

Trauung" und Entwurf einer Trau-Agende
Berichterstatter für Hauptausschuß: 
Synodaler Viebig
Berichterstatter für Rechtsausschuß: 
Synodaler Dr. Gessner

2. Vereinbarung einer Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen der EKD 

Berichterstatter für Rechtsausschuß: 
Synodaler Schröter
Berichterstatter für Hauptausschuß: 
Synodale Dr. Weis

IV.
Berichte des Finanzausschusses:
1. Landeskirchliches Bauvorhaben: Theologisches 

Studienhaus in Heidelberg
Berichterstatter: Synodaler Dr. Müller

2. Grundstückskauf für das Evang. Kinderheim 
„Tüllinger Höhe"

Berichterstatter: Synodaler Trendelenburg
3. Antrag des Evang. Pfarramts Weitenau zu den 

Beihilfevorschriften
Berichterstatter: Synodaler Jörger

4. Antrag des Evang. Pfarramts Weitenau: Ver­
steuerung der Mietwerte für Dienstwohnungen

Berichterstatter: Synodaler Jörger
5. Bericht und Antrag des Sonderausschusses „Hilfe 

für Opfer der Gewalt in der Welt"
Berichterstatter: Synodaler Stock

V.
Berichte des Hauptausschusses:
1. Antrag der Religionspädagogischen Arbeitsge­

meinschaften in den Kirchenbezirken Kehl und 
Lahr: Genehmigung zusätzlicher Lehrbücher zur 
Auswahl für den Religionsunterricht an Volks- 
und Realschulen und
Antrag der Teilnehmer der Arbeitstagung für die 
Leiter der Fachdidaktischen Kurse in Evang. Reli­
gionslehre in Odsbach

Berichterstatter: Synodaler Schoener
2. Zwischenbericht der Gesangbuchkommission 

Berichterstatter: Synodaler Gorenflos
3. Bitte des Evang. Oberkirchenrats zu einem Frage­

bogen des Verbindungsausschusses der Evang. 
Arbeitsgemeinschaft für Weltmission

Berichterstatter: Synodaler Rave

VIII.
Schlußgebet des Herrn Landesbischofs

Präsident Dr. Angelberger: Ich eröffne die zweite 
Plenarsitzung.

Synodaler Feil spricht das Eingangsgebet.

I.

Die Behandlung des ersten Tagesordnungspunktes 
darf ich beginnen mit der Verlesung eines Briefes 
unseres Prälaten D. Maas. Er schreibt am 31. Oktober 
1968:

Sehr verehrter lieber Herr Präsident!
Ich bin schon diese ganze Woche im Geiste bei 

Ihnen. Zuerst danke ich, daß Sie mich wieder 
durch die Übersendung der Vorlagen und Druck­
sachen so freundlich teilnehmen lassen an der gro­
ßen, reichen Arbeit dieser Landessynode. Dann 
aber bewegt mich die Fülle der Vorträge und Auf­
gaben, vor die Sie täglich gestellt werden. Wie viel 
neue Erkenntnisse werden aus der Brunnentiefe 
der Heiligen Schrift und unseres reformatorischen 
Glaubens gehoben. Die neue Agende zur Trauung 
gibt doch allem, was besprochen wird, den Grund­
ton der Liebe. Sie wird aus dem schwerelosen 
Raum einberufen zur Leibhaftigkeit und zu dem 
das Geschick unserer Kirche neu bekräftigenden 
Bekenntnis: „Ich bin, denn ich liebe". So möge der 
Anfang Ihrer Arbeit auch das Ende derselben 
von Gottes Spinnrad ablaufen. Herzlich in dank­
barer Verbundenheit grüßt Sie, unseren lieben 
Landesbischof, seine Räte und Synodalen

Ihr (gez.) Hermann Maas.
(Beifall!) 

Ich darf auch in Ihrem Namen unserem Herrn Prä­
laten recht herzlich für seine Wünsche danken und 
auch ihm alles Gute für die Zukunft wünschen.

(Beifall!) 
Das Evangelische Diakonissenhaus Bethlehem 

schreibt unter Übersendung der Informationsschrift 
Bethlehem, die Sie zwischenzeitlich alle erhalten 
haben:

Sehr geehrter Herr Präsident!
Das Diakonissenhaus Bethlehem konnte am 13. 

Oktober seine Neubauten in Karlsruhe einweihen. 
Wir hatten die Ehre, Sie beim Festgottesdienst in 
der Christuskirche begrüßen zu dürfen. Herr Lan­
desbischof Professor Dr. Heidland hat zu unserer 
Freude die Einweihung vorgenommen.

Es ist den Schwestern, dem Verwaltungsrat und 
mir ein Bedürfnis, nach diesem guten Abschluß 
einer lang bedachten Sache der Synode für ihre 
Beratungen und Beschlüsse über Bethlehem und 
für die große Hilfe der Landeskirche zum Bau sei­
ner Ausbildungsstätten und seines Mutterhauses 
herzlich zu danken.



Zweite Sitzung 63

Die beigelegte Informationsschrift „Das neue Dia­
konissenhaus Bethlehem in Karlsruhe", mit der 
wir die verehrten Mitglieder der Synode freund­
lich grüßen möchten, kann wenigstens mit Bild und 
Text einen Eindruck von den Bauten und von dem, 
was in ihnen geschieht, vermitteln.

Wir sind glücklich zu wissen, daß die Synode 
den Dienst in den Kindergärten und die Ausbil­
dung von Erzieherinnen für die Kindergärten und 
Kinderheime als einen in der Kirche notwendigen 
Dienst ansieht. Die Schwestern und Mitarbeiterin­
nen und die Mitglieder des Verwaltungsrates des 
Diakonissenhauses Bethlehem wissen sich damit in 
ihrer Arbeit von der Kirche bestätigt und auf 
ihrem Wege ermuntert. Wir könnten in dieser Zeit 
ohne das Wohlwollen der Synode unsere Arbeit 
nicht tun.

Wir wünschen der Synode Gottes Segen zu 
ihren Beratungen und grüßen in Verbundenheit 
des Glaubens und des Dienstes alle ihre Mitglieder.

Dem verehrten Herrn Landesbischof und Ihnen, 
sehr verehrter Herr Präsident, danke ich, auch im 
Namen unseres Vorsitzenden, des Herrn Direktors 
Stock, noch einmal herzlich für Ihre Anwesenheit 
am Einweihungstag.

Mit vorzüglicher Hochachtung
Ihr (gez.) A. Schäfer, Pfarrer und Vorsteher 

Der Vorsitzende des Ausschusses für Ökumene 
und Mission richtet folgende Bitte an die Synode:

Pfarrer Schneider- Immendingen tritt an Stelle 
von Prälat Weigt in den Ausschuß ein zur konti­
nuierlichen Mitarbeit. Prälat Weigt wird jedoch 
mit seiner Sachkunde nach Möglichkeit weiter an 
der Arbeit des Ausschusses teilnehmen.

Sind Sie mit dieser Regelung einverstanden? — 
(Beifall!) Wer kann nicht zustimmen? — Enthaltung? 
— Einstimmig gebilligt.

Die in Herrenalb anwesenden Kandidaten des 
Peterstifts haben am 31. Oktober 1968 folgenden 
Antrag überreicht:

Betr.: Mitarbeit von Vertretern 
der Synode.

der Jugend in

Wir bitten die Synode, wohlwollend zu prüfen,
ob sie bereit ist, dem Vorbild der EKD-Synode zu 
folgen und von ihrer Frühjahrstagung 1969 an 
Vertreter der Jugend als „Berater" zu ihren Sit­
zungen einzuladen. Wir schlagen vor, wiederum 
nach dem Vorbild der EKD-Synode, diese Berater 
einzelnen Ausschüssen fest zuzuteilen und ihnen 
in den Ausschußsitzungen sowie im Plenum der 
Synode eine beratende Stimme einzuräumen. Je 
zwei dieser Vertreter könnten von der Landes­
jugendkammer, den badischen Kandidaten im Pe- 
tersstift und den Leitungsgremien der Evangeli­
schen Studentengemeinden in Baden entsandt wer­
den.

Die hierzu gegebene Begründung lautet:
In den Berichten, die die Synode auf der Er­

öffnungssitzung am Montag über Uppsala und die 
EKD-Synode gehört hat, schien uns zweierlei deut­
lich:

Auf der einen Seite der Wunsch nach einer stär­
keren sachlichen Mitarbeit von Vertretern der 
Jugend auch in den Leitungsgremien der Kirche; 
auf der anderen Seite die Ablehnung von Protest- 
und Störaktionen, die allein mit vereinfachenden 
Schlagwörtern geführt werden. Wir sind der Mei­
nung: Je mehr die Vertreter einer gewiß in man­
chen Dingen kritisch denkenden Jugend verant­
wortlich und mit eindeutig festgelegten Kompe­

tenzen zur sachlichen Mitarbeit in der Synode her- 
angezogen werden, umso mehr wird etwaigen An­
sätzen zu einer vereinfachenden Frontstellung Alt- 
Jung und zu bestimmten unsachlichen Methoden 
der Auseinandersetzung der Boden von vornher­
ein entzogen.

Die Unterzeichner würden es deshalb sehr be­
grüßen, wenn die Synode noch auf dieser Herbst­
tagung diesen Vorschlag sich zu eigen macht. Die 
bisherige Möglichkeit für die Kandidaten des Pe- 
tersstifts, als Gäste an der Synode teilzunehmen 
— ein Entgegenkommen, für das wir an dieser 
Stelle herzlich danken möchten — würde, falls die 
Synode unserem Vorschlag folgt, von diesem Be­
schluß nicht berührt.

Die Eingabe ist unterzeichnet von Gerhard Heinz­
mann, Christian Sauermann, Bernhard Weicker, 
Theo Frey, Doris Fuchs, Helmuth Fuchs, Manfred 
Zilly, Walter Wien, J. Häberle, Udo Köser, Christa 
Schulz und Harald Steinbacher.

Sie haben am Montag bei dem Bericht von Herrn 
Professor v. Dietze als Vorsitzenden des Kleinen 
Verfassungsausschusses gehört, daß nicht nur auf 
der Ebene des Kirchenbezirks, sondern auch der 
Kirchengemeinde in den zurückliegenden Tagen, 
Freitag und Samstag, hier beim Kleinen Verfas­
sungsausschuß gerade diese Fragen behandelt wor­
den sind. Ich erachte es für zweckmäßig, wenn wir 
diesen Antrag der Kandidaten des Peterstifts un­
mittelbar dem Kleinen Verfassungsausschuß über­
weisen, damit bei der kommenden Zwischentagung 
die gesamte Materie, also auch der Inhalt dieser 
Eingabe mit behandelt werden kann.

Wer kann diesem Vorgehen nicht zustimmen? — 
Enthaltung? — 1 Enthaltung. Im übrigen einstim­
miges Einverständnis zur Überweisung an den Klei­
nen Verfassungsausschuß.

Synodaler Hollstein, Herrenalb, 1.November 1968, 
Antrag:

Die in dieser Tagung der Landessynode be­
gonnene Arbeit sollte weitergeführt werden.

Wir stellen den Antrag, daß künftig auf jeder 
Synodaltagung ein Tag ausschließlich dafür ver­
wendet wird. Der Arbeitsstil soll sich dem diesmal 
praktizierten angleichen.
Begründung:
1. Die Beschäftigung mit theologischen Fragen 

darf auf einer Synode nicht nur gelegentlich 
oder im Zusammenhang mit zu behandelnden 
Gegenständen erfolgen.

2. Die theologische Arbeitstagung war so ausge­
füllt, daß die Fülle des Gebotenen die Syno­
dalen überfordert hat, deshalb ist jeweils ein 
Tag wünschenswert.

3. Es erscheinen auf der Tagesordnung der Synode 
immer wieder Gegenstände, die eine gründliche 
theologische Kenntnis voraussetzen. Dem wurde 
bisher durch theologische Referate Rechnung 
getragen. Dadurch wurde aber die Sachdiskus­
sion sehr stark mit theologischen Grundsatz­
fragen belastet. Das wäre eher zu vermeiden, 
wenn die theologische Abklärung zuvor geson­
dert erfolgt. Die Sachdiskussion würde dadurch 
kürzer. Der theologische Arbeitstag wäre also 
auch im Hinblick auf die sonstige Arbeitsfülle 
nicht nur verlorene Zeit.

Der Antrag ist unterzeichnet von unserem Syn­
odalen Hollstein und sechs weiteren Synodalen.



64 Zweite Sitzung

Sie haben ebenfalls am Montag aus dem Bericht 
des Kleinen Verfassungsausschusses entnehmen 
können, daß im Zusammenhang mit den Änderungen 
der Wahlordnung und der Grundordnung zum Wahl­
verfahren die Tauffrage neu bedacht und auch neu 
festgesetzt werden müßte hinsichtlich der Voraus­
setzungen, die für das Wahlverfahren von Bedeu­
tung sind. Am Mittwoch früh hat Ihnen Herr Lan­
desbischof eine Erklärung abgegeben über das Ver­
halten von Pfarrer Weygand in Kieselbronn. Diese 
beiden Sachbehandlungen veranlassen, zu diesem 
Antrag des Herrn Hollstein und den sechs übrigen 
Synodalen auszuführen, daß es in Anerkennung des 
Inhalts zu diesem Antrag zweckmäßig und wün­
schenswert wäre, wenn der Lebensordnungsaus­
schuß II, der jetzt gerade mit seinen Aufgaben „Ehe 
und Trauung" fertig geworden ist, sich dem hier jetzt 
zu bearbeitenden Gebiet widmen würde. Herr Her­
zog, als Vorsitzender dieses Ausschusses, hat sich 
gestern Abend bereiterklärt, so daß wir, falls Sie 
dem Antrag Hollstein zustimmen, diesen Ausschuß 
bitten könnten, sich mit der Überarbeitung und 
Uberdenkung unserer Lebensordnung Taufe zu be­
fassen. Der Ausschuß besteht aus den Synodalen 
Herzog als Vorsitzenden, Bußmann, Dr. Gessner, Dr. 
Göttsching, Eichfeld und Dr. Sick.

Soweit die personelle Zusammensetzung aus der 
Sicht der Landessynode. Selbstverständlich steht be­
ratend und mitarbeitend Herr Oberkirchenrat Kühle-
wein, soweit es seine Zeit erlaubt, zur Verfügung.
Zur anderen Seite: Wer soll noch hinzugewählt oder 
zu einzelnen Tagungen sachverständig beratend 
hinzugezogen werden? Das ist meines Erachtens 
eine Frage, die wir besser dem Ausschuß selbst 
überlassen, damit er auch den Gang seiner Arbeit
usw. entsprechend einrichten kann. Um diese Ar-
beit nun durch einen Sachverständigen und durch 
Ausführungen hier in der Synode entsprechend dem 
Antrag Hollstein und Andere anlaufen lassen zu 
können, hätte ich folgenden Vorschlag: Unter Ge­
nehmigung des Antrags Hollstein bitten wir den 
Ausschuß, einen Referenten zu benennen und sein 
Thema im Zusammenhang mit der Tauffrage fest­
zulegen, damit bei der kommenden Tagung ein ent­
sprechendes Referat hier auf der Synode gehalten 
werden kann einerseits für uns alle, andrerseits 
wäre damit aber auch eine Grundlage für den Fort­
gang der Arbeit des Lebensordnungsausschusses II 
als einen besonderen Ausschuß gewährleistet.

Das grundsätzlich zu den Ausführungen zum An­
trag und hierzu meine Frage: Wer kann diesem 
Vorschlag unter gleichzeitiger Zur-Abstimmungs­
stellung des Antrags Hollstein nicht zustimmen? — 
Wer enthält sich? — Somit wären der Antrag und 
der Vorschlag einstimmig angenommen. Sie bekom­
men dann noch schriftlich Nachricht, Herr Herzog.

Es hat sich Herr Bußmann gemeldet. Darf ich ihm 
das Wort erteilen?

Synodaler Bußmann: Ich möchte nur zur perso­
nellen Besetzung des Lebensordnungsausschusses 
darum bitten, daß ich von der weiteren Mitarbeit 
freikomme, weil ich nun im Kleinen Verfassungs­
ausschuß mitarbeiten soll. Es müßte also jemand

anderes an meine Stelle treten.
Synodaler Herzog: Dagegen ist natürlich nichts 

zu sagen. Die Gründe, die Herr Bußmann vorbringt, 
scheinen mir überzeugend. Dann würde die Synode 
wohl in die Lage kommen, ein anderes Mitglied für 
Herrn Bußmann zu bestellen.

Präsident Dr. Angelberger: Und, haben Sie einen 
Vorschlag, bitte?

Synodaler Herzog: Ich habe an Herrn Pfarrer 
Martin gedacht.

Präsident Dr. Angelberger: Ja, er ist noch in kei­
nem besonderen Ausschuß. Wären Sie damit ein­
verstanden? (Beifall!) — Enthaltung, bitte? — Nicht. 
— Sie stimmen auch zu? (Synodaler Martin: Ja!) — 
Ja, danke schön! — Damit wäre der personelle Teil 
auch erledigt. — (Zuruf!) — Ja, bitte!

Synodaler Dr. Sick: Auch ich kann weiter an diesem 
Ausschuß nicht teilnehmen, weil ich bereits an einem 
anderen Ausschuß inzwischen teilnehme über Kon­
firmandenunterricht, und ich glaube nicht, daß sich 
das zeitlich miteinander vereinbaren läßt.

Synodaler Herzog: Ich muß dazu sagen, daß der 
ganze Ausschuß und auch ich persönlich gerade auf 
die Mitarbeit von Herrn Pfarrer Sick großen Wert 
legen würden, und ich wäre daher sehr dankbar, 
wenn Dr. Sick sich das noch einmal überlegen würde. 
(Beifall!)

Synodaler Höfflin: Ich würde noch vorschlagen, 
daß wir den Ausschuß bis zum Abschluß der theo­
logischen Besinnung der Tauffrage im Frühjahr in 
der jetzigen Besetzung belassen. Wenn sich dann 
herausstellt, daß das eine oder andere Mitglied an 
der weiteren Arbeit nicht teilnehmen kann, würde
es uns dort leichter fallen, den Ausschuß zu er-
gänzen als jetzt, wo wir auf diese Ergänzung nicht 
vorbereitet sind.

Präsident Dr. Angelberger: Aber auf der anderen 
Seite bitte ich zu bedenken, Herr Höfflin, es würde 
dann das eine oder das andere Mitglied ausfallen 
und neue Mitglieder müßten eintreten. Denn wir 
wünschen, daß der Ausschuß möglichst bald seine 
Arbeit aufnimmt. — Wenn wir es so machen könn­
ten, Sie erklären sich bereit, Herr Dr. Sick, gelegent­
lich mitzumachen und Ihr Nachbar Nübling würde 
einspringen als Ersatzmann. (Zuruf Synodaler Nüb­
ling: Zu weit weg!)

Oberkirchenrat Kühlewein: Ich würde Bruder Sick 
herzlich bitten, beim Ausschuß mitzuarbeiten. Und 
ich könnte mir denken, daß die Arbeit in dem an­
deren Ausschuß, in dem Sie sind, Sie vielleicht doch 
nicht so sehr belastet, daß Sie nicht bei uns in den 
zwei/drei Sitzungen — mehr sind es nicht bis zum 
Frühjahr — mitarbeiten könnten. Herzliche Bitte!

Präsident Dr. Angelberger: Jawohl! — Vielen 
Dank! — Dann können wir weiterfahren in unserer 
Tagesordnung, und ich rufe auf den Punkt

II.

der Tagesordnung: Abschließendes Wort 
zur theologischen Arbeit der Syn­
ode, und ich darf hier Herrn Gorenflos bitten, 
seine Ausführungen zu machen.



Zweite Sitzung 65

Berichterstatter Synodaler Gorenflos: Herr Präsi­
dent! Herr Landesbischof! Hohe Synode! Auf ihrer 
Herbsttagung 1968 befaßte sich die Synode der 
Evangelischen Landeskirche in Baden vier Tage lang 
ausschließlich mit theologischen Fragen. Dabei 
wollte sie sich vor allem darüber klar werden, 
welche Aufgabe die wissenschaftliche Theologie für 
die Gemeinde hat.

I.
Am ersten Tag führte uns Professor Dr. H. W. 

Wolff, Heidelberg, am Beispiel von Amos 3 in die 
Methoden wissenschaftlicher Bibelauslegungen ein. 
Im Verlauf dieser Auslegung und im gemeinsamen 
Gespräch wurde uns folgendes verständlicher:

1. Die Anwendung dieser Methoden ist heute un­
erläßlich. Freilich ist das Wort „Bibelkritik" miß­
verständlich. Gemeint ist nicht anmaßende Kritik 
an der Heiligen Schrift. Vielmehr bemüht sich die 
theologische Forschung darum, in die Texte der 
Bibel tiefer einzudringen und vorgefaßte Meinungen 
zu überwinden.

2. Sicher gibt es auch einen unmittelbaren Zugang 
zum biblischen Zeugnis; aber wer sich auf die Dauer 
und in Gemeinschaft mit anderen ernsthaft um das 
Verständnis biblischer Aussagen müht, wird dank­
bar auch die Hilfsmittel in Anspruch nehmen, die 
ihm die Arbeit der theologischen Wissenschaft be­
reitstellt. So sind Gemeindefrömmigkeit und wissen­
schaftliche Theologie aufeinander angewiesen und 
ergänzen sich.

II.
Das Referat über „Die Aufgabe des Laien" von 

Professor Dr. H. D. Wendland, Münster, zeigte uns 
am Beispiel der Sozialethik, wie Theologe und Laie 
in ihrem Auftrag an der Welt einander brauchen.

1. Es ist uns dabei deutlich geworden, daß die 
theologische Sozialethik dem Menschen in seinen 
gesellschaftlichen Verhältnissen und Konflikten 
nachgeht und neue Möglichkeiten für das Wirken 
der Christen in unserer ständig sich wandelnden 
Welt aufzeigt.

2. Die herkömmliche Unterscheidung von Theo­
logen und Laien muß neu bestimmt werden. In un­
serer Welt ist auch der Theologe Laie im Blick auf 
die vielschichtigen Fragen der Gesellschaft und be­
darf des Rates und der Mitarbeit sachkundiger Ge­
meindeglieder. Umgekehrt bedarf der Laie der Zu­
rüstung durch den Theologen, um seinen Dienst an 
der Gesellschaft erfüllen zu können. Dadurch wird 
in einer neuen Weise der reformatorische Grund­
satz vom Priestertum aller Gläubigen verwirklicht.

3. Der Christ ist dazu berufen, nach dem Maß 
seiner Gaben auch im Bereich der Politik verant­
wortlich mitzuwirken. Doch ist das Ziel seines Han­
delns die Verwirklichung des Liebesgebotes und 
nicht eine utopische Idealgesellschaft. Davor be­
wahrt ihn die Erwartung auf das kommende Gottes­
reich.

III.
1. Die Naturwissenschaft hat in den letzten zwei­

hundert Jahren alle Lebensbereiche einschneidend 
verändert. Für viele wurde das wissenschaftliche 
Weltbild zur Ersatzreligion. Die Alternative hieß:

Naturwissenschaft oder Glaube. Die sich rasch ent­
wickelnde Technik und die Industrialisierung führ­
ten zur Entstehung des Proletariats, das zum bib­
lischen Glauben und zur Kirche keinen Zugang fand.

2. Als die Atomenergie verfügbar wurde, entstand 
die Gefahr der brutalen Selbstauslöschung der 
Menschheit. Die atomare Bedrohung weckte aber 
auch das Bewußtsein einer menschheitlichen Soli­
darität. Daraus ergibt sich eine gemeinsame Ver­
antwortung der Politiker und Wissenschaftler. Sie 
besteht auch im Blick auf die Möglichkeiten der 
biologischen Forschung und auf das Problem der
Bevölkerungsexplosion. Diese wissenschaftlich-
technische Revolution stellt Theologie und Kirche 
vor schwerwiegende neue Fragen und Aufgaben, die 
nur durch ökumenische Zusammenarbeit bewältigt 
werden können.

3. In seinem Referat über das Thema „Die Theo­
logie und das physikalisch-technische Weltverhält­
nis des neuzeitlichen Menschen" führte uns Dr. 
Timm, Heidelberg, diese Entwicklung vor Augen. 
Die Theologie sieht in dieser Lage ihre Aufgabe 
darin, ins Gespräch mit Naturwissenschaft und Tech­
nologie zu kommen. Sie weist auf die Gefahren hin, 
die mit dem Fortschritt der Wisenschaft verbunden 
sind und die der einzelne Wissenschaftler in ihren 
Konsequenzen oft nicht mehr überschaut. Das Neben­
einander der reichen und armen Völker zwingt zu 
neuen bildungspolitischen Anstrengungen. Die Last 
der gegenwärtigen Nöte und Aufgaben schafft eine 
Situation des Suchens und der Ewartung, die Men­
schen zum Hören auf das Wort der Bibel neu bereit 
macht.

IV.
Kann die Bibel, wenn sie durch die wissenschaft­

liche Theologie kritisch untersucht wird, noch Richt­
schnur und Maßstab für den Glauben sein? Diese 
Frage versuchte Herr Professor Dr. Ferdinand Hahn, 
Mainz, zu beantworten. Am Gleichnis vom Säemann 
(Mark. 4, 1—20) zeigte er die Entstehung eines Tex­
tes im Neuen Testament:

Wir finden zunächst ein Gleichnis Jesu (Verse 
3—8), das nach Ostern in der Gemeinde weiter­
erzählt wird. Die Gemeinde fügt diesem Gleichnis 
eine Auslegung hinzu, die sich auf ihre besondere 
Lage bezieht (Verse 14—20). Schließlich verbindet 
der Evangelist beides und ergänzt es durch sein 
Zeugnis (Verse 1—2; 9—13).

Der Vorgang der Auslegung der Worte Jesu be­
ginnt also schon im Neuen Testament selbst. Ent­
sprechend ist die Gemeinde aller Zeiten aufgefordert, 
das Wort jeweils neu auszulegen und zu verkün­
digen. So enthalten die Evangelien überlieferte 
Herrenworte, Predigt der christlichen Gemeinde und 
das Zeugnis der Evangelisten. Die Nähe zum fleisch­
gewordenen Wort begründet die Autorität der Hei­
ligen Schrift gegenüber allen späteren Traditionen.

*
Die Landessynode erkannte bei diesen Gesprächen, 

wie notwendig und fruchtbar die Arbeit der wissen­
schaftlichen Theologie für Glaube und Leben der 
Gemeinde ist. Wir geben deshalb diese Vorträge



66 Zweite Sitzung

weiter mit der Bitte, das begonnene Gespräch in den 
Gemeindekreisen fortzusetzen. (Beifall!)

Herr Präsident, gestatten Sie mir eine kurze per­
sönliche Bemerkung zum Schluß. Das ist zunächst 
ein Wort des herzlichen Dankes für alle diejenigen 
Konsynodalen, die bis zum Schluß und meist gegen 
Mitternacht bei der sauren Arbeit des Formulierens 
mit mir ausgehalten haben. Es war eine kamerad­
schaftliche Zusammenarbeit, glaube ich, die wir 
lange nicht vergessen werden.

Was dabei herausgekommen ist, haben Sie eben 
vernommen. Für den einen wird es zu wenig sein, 
für den anderen zu viel. Für den einen ist vieles 
neu, für den anderen das meiste altbekannt. Es ist 
keine Sensation, aber es ist ein Schritt, ein Schritt 
auf eine erhöhte Gemeinsamkeit im Verstehen von 
Fragen hin, die uns alle bedrängen. Der Sinn dieses 
Schrittes liegt vielleicht weniger in seinem Ergebnis 
als in der Tatsache, daß wir ihn überhaupt mit­
einander gewagt haben. Wir haben uns vor allen 
in den Arbeitsgruppen, die ja quer durch alle Aus­
schüsse gingen, ganz neu kennen gelernt, und wir 
haben in neuer Weise aufeinander hören gelernt. 
Wir hoffen und beten darum, daß sich dieser Pro­
zeß, hier begonnen, in unseren Gemeinden fort­
setzen wird.

Viele von Ihnen haben sich vielleicht gewundert, 
wie die Gelehrten mit den Details der Bibel um­
gehen, wie sie folgern, vergleichen, Formen be­
stimmen, Ursprüngliches und Nachträgliches, Echtes 
und Falsches unterscheiden. Vergessen wir dabei 
nicht, daß das Wort unseres Herrn selbst, die Mit­
teilung Gottes an unsere Welt in Jesus Christus, 
erst in schwierigen theologischen Einzelentschei­
dungen schließlich zu dem Kanon zusammengefaßt 
wurde, aus dem der schlichte Bibelleser heute Kraft 
und Trost schöpft. Die Kirche braucht das prophe­
tische Element, aber sie braucht auch diese treue, 
kleine, sachgerechte, manchmal vielleicht etwas 
tüftelig erscheinende Kleinarbeit an den biblischen 
Zeugnissen. Ohne die über die Jahrhunderte sich 
hinwegziehende Kleinarbeit der vielen unbekann­
ten Abschreiber der Urtexte des Neuen und des 
Alten Testaments, die um Silben und Buchstaben 
gerungen und gestritten haben, wäre der prophe­
tische Durchbruch der Reformation nicht denkbar 
gewesen.

Noch einmal herzlichen Dank für alle, die mit­
gearbeitet haben. (Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Lieber Herr Gorenflos! 
Ich darf Ihnen an dieser Stelle in Kürze recht herzlich 
Dank sagen. Und nun zum Thema der Sachbehand­
lung. Der Redaktionsausschuß hat in einer eingehen­
den und wirklich unermüdlichen Arbeitsweise das 
gestern Abend bis in den tieferen Abend hinein zu­
sammengestellt, was soeben Herr Gorenflos als 
Sprecher dieses Ausschusses vorgetragen hat. Nach 
dem Ganzen, was wir in den zurückliegenden Tagen 
alle miterleben durften und dem Inhalt dessen, was 
der Ausschuß zusammengestellt hat, erachte ich es 
für zweckmäßig, Ihnen den Vorschlag zu unter­
breiten, nicht in eine grundsätzliche Debatte einzu­
treten und auch davon abzusehen, einzelne Punkte

aus dieser Zusammenstellung herauszupicken und 
mit einem Gegenvorschlag zu bedenken. Es würde 
uns nicht nur erheblichen Zeitaufwand kosten, son­
dern es würde das einheitliche Bild dieser Erklärung 
leiden, wenn Stücke entrissen und durch andere 
ersetzt würden. Deshalb mein Vorschlag, falls Sie 
nicht redaktionelle Wünsche oder dergleichen haben, 
daß wir dieser Arbeit des Redaktionsausschusses — 
ich möchte geradezu sagen — freudigen und dank­
baren Herzens unsere Zustimmung geben. (Allge­
meiner Beifall!)

Synodaler D. Brunner: Ich habe nur eine kleine 
Anmerkung zu machen, die scheinbar nur redaktio­
nell ist, aber doch wohl einen wesentlichen Gesichts­
punkt auch des Gespräches, das wir mit Herrn 
Kollegen Hahn hatten, aufnehmen würde. Wenn 
Sie den Abschnitt IV ansehen, wo in dem zweiten 
Abschnitt von IV gesagt wird, daß die Gemeinde 
diesem Gleichnis eine Auslegung hinzufügt, würde 
ich meinen, wir sollten der Deutlichkeit halber hier 
sagen: Die Gemeinde fügt diesem Gleichnis im 
Namen Jesu Christi eine Auslegung hinzu. 
Denn daran hängt ja, daß dann im Evangelium 
steht: „Der Herr sprach..." (Beifall!)

Synodaler D. Dr. v. Dietze: Ich bitte, eine Bemer­
kung machen dürfen zu dem Abschnitt II, 2, und 
zwar zu dem Wort in der letzten Zeile: Priestertum 
aller Gläubigen. Ich konnte am Mittwoch leider nicht 
hier sein, und deswegen bitte ich zu entschuldigen, 
falls meine Bemerkung aus Unkenntnis dessen, was 
vorausgegangen ist, nicht ganz am Platze sein sollte. 
Ich stehe noch stark unter dem Eindruck dessen, was 
wir in der Synode der Evangelischen Kirche in 
Deutschland besprochen haben, und insbesondere 
unter dem Vortrag des holländischen Professors 
Kohnstamm. Er führte aus, und fand dafür allge­
meine Zustimmung, daß wir unterscheiden müssen 
zwischen den Dingen, die primär Aufgabe der Kirche 
sind, und denen, die sekundär nur als Mittel in Be­
tracht kommen. Sekundär ist nun aber vieles, was in 
der Sozialethik behandelt zu werden verdient und be­
handelt werden muß. In diesen sekundären Dingen 
geht es — so waren wir uns in Spandau einig — 
um die Ratio, und mir ist zweifelhaft, ob da der 
Ausdruck vom Priestertum aller Gläubigen nicht 
auf ein Gebiet mit angewendet wird, wohin er nicht 
mehr passen würde.

Synodaler Gorenflos: Ich würde vorschlagen, daß 
wir dieses Votum im Protokoll niederlegen und als 
Beitrag zu diesem abschließenden Wort stehen 
lassen. (Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Jawohl!
Synodaler Fell: Nur kleine Bemerkungen, wenn 

wir schon bei der Redaktion sind (Zuruf!) — Weil 
der ursprüngliche Text anders gefaßt war, deswe­
gen. Es müßte II Satz 3 heißen: Davor bewahrt ihn 
die Erwartung des kommenden Gottesreiches — 
so hatten wir es ja abgefaßt — und bei III Satz 2: 
die Gefahr der totalen, nicht brutalen Selbst­
auslöschung. Es sind die ursprünglichen Texte: 
totalen nicht brutalen.

Präsident Dr. Angelberger: Jawohl! — Nehmen 
wir gleich die Änderung vor: III 2: in der zweiten



Zweite Sitzung 67

Zeile lautet das dritte Wort statt „brutal" „total".
Synodaler Feil: Ja, so haben wir es beschlossen 

gestern abend.
Präsident Dr. Angelberger: Ja, es ist auch besser! 

— Und Ihre andere Anregung, die Sie gegeben 
hatten?

Synodaler Feil: Das war römisch II, 3: letzter Satz: 
Davor bewahrt ihn die Erwartung — rein sprach­
lich: des kommenden Gottesreiches.

Präsident Dr. Angelberger: Ja! — Einverstanden? 
— Ich wiederhole: II, 3, die letzte Zeile: „des kom­
menden Gottesreiches".

Synodaler D. Brunner: Ich habe zu II, 2 auch eine 
kleine Anmerkung. Im zweiten Satz scheint mir das 
viel zu schwach zu sein, daß der Theologe hier des 
Rates und der Mitarbeit sachkundiger Gemeinde­
glieder bedarf. Er ist auf diesen Rat schlecht­
hin angewiesen. Ich würde darum formu­
lieren: „und auf den Rat und die Mitarbeit sach­
kundiger Gemeindeglieder angewiesen".

Synodaler Gorenflos: Herr Professor, ist das ein 
wesentlicher Unterschied? Wenn ich einer Sache 
bedarf, bin ich auch auf sie angewiesen.

Synolader D. Brunner: Ja, gut!
Präsident Dr. Angelberger: Dann darf ich das Ge­

samte zur Abstimmung stellen? — Herr Professor 
von Dietze, Sie sind mit dem Vorschlag einver­
standen, der vorhin gemacht wurde?

Synodaler D. Dr. v. Dietze: Jawohl!
Präsident Dr. Angelberger: Ich darf auch davon 

ausgehen, daß wir en bloc abstimmen und frage: 
Wer ist gegen die in Ihren Händen befindliche re­
daktionell etwas veränderte Fassung? — Enthal­
tung? — Somit einstimmige Annahmel (Allgemeiner 
Beifall!)

Zur weiteren Sachbehandlung, Sie wissen ja durch 
meine Ausführungen in der ersten Plenarsitzung 
am Montag, daß die gesamten Vorträge gedruckt 
werden. Wir werden dieses Wort, das wir jetzt 
eben einstimmig beschlossen haben, mit aufnehmen.

III, 1

7

Darf ich jetzt diesen Punkt abschließen und zu 
den beiden gemeinsamen Berichten des Haupt- und 
Rechtsausschusses kommen, und zwar zunächst zu 
dem Entwurf einer kirchlichen Le­
bensordnung „Ehe und Trauung" und
Entwurf einer Trauagende. Für den

& Hauptausschuß gibt uns der Synodale Viebig den 
= Bericht. Ich darf bitten.

Berichterstatter Synodaler Viebig: Herr Präsident, 
liebe Konsynodale! Ich darf bitten, daß Sie die 
Unterlagen zur Hand nehmen: Entwurf einer Le­
bensordnung „Ehe und Trauung", Anlage 1, die 
Agende und das Begleitwort zum Entwurf der Trau­
agende.

Als sich der Hauptausschuß am Sonntag, dem 
27. Oktober, mit der Vorlage des Lebensordnungs­
ausschusses II und der Liturgischen Kommission be­
schäftigte, sah er es nicht als seine Aufgabe an, den 
ganzen Entwurf in allen Einzelheiten und Formu-

lierungen durchzuarbeiten und einen Konsensus 
über jeden Satz herzustellen. Das ist in diesem Sta­
dium der Behandlung nicht erforderlich; vielmehr 
war zu entscheiden, ob der Entwurf der Lebensord­
nung und der Trauagende als Ganzes für eine 
Weitergabe an die Bezirkssynoden und eine Be­
ratung durch diese geeignet ist. Diese Frage wurde 
vom Hauptausschuß einstimmig bejaht. Wie schon 
bei den bereits verabschiedeten Lebensordnungen 
schlägt der Hauptausschuß vor, den Bezirkssynoden 
auch diesmal einige Fragen als Beratungshilfe zu 
stellen und auf ihm besonders bedeutsam erschei­
nende Bestimmungen, Punkte und Probleme hinzu­
weisen. Der Fragenkatalog stellt keinen Anspruch 
auf Vollständigkeit und ist auch von verschieden 
großem Gewicht bei den einzelnen Fragen.

Zum Entwurf der Lebensordnung „Ehe und Trau­
ung":

1. Soll die Präambel eine Überschrift (zum Bei­
spiel: „Grundlegung") erhalten? Es wird vermißt, 
daß von der Ehe als Stiftung im Entwurf nicht die 
Rede ist. Der Hauptausschuß erblickt darin ein we­
sentliches Problem.

Der Anfang einer Lebensordnung ist natürlich 
immer besonders wichtig, und wir sind schon am 
ersten Satz, der uns in seiner Aussage etwas banal
erscheint, zu einer Aussprache gekommen. Vielen
hätte eine andere Formulierung mehr zugesagt; zum 
Beispiel: „Die Verschiedenheit der Geschlechter ist 
nach dem Zeugnis der Bibel in Gottes Schöpfertat 
begründet" statt: „Der Mensch lebt in dieser Welt 
als Mann oder Frau". Da wir uns aber nicht mit 
einzelnen Formulierungen aufhalten wollten, haben 
wir die eben vorgelesene Frage nur allgemein for­
muliert.

2. Ist es richtig, den Abschnitt „Christen ohne 
Ehe" an den Anfang zu stellen?

Es wurde darauf hingewiesen, daß eine Lebens­
ordnung „Ehe und Trauung" zunächst doch diese 
Begriffe behandeln müsse und nicht die Ehelosigkeit 
an den Anfang stellen dürfe. Das ist meiner Mei­
nung nach auch deshalb begründet, weil in der 
Präambel in Buchstabe d) Ehe und Ehelosig­
keit bereits Erwähnung finden.

3. Wenn die Benediktion Mittelpunkt der Trauung 
ist (siehe Begleitwort zum Entwurf der Trau-Agende 
3. Abschnitt), sollte das in Abschnitt III „Der Sinn 
der Trauung" auch deutlich zum Ausdruck kommen. 
Wir haben hier als Anregung den dritten Satz wie 
folgt formuliert: „Denn im Traugottesdienst wird 
die bereits geschlossene Ehe unter Gottes Wort 
gestellt, es wird für sie gebetet und sie wird ge­
segnet". Die Segnung gehört zur Benediktion.

4. Ebenfalls zu dem Abschnitt „Der Sinn der Trau­
ung" gehört die vierte Bemerkung. Das Begleitwort 
zum Entwurf der Trau-Agende (Anlage 2) spricht im 
Absatz 2 mit Recht davon, daß der Trauung zwar 
nicht eine ehebegründende Funktion zukommt, daß 
aber eine Ehe durch den Vollzug der Trauung eine 
kirchenöffentliche Anerkenntnis erfährt und als Ehe 
von Christen vor und von der Gemeinde bestätigt 
wird. Der Hauptausschuß hält diese Funktion der
Trauung für so wichtig, daß sie auch in der Lebens-



68 Zweite Sitzung

ordnung über Ehe und Trauung in Abschnitt III fest­
gehalten werden soll. Denn diese Funktion gehört 
mit zum Sinn der Trauung. Auch in der Trau-Agende 
sollte dieser Sachverhalt zum Ausdruck kommen. 
Durch den besonderen Inhalt des Ja-Wortes, das 
Mann und Frau in der Trauung aussprechen, wird 
die vor dem Standesamt geschlossene Ehe zum 
christlichen Ehestand. Um dies in der Trau-Agende 
sichtbar zu machen, wäre gegebenenfalls an die 
Liturgische Kommission eine diesbezügliche Bitte 
zu richten.

5. Wenn man später Eheleute nach der Trauung 
fragt, was sie noch davon wissen, so erhält man 
meistens keine Antwort. Deshalb schlagen wir eine 
Frage an die Bezirkssynoden mit folgendem Wort­
laut vor: Würde es begrüßt, wenn beim Traugespräch 
den Brautleuten die Ordnung des Traugottesdienstes 
(siehe Agendenentwurf) sowie Schriftlesung, Trau­
fragen und Segensformel schriftlich ausgehändigt 
werden? Es ist auch für die Vorbereitung der Braut­
leute gut, wenn sie den Gang des Gottesdienstes, 
Traufragen und Segensformeln vorher miteinander 
durchsprechen können.

6. Soll den Brautleuten freigestellt werden, ob sie 
die Übergabe einer Bibel, eines Andachtsbuches 
oder des Gesangbuches wünschen?

Die theologischen Mitglieder des Hauptausschus­
ses gaben zu bedenken, daß viele Brautleute bereits 
eine Bibel besitzen, und es deshalb sinnvoll sei, auch 
daran zu denken, statt einer Bibel ein Andachtsbuch 
oder das Gesangbuch zu überreichen.

7. Zu Abschnitt V „Eheführung" Buchstabe d): 
Hier haben wir uns an dem Wort „Empfängnisver­
hütung" gestoßen. Man spricht zum Beispiel von Un­
fallverhütung. Verhütet soll etwas Schlechtes, etwas 
Böses werden. Diese Eigenschaft möchten wir dem 
Begriff „Empfängnisverhütung" nicht zulegen. Des­
halb lautet unsere 7. Frage: Sollte man statt „Emp­
fängnisverhütung" nicht besser „Empfängnisrege­
lung" sagen? Im gleichen Satz heißt es, daß man sich 
über die Wahl der Mittel am besten durch den Arzt 
und durch Fachliteratur beraten läßt. Dieser Aus­
druck „Fachliteratur" ist sehr allgemein gehalten 
und deshalb mißverständlich. Was gibt es alles für 
Fachliteratur auf diesem Gebiet. Nicht jede Schrift 
können wir empfehlen. Der Arzt wird die richtige 
Literatur den Fragenden vorschlagen. Deshalb soll 
bei Frage 7 der Satz stehen: „Der Hinweis auf Fach­
literatur ist zu allgemein und sollte entfallen."

8. Zu Abschnitt VII „Ehescheidung und Wieder­
trauung Geschiedener".

Als Voraussetzung für eine Wiedertrauung Ge­
schiedener sind im Abschnitt c) Bedingungen ge­
macht. Die Verschiedenheit dessen, was in diesem 
Zusammenhang Schuld bedeutet, sollte berücksich­
tigt werden. Es wurden im Hauptausschuß Stimmen 
laut, die zu bedenken gaben, daß der Ehepartner 
auch schuldlos geschieden sein könne; man dürfe 
deshalb nicht eine Schulderkenntnis zur Bedingung 
für eine Wiedertrauung eines Geschiedenen machen. 
Andererseits ist die Formulierung „erkennt er 
seine Schuld", doch wohl so gemeint, daß an einer
Scheidung immer beide Partner eine gewiß ver-

schieden große Schuld tragen. Es heißt deshalb in 
Absatz b) auch: Jedes Zerbrechen einer Ehe ist 
Schuld vor Gott und Schuld am Mitmenschen.

9. Unsere 9. Frage beschäftigt sich mit Abschnitt 
X: „Die Ehe von Christen und Nichtchristen".

In Absatz c) wird die Gewährung des Zuspruchs 
des Wortes Gottes und der Fürbitte der Gemeinde 
in einem Gottesdienst anläßlich der Eheschließung 
davon abhängig gemacht, daß die Brautleute ver­
sprechen, ihre Kinder taufen und evangelisch er­
ziehen zu lassen. Ist das richtig? Ist das in einer 
evangelischen Kirche möglich? Wäre es stattdessen 
nicht sachgemäß, die Gewährung eines Gottes­
dienstes anläßlich der Eheschließung davon ab­
hängig zu machen, daß der nichtchristliche Teil im 
Blick auf seine Ehe sich zur Einehe und ihrer Un­
auflöslichkeit bekennen will. Wenn wir diese Frage 
bejahen, dann müßte im Entwurf der Agende dieser 
besondere Gottesdienst noch um eine Fragestellung 
und eine Antwort der Brautleute erweitert werden.

Die letzten beiden Fragen beschäftigen sich mit 
dem Agendenentwurf.

10. Wenn Traufragen und das Ja der Eheleute für 
die Trauung konstitutiv und von fundamentaler 
Bedeutung sind, so müßte die Möglichkeit der Mah­
nung, die in der Agende vorgesehen ist, entfallen. 
Sollten hier nicht ökumenische Gesichtspunkte be­
rücksichtigt werden? Gemeint ist die Anerkennung 
der Ehe von evangelischen Christen als christliche 
Ehe durch die römisch-katholische Kirche.

11. Und schließlich als letzte, 11. Frage: Ist der 
für die Übergabe der Bibel vorgesehene Platz nach 
der Segnung richtig und zweckmäßig?

Die Beschäftigung mit diesen beiden Entwürfen 
hat dem Hauptausschuß deutlich gemacht, welch 
sorgfältige und große Arbeit der Lebensordnungs- 
Ausschuß II und die Liturgische Kommission ge­
leistet haben. Wir möchten den Mitgliedern dieser 
beiden Ausschüsse unseren herzlichen Dank für die 
gute Arbeit sagen und würden uns freuen, wenn 
auch das Plenum sich diesen Dank zu eigen machen 
könnte. (Allgemeiner Beifall!)

Der Hauptausschuß empfiehlt der Synode, den 
Entwurf einer Lebensordnung „Ehe und Trauung" 
sowie die Trau-Agende mit dem dazugehörigen Be­
gleitwort und die vom Hauptausschuß vorgetragenen 
und formulierten Fragen den Bezirkssynoden zur 
weiteren Behandlung zuzuweisen.

Präsident Dr. Angelberger: Vielen Dank!
Synodaler Schoener: Ich hätte zu den Fragen zwei 

redaktionelle Bemerkungen, und zwar scheint mir 
bei der ersten Frage der zweite Satz sprachlich 
etwas verunglückt zu sein. „Es wird vermißt, daß 
von der Ehe als Stiftung im Entwurf nicht die Rede 
ist." Das ist schlechtes Deutsch. Könnte man nicht 
etwas einfacher formulieren: Ein Wort über die 
Ehe als Stiftung wird im Entwurf vermißt.

Präsident Dr. Angelberger: Würden Sie, bitte, ge­
nau sagen, wo es steht?

Synodaler Schoener: Arabisch 1, zweiter Satz: Es 
wird vermißt, daß von der Ehe als Stiftung im Ent­
wurf nicht die Rede ist. Und stattdessen: Ein Wort 
über die Ehe als Stiftung wird im Entwurf vermißt.



Zweite Sitzung 69

Das scheint mir doch erheblich besser und einfacher 
zu sein. — Und die zweite Korrektur ...

Präsident Dr. Angelberger: An welcher Stelle, 
bitte?

Synodaler Schoener: Es geht um die letzte Frage 
bei der Übergabe der Bibel. Könnte man das nicht 
zum Punkt 6 auf Seite 1 nehmen dort, wo davon 
die Rede ist, daß ein Buch überreicht wird? (Zuruf!) 
— Die letzte Frage 11: Ist der für die Übergabe der 
Bibel vorgesehene Platz nach der Segnung richtig 
und zweckmäßig? Diese Frage 11 könnte man doch 
sachgemäß mit der Frage 6 verkoppeln, wo von der 
Übergabe des Buchs sowieso die Rede ist. Dann 
vermindert sich auch die Zahl der Fragen von 11 
auf 10.

Präsident Dr. Angelberger: Kann man diese Ände­
rungen vornehmen, Herr Berichterstatter?

Berichterstatter Synodaler Viebig: Ich möchte bloß 
darauf hinweisen, daß diese letzte Frage sich mit 
dem Entwurf der Trau-Agende befaßt und nicht mit 
der Lebensordnung, während die Frage 6 sich mit 
der Lebensordnung befaßt. Diese Stellung hat schon 
ihre Bedeutung und ihren Sinn. Aber es ist nicht 
so gravierend. Ich wollte nur darauf hinweisen.

Synodaler D. Brunner: Der Hauptausschuß war 
sich nach meiner Erinnerung einig darüber, daß in 
der Anlage 3, die jetzt den Titel trägt: „Gottes­
dienstordnung für eine Trauung in besonderen 
Fällen (Christ und Nichtchrist)“, diese Überschrift 
unbedingt geändert werden muß. Es kann sich näm­
lich hier nicht im eigentlichen Sinn um eine Trau­
ung handelt, sondern man muß hier sagen, worauf 
auch in dem Begleitwort nach meiner Erinnerung 
hingewiesen ist: „Ordnung eines Gottesdienstes aus 
Anlaß einer Eheschließung in besonderen Fällen 
(Christ und Nichtchrist)."

Oberkirchenrat Kühlewein: Zur Erklärung darf ich 
sagen, daß dieser Entwurf in furchtbarer Eile hat 
gefertigt werd müssen. Wir waren uns darüber 
klar, daß es so heißen muß, wie eben Herr Professor 
D. Brunner gesagt hat. Es scheint ein Versehen ge­
wesen zu sein, daß diese Bezeichnung hier aufge­
schrieben wurde.

Präsident Dr. Angelberger: Also dürfen wir das 
vorwegnehmen, daß wir bei Anlage 3, gedruckt:
Entwurf — und dann heißt es — Ordnung eines
Gottesdienstes aus Anlaß einer Eheschließung in
besonderen Fällen. Sind Sie mitgekommen?
Nehmen wir das schon als geändert an.

Nun darf ich Herrn Dr. Gessner bitten, den Be­
richt für den Rechtsausschuß zu erstatten.

Berichterstatter Synodaler Dr. Gessner: Herr Prä­
sident! Herr Landesbischofl Liebe Konsynodale! Dem 
Rechtsausschuß wurde der vom Lebensordnungsaus­
schuß II erarbeitete Entwurf einer Lebensordnung 
„Ehe und Trauung" zur Beratung überwiesen. Der 
Ausschuß hat bei der Durchsprache des gesamten 
Entwurfs seine Arbeit auf die Stellen konzentriert, 
in denen Rechtsfragen enthalten sind.

Insgesamt wurde der Entwurf als lebensnah und 
inhaltlich und sprachlich gut bezeichnet und be­
grüßt, daß darin alle in Frage stehenden Probleme 
angesprochen werden. Auch befriedigte, daß die

kirchliche Trauung klar von der standesamtlichen 
Eheschließung getrennt wird.

Ich komme zu den einzelnen Abschnitten:
Bei der Einführung „Präambel" wurde im Aus­

schuß hervorgehoben, daß nicht mehr die Rede von 
einer Stiftung der Ehe ist, sondern von der Zuord­
nung von Mann und Frau als einer bestimmten 
menschlichen Gemeinschaft. Man hat diese Auffas­
sung im Hinblick auf die darin liegende theologisch 
größere Offenheit bejaht.

Im Folgenden übergehe ich die Abschnitte, zu 
denen der Rechtsausschuß aus rechtlicher Sicht nichts 
zu bemerken hat.

Ich komme zu Abschnitt II:
Was hier in Absatz b) über das Verlöbnis gesagt 

wird, wurde gutgeheißen, wenn auch im Ausschuß 
zur Sprache kam, daß die Verlobung immer mehr 
zurücktritt.

Zu Abschnitt III:
Widerspruch fand der zweite Satz des Absatzes 

a), der besagt, daß für das Verständnis, das Christen 
von der Ehe haben, die kirchliche Trauung unent­
behrlich sei. Es wurde darauf hingewiesen, daß 
Situationen eintreten können, wie zum Beispiel der 
Ferntrauung im vergangenen Krieg, wo es wohl 
vorgekommen ist, daß eine kirchliche Trauung nicht 
nachgeholt wurde. Man war der Ansicht, daß auch 
eine solche Ehe christlich geführt werden könne.

Der Rechtsausschuß schlägt für diesen Satz des­
halb folgende Fassung vor:

„Dem Verständnis, das Christen von der Ehe 
haben, entspricht die kirchliche Trauung."

Zu Abschnitt IV:
Es wurde eingehend im Zusammenhang mit dem 

nach Absatz a) für die Trauung zuständigen Pfarrer 
die Frage des Abmeldescheins erörtert. Der Rechts­
ausschuß hat schließlich die in Satz 2 dieses Absatzes 
getroffene Regelung, daß jeweils der auswärts Woh­
nende einen Abmeldeschein vorzulegen hat, ge­
billigt. Er hält eine besondere Bestimmung zur Er­
bringung jeweils eines Abmeldescheins in dem Fall, 
daß Braut und Bräutigam außerhalb der Gemeinde 
des die Trauung vornehmenden Pfarrers wohnen, 
für entbehrlich, da diese Notwendigkeit von der 
vorliegenden Regelung umfaßt wird.

Zur Klarstellung schlägt der Rechtsausschuß vor, 
in Absatz b) anstelle der Worte „den ihnen vorher­
gehenden Tagen" die Worte „dem ihnen jeweils 
vorhergehenden Tag" zu ersetzen, so daß der Satz 
dann lautet:

„In der Karwoche sowie am Buß- und Bettag,
Totensonntag und dem ihnen jeweils vorher­
gehenden Tag sollen keine Trauungen vorge­
nommen werden."

Den Absatz i) über Gebühren und Vergütungen 
empfiehlt der Rechtsausschuß zu streichen, da auch 
die Lebensordnungen über die Taufe und das Be­
gräbnis eine solche Bestimmung nicht enthalten.

Für Absatz k) schlägt der Rechtsausschuß unter 
Einfügung der Ziffer 70 folgende Fassung vor:

„Die 50., 60., 65. und 70. Wiederkehr des Trau­
tages kann mit einem Dankgottesdienst be­
gangen werden."



70 Zweite Sitzung

Zu Abschnitt VII:
Eine rege Diskussion wurde über den letzten Satz 

des Absatzes b) geführt. Einige Mitglieder des Aus­
schusses, die an sich die Richtigkeit der Aussage 
dieses Satzes bejahten, hatten Bedenken, ihn in die 
Lebensordnung aufzunehmen, weil er Verwirrung 
stiften könne. Sie hielten die Möglichkeit für nicht 
ausgeschlossen, daß Eheleute sich auf ihn berufen, 
bei denen die dort gemeinte Situation nicht vorliegt. 
In seiner Mehrheit sprach der Rechtsausschuß sich 
jedoch für die Beibehaltung des Satzes aus.

Dagegen empfiehlt der Rechtsausschuß einstimmig 
die Streichung der Worte „an der Scheidung" in 
der fünf- und viertletzten Zeile des Absatzes c). Es 
soll damit schon im Text der Lebensordnung klar­
gestellt werden, daß — wie in der Erläuterung zur 
Vorlage bemerkt ist — hier nicht Schuld im Rechts­
sinne gemeint ist, sondern die Schuld gegenüber 
Gott und gegenüber dem Mitmenschen, von welcher 
der erste Satz des Absatzes b) spricht.

Weiter schlägt der Rechtsausschuß mit über­
wiegender Mehrheit vor, in Absatz d) Satz 1 die 
Worte „Gewährung oder" zu streichen. Es wurde 
bei der doch großen Zahl der Wiedertrauung Ge-

III, 2

Zum zweiten gemeinsamen Bericht, und
Vereinbarung einer

zwar
Kanzel- und

Abendmah1sgemeinschaft zwischen 
den Gliedkirchen der EKD wird zuerst 
der Bericht des Rechtsausschusses gegeben, und 
zwar durch unseren Synodalen Schröter.

Berichterstatter Synodaler Schröter: Liebe Mit­
synodale! Der Evangelische Oberkirchenrat hat mit 
Zustimmung des Landeskirchenrats allen Synodalen 
mit Schreiben vom 22. 7. 1968 die vom Theologischen 
Ausschuß und dem Rechtsausschuß der Arnolds- 
hainer Konferenz beschlossene „Vereinbarung über 
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft" — folgenden 
von mir nur kurz „Vereinbarung" genannt — zuge-
sandt und darum gebeten zu prüfen, ob die Landes­

schiedener, besonders in Städten, eine zu große
Belastung der Ältesten befürchtet, wenn sie bei 
jeder Entscheidung über die Gewährung einer sol­
chen Trauung mitentscheiden sollten. Man war auch 
der Auffassung, daß in weniger gravierenden Fällen 
der Pfarrer allein entscheiden könne. Dabei ging 
man davon aus, daß der Pfarrer in Zweifelsfällen 
sich mit den Ältesten besprechen werde.

Zu Abschnitt X:
Es wurde im Rechtsausschuß zu bedenken gegeben, 

ob der Gottesdienst aus Anlaß der Eheschließung 
von Christen und Nichtchristen, der in Absatz c) als 
Gottesdienst ohne Traufragen und Handauflegung 
bezeichnet wird, nicht auch Trauung genannt werden 
sollte. Der Rechtsausschuß hat diese Frage offen 
gelassen.

Als Ergebnis der Beratung empfiehlt der Rechts­
ausschuß, den Entwurf einer Lebensordnung „Ehe 
und Trauung" mit diesen Bemerkungen den Bezirks­
synoden zur Behandlung und Stellungnahme zu 
überweisen. (Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Wenn 
das Wort gewünscht wird, eröffne ich die Aus­
sprache. — Das ist nicht der Fall. Beide Ausschüsse, 
sowohl der Hauptausschuß als auch der Rechtsaus­
schuß, schlagen vor, unter Einbeziehung der von 
ihnen angeregten Änderungen die gesamten Ma­
terialien den Bezirkssynoden zuzuweisen. Wer kann 
diesen beiden übereinstimmenden Vorschlägen nicht 
zustimmen? — Enthaltung bitte? — Nicht. Somit ein­
stimmige Annahme.

Mit dieser einstimmigen Annahme wollen wir 
auch gleichzeitig unseren Dank zum Ausdruck brin­
gen an die Mitglieder der beiden Kommissionen, 
die mit ihrer guten Arbeit das zuwegegebracht 
haben, was wir heute einstimmig den Bezirkssyn­
oden überweisen konnten. (Allgemeiner Beifall!)

synode dieser Vereinbarung zustimmen könne. Der 
Rechtsausschuß hat diese Vereinbarung beraten und 
geprüft und nimmt dazu wie folgt Stellung:

I.
1. Artikel 4, 1 der Grundordnung der EKD sagt in 

seinem zweiten Satz: „Vereinbarungen über Kanzel- 
und Abendmahlsgemeinschaft bleiben Aufgabe der 
Gliedkirchen". Wir sind also mit der uns vorliegen­
den Vereinbarung mit einer Aufgabe befaßt, die 
die Kirchenversammlung von Eisenach 1948 nicht 
hat lösen können, die sie aber den Gliedkirchen in 
der Grundordnung der EKD für die Zukunft auf­
gegeben hat. Daß in Eisenach damals nach alledem, 
was in den Jahren 1933—1945 politisch und eben 
auch kirchlich vorausgegangen war, nicht mehr 
an Gemeinsamkeit in dieser Sache erreicht werden 
konnte, ist für viele Menschen in den Kirchen 
schmerzlich gewesen. Der Rat der EKD wurde noch 
beauftragt, ein Gespräch über die Frage des Abend­
mahlsverständnisses und der Abendmahlsgemein­
schaft zu führen. Es hat zehn Jahre gedauert, bis es 
zur Abfassung der „Arnoldshainer Abendmahls­
thesen" gekommen ist. Einige Synoden der Glied­
kirchen haben ihnen zugestimmt, andere haben sie 
nicht auf den Tisch bekommen, weil sie eben schon 
vorher im Gestrüpp der theologischen Meinungen 
der Kirchenleitungen hängen geblieben sind.

2. Die in Artikel 4, 1 der Grundordnung der EKD 
gestellte Aufgabe hat die Arnoldshainer Konferenz 
in Angriff genommen. Der Herr Landesbischof hat 
in der Herbstsynode 1967 (dort gedrucktes Proto­
koll Seite 22ff.) dazu ausgeführt: „Es handelt sich 
bei der Arnoldshainer Konferenz um den Zusammen­
schluß von kirchenleitenden Personen aus Glied­
kirchen der EKD. Bisher gehören der Konferenz zehn 
westdeutsche Kirchenleitungen an, darunter alle 
unierten, die Reformierte Kirche Nordwestdeutsch­
lands und als Gast die Lutherische Kirche Olden­
burgs, die Badische Landeskirche auf Beschluß des 
Landeskirchenrats. Ziel der Arnoldshainer Konferenz 
ist die bekenntnismäßige und kirchenrechtliche Ent­
wicklung der EKD zu einer Gemeinschaft, die sich 
im vollen Sinne des Wortes als Kirche versteht." 
Die eigentliche Absicht der Arnoldshainer Konferenz 
ist nicht eine neue Blockbildung, etwa im Gegensatz 
zur VELKD, „sondern Aktivität, die der Einheit

B 
Q 
Q



Zweite Sitzung 71

der EKD dient und sich möglichst bald in die EKD 
hinein auflöst" — so hatte der Herr Landesbischof 
gesagt. Im Rechtsausschuß wurde gesagt, daß die 
VELKD vielleicht auch einen Gesprächspartner, 
brauche, den sie so noch nicht gehabt habe, um 
selbst weiterzukommen.

3. Wir haben alle die „Ausarbeitung des Theo­
logischen Ausschusses der Arnoldshainer Konfe­
renz zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwi­
schen den Gliedkirchen der EKD" erhalten. Wir 
haben darin gelesen, daß „die geistliche Wirklich­
keit des Miteinander in einer Kirche der theolo­
gischen und kirchenrechtlichen Fixierung bereits 
vorausgeeilt ist" (Seite 7). Die Einheit wird, wie uns 
die EKU vordemonstriert, nicht unbedingt in einem 
Konsensus der Lehre gesehen. „Die Verschieden­
heit der Lehrgrundlage in den einzelnen Landes­
kirchen wird aber dadurch zusamengehalten, daß 
die Fortdauer der Bekenntnisse nicht als Grund für 
Kirchentrennung, sondern ausdrücklich als mit der 
Einheit der Kirche vereinbar verstanden wird" (so 
Seite 8). Man fragt sich, wenn dies dort möglich ist, 
warum dies nicht als „Modell für kirchliche Gemein­
schaft trotz Bekenntnisverschiedenheit" auch und 
gerade für die EKD anerkannt werden kann.

4. Im Rechtsausschuß wurde gesagt, daß die Zeit 
für die Einheit der EKD als „Kirdre" im vollen Sinne 
des Wortes drängt. Die endgültige Erledigung der 
seit der Reformationszeit bestehenden Lehrdifferen­
zen ist darum so wichtig, 
a) weil ganz andere Fronten im Bereich von Lehre 

und Verkündigung quer durch alle bisherigen 
Fronten laufen;

b) weil, nach dem, was wir von der EKD-Synode 
gehört haben, die organisatorische Einheit der 
EKD doch offensichtlich zerstört wird; dann wird 
es um so wichtiger sein, daß die gemeinsame 
Basis da ist, auf der die Einheit der EKD ruht; 

c) weil der jetzige Zustand, speziell das Fehlen der 
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft für nicht 
wenige Gemeindeglieder — dies wurde immer 
wieder gesagt — einfach ein Ärgernis ist. Und der 
Rechtsausschuß bittet darum, auch dies einmal 
zu sehen, daß es nicht nur eine Bedrängnis des 
Gewissens dieses oder jenes Pfarrers in dieser 
Sache, sondern auch eine Bedrängnis des Ge­
wissens vieler Gemeindeglieder gibt. (Beifalll) 
„Abendmahlsgemeinschaft... ist Zeugnis und 

Zeichen dafür, daß Gemeinden und Kirchen in der 
Gemeinschaft am Wort und Sakrament ungeachtet 
konfessioneller Besonderheiten miteinander in einer 
Kirche verbunden sind" (so sagt der Theologische 
Ausschuß Seite 11).

Bei der Abendmahlsgemeinschaft gibt es sozu­
sagen verschiedene Stufen:

a) die offene Kommunion,
b) die begrenzte offene Kommunion,
c) die Interkommunion,
d) die Interzelebration.

a) Die offene Kommunion ist die Möglichkeit 
einer Beteiligung am Abendmahl in einer anderen 
Gliedkirche, etwa während des Urlaubs, während

einer Dienstreise und anderem. Es ist die Kommu­
nion, zu der wir schon wiederholt eingeladen haben.

b) Die begrenzte offene Kommunion ist die Mög­
lichkeit einer Beteiligung am Abendmahl in einer 
anderen Gliedkirche, aber mit der Begrenzung von 
Artikel 4, 4 der Grundordnung der EKD. Denn dort 
heißt es: „In keiner Gliedkirche wird einem An­
gehörigen eines in der EKD geltenden Bekenntnisses 
der Zugang zum Tisch des Herrn verwehrt, wo seel- 
sorgerliche Verantwortung oder gemeindliche Ver­
hältnisse die Zulassung gebieten."

c) Die Interkommunion ist die kirchenamtliche 
Freigabe einer Gliedkirche zur Beteiligung am 
Abendmahl in einer anderen Gliedkirche, etwa bei 
einem Wohnungswechsel.

d) Die Interzelebration ist die Erlaubnis und das 
Recht, daß ein ordinierter Pfarrer einer Gliedkirche 
in einer anderen Gliedkirche das Abendmahl aus­
teilt.

Unter „voller Abendmahlsgemeinschaft" verstehen 
wir die offene Kommunion, die Interkommunion und 
die Interzelebration.

II.
1. Was nun unsere Landeskirche anbetrifft, hat 

die Landessynode am 4. 5. 1962 eine Entschließung
zu den Arnoldshainer Abendmahlsthesen gefaßt,
deren letzer Satz lautet: „Die Landessynode ersehnt, 
daß die Gliedkirchen der EKD auch zur Überein­
stimmung in der Lehre des Evangeliums und damit 
zur vollen Abendmahlsgemeinschaft gelangen“. Am 
27. 4. 1966 hat die Landessynode eine Entschließung 
zu dem „Bericht der zweiten Kommission für das 
Abendmahlsgespräch der EKD" gefaßt. Diese Kom­
mission hatte den Vorschlag zur Änderung von Ar­
tikel 4, 4 der Grundordnung der EKD gemacht, der 
lauten sollte: „In allen Gliedkirchen der EKD in 
Deutschland steht der Zugang zum heiligen Abend­
mahl, das sie in der ihren bekenntnisgemäßen Ord­
nung feiern, auch den Angehörigen eines anderen 
in der EKD geltenden Bekenntnisses offen. Die 
rechtliche Zugehörigkeit und die gliedkirchlichen 
Bestimmungen über die Kirchenzucht bleiben unbe­
rührt." Die Synode stimmte diesem Vorschlag „freu­
dig" zu, sie erneuerte die Einladung an die Ange­
hörigen der Gliedkirchen zur Teilnahme am heiligen 
Abendmahl in unserer Kirche und schloß: „Sie bittet, 
die Bemühungen um die Einheit im Glauben, Leh­
ren, Leben und Bekennen der evangelischen Chri­
stenheit in Deutschland, das heißt um die Her­
stellung voller Kirchengemeinschaft in der EKD fort­
zusetzen." Am 25. Oktober 1967 beschloß die Lan­
dessynode, die Einladung der Bremischen Evange­
lischen Kirche, der Evangelischen Reformierten 
Kirche in Nordwestdeutschland und der Pfälzischen 
Landeskirche zur vollen Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft zu beantworten:

„Die Synode der Evangelischen Landeskirche in 
Baden hat auf ihrer Herbsttagung 1967 mit tie­
fer Bewegung Kenntnis genommen von den An­
schreiben der Bremischen Evangelischen Kirche, 
der Evangelisch-Reformierten Kirche in Nord­
westdeutschland und der Pfälzischen Landes­
kirche betreffend Kanzel- und Abendmahls-

6



72 Zweite Sitzung

gemeinschaft der Gliedkirchen der Evangeli­
schen Kirche in Deutschland. Auch sie ersehnt 
und erbittet den Tag, an dem eine solche Ge­
meinschaft verwirklicht werden kann. Darin 
weiß sie sich mit den genannten Landeskirchen 
einig. Die Synode hat ferner zustimmend Kennt­
nis genommen von der Arbeit der Arnoldshainer 
Konferenz. Sie begrüßt die dort eingeleiteten 
Bemühungen, welche die theologischen Voraus­
setzungen und die kirchenrechtlichen Folge­
rungen einer vollen Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft erarbeiten sollen."

2. „Auch sie ersehnt und erbittet den Tag, an dem 
eine solche Gemeinschaft verwirklicht werden kann." 
Wenn dies nicht nur eine unverbindliche Deklaration 
gewesen ist, scheint uns dieser Tag gekommen zu 
sein. Uns liegt die von der Arnoldshainer Konfe­
renz beschlossene Vereinbarung vor. Sie stellt in 
Absatz I, 1 die schon vorhandenen Gemeinsamkeiten 
fest, daß „gewiß von Unterschieden, aber nicht mehr
von kirchentrennenden Gegensätzen gesprochen
werden kann". Sie erinnert in Absatz 1, 2 an die 
von den drei schon genannten Gliedkirchen ange­
botene volle Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, 
die inzwischen die Evangelische Kirche in Hessen 
und Nassau, die Evangelische Landeskirche Anhalts 
und die Evangelische Kirche der Provinz Sachsen 
bereits angenomemn haben. Kurhessen-Waldeck 
hat sie in ihrer neuen Grundordnung aufgenommen. 
In Absatz II, 1 wird die Interkommunion verein­
bart. Es wird daran erinnert, daß sie schon mit Rück­
sicht auf das in allen Gliedkirchen der EKD ange­
wandte Mitgliedschaftssrecht zwingend geboten ist, 
weil bei einem Wohnungswechsel, etwa von Baden 
nach Bayern, Gemeindeglieder dort nach geltendem 
Recht voll und ganz Gemeindeglieder in der baye­
rischen Landeskirche werden oder umgekehrt. Ab­
satz II, 2 vereinbart die Kanzelgemeinschaft und 
die Interzelebration. Auch letztere ist zwingend ge­
boten, weil die Ordination in allen Gliedkirchen 
der EKD anerkannt ist. Bei einem Wechsel von einer 
Landeskirche in eine andere wird nicht noch einmal 
ordiniert. „Damit ist die Gültigkeit der Bevollmäch­
tigung zum Dienst an Wort und Sakrament in jeder 
Gliedkirche unbestritten." Es ist nur eine Aner­
kennung der Bekenntnisgrundlage und der Ordnung 
der neuen Kirche nötig. In diesem Zusammenhang 
wurde im Rechtsausschuß die Frage aufgeworfen, 
ob die Interzelebration nicht eine gemeinsame 
Abendmahlslehre voraussetzen müßte. Auf diese 
Frage wurde aber geantwortet, daß einmal die Ord­
nung der Kirche maßgeblich sei, in der das Abend­
mahl stattfinde und das heißt praktisch die agen­
darische Ordnung, die die Abendmahlslehre dieser 
Kirche in irgendeiner Weise beinhaltet, und daß 
zum andern nicht die Lehrmeinung des das Abend­
mahl Austeilenden, sondern die des Empfangenden 
entscheidend sei.

Der Abschnitt III macht die Türe zu allen Glied­
kirchen der EKD weit auf und lädt sie ein, dieser
Vereinbarung am liebsten ganz oder doch in dem
Maße beizutreten, wie es die eine oder andere 
Kirche zu tun vermag. Es ist also ein stufenweiser

Anschluß möglich. Damit — so meint der Rechtsaus­
schuß noch einmal — ist einem etwaigen Verdacht 
einer Gruppenbildung innerhalb der EKD noch ein- 

, mal gewehrt.
3. In dieser Vereinbarung kommt zum Ausdruck, 

daß die Gegensätze, die in der EKD noch vorhanden 
sind, weithin schon unterlaufen sind, daß die Ge­
meinsamkeit an vielen Stellen größer ist, als man 
es gelegentlich wahrhaben möchte. Dazu kommen 
noch manche andere Dinge wie Diakonie, Welt- 
mission, Ökumene, die hier nicht genannt sind. Sie 
kommt alledem, was unsere Synode bisher in dieser 
Sache schon erklärt hat, entgegen. Gerade unsere
Landeskirche als Unionskirche ist, so meint der
Rechtsausschuß einmütig, für diese Vereinbarung 
von ganzem Herzen dankbar. Sie kann schlechter­
dings auf dem bisher eingeschlagenen Wege nicht 
stehen bleiben; sie muß ihn weitergehen. Sie darf 
und kann ihn weitergehen. Sie hofft, daß andere 
Gliedkirchen — sie denkt dabei besonders an die 
Gliedkirchen der DDR — sich gerne dieser Verein­
barung anschließen werden. Was diese Verein­
barung letzten Endes für die Einheit der EKD be­
deuten wird, muß sie dem Herrn der Kirche über­
lassen.

4. Der Rechtsausschuß empfiehlt daher der Synode 
die Annahme dieser Vereinbarung. Er ist der Mei-
nung, daß zu dieser Annahme eine verfassungs-
ändernde Mehrheit erforderlich ist. Sie beauftragt 
den Landeskirchenrat, diese Vereinbarung im Namen 
der Landessynode mit den anderen, an der Arnolds­
hainer Konferenz beteiligten Gliedkirchen zu rati­
fizieren. (Allgemeiner großer Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank! — 
Darf ich nun Sie, Frau Dr. Weis, bitten, für den 
Hauptausschuß den Bericht zu geben.

Synodale Dr. Weis: Herr Präsident, Liebe Kon- 
synodalel Es ist wohl unvermeidlich, daß manches 
meines Berichts sich deckt und koinziliert mit dem, 
was Herr Konsynodaler Schröter gesagt hat. Vor 
einem Jahr waren der Synode die Schreiben dreier 
Landeskirchen vorgelegt worden, in denen unserer 
Landeskirche die volle Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft angeboten worden war. Unsere Synode 
hatte davon Kenntnis genommen und die Bemühun­
gen der Arnoldshainer Konferenz begrüßt, welche 
die theologischen Voraussetzungen und kirchen­
rechtlichen Folgerungen erarbeiten sollte. Ich ver­
weise Sie auf den Synodalbericht vom Herbst 1967 
Seite 22ff. und Seite 57.

Die Bemühungen fanden ihren Niederschlag in 
den Entwürfen für die Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft, die Ihnen allen zusammen mit einem 
Begleitschreiben des Evangelischen Oberkirchenrats 
vom 22. Juli 1968 für diese Herbsttagung zugeschickt 
wurden. Der Entwurf des Theologischen Ausschusses 
der Arnoldshainer Konferenz und seine Ausarbei­
tungen zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft 
legen dar, 
1. daß — wie die Lehrgespräche der letzten Jahr­

zehnte deutlich gemacht haben — die überkom­
menen Lehrdifferenzen sich gewandelt haben; daß 
noch Unterschiede bestehen, daß aber nicht mehr



Zweite Sitzung 73

von kirchentrennenden Gegensätzen gesprochen 
werden könne und daß die Lehrbesinnung in den 
Kirchen der Reformation auf größere Gemeinsam­
keit dränge (siehe hierzu Seite 3 der Ausarbeitung 
zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft);

2. daß die von einigen Landeskirchen angebotene, 
von einigen anderen Landeskirchen aufgenom­
mene Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft ein 
Ausdruck für die tatsächlich gegebene Gemein­
samkeit seien.
Der Theologische Ausschuß der Arnoldshainer 

Konferenz erklärte einmütig, daß eine Trennung am 
Tisch des Herrn nicht länger verantwortet werden 
könne.

Wie Sie auf Seite 2 Abschnitt II (1) des Entwurfs 
sehen, wird es als folgerichtig dargelegt, auch bei 
vorübergehendem Aufenthalt Gliedern anderer 
Kirchen Abendmahlsgemeinschaft zu gewähren und 
zu ihr einzuladen, da die volle Mitgliedschaft in 
den Gliedkirchen der EKD schon durch Wohnungs­
wechsel erworben wird.

In Abschnitt II (2) wird die Kanzelgemeinschaft 
damit begründet, daß die Ordination zwischen allen 
Gliedkirchen der EKD anerkannt und bei Über­
nahme eines Pfarrers aus einer anderen Glied­
kirche in keinem Falle wiederholt wird. Voraus­
gesetzt, daß ein Pfarrer die Bekenntnisgrundlage der 
Gastgeber-Kirche — wenn man so sagen darf — 
achte und bereit sei, ihre Ordnung einzuhalten, be-
dürfe der gelegentliche Dienst am Wort und Sakra-
ment keiner besonderen Genehmigung durch kirchen­
leitende Stellen.

Das Begleitschreiben des Evangelischen Ober­
kirchenrats zu den Unterlagen der Arnoldshainer 
Konferenz wirft einen kurzen Blick zurück auf die 
Entwicklung, die zur Empfehlung der vollen Kanzel- 
und Abendmahlsgemeinschaft führte, und auf die 
Erklärungen bzw. Feststellungen, die von der Lan­
dessynode an den einzelnen Stationen dieses Weges 
getroffen wurden. So wird daran erinnert, daß die 
Arnoldshainer Abendmahlsthesen von 1957 für das 
Abendmahlsverständnis in der EKD repräsentativ 
sind und daß sie — nach einer Feststellung der Lan­
dessynode aus dem Jahre 1962 — (ich zitiere) „mit 
der Intention der badischen Abendmahlskonkordie 
übereinstimmen und in ihnen wesentliche biblische 
Erkenntnisse neu entfaltet werden".

Die in der Arnoldshainer Konferenz vorbereitete 
Gesamtvereinbarung geht über die offene Kommu­
nion hinaus. Die Kanzel- und Abendmahlsgemein­
schaft schließt die Interzelebration ein, das heißt die 
Austeilung des Abendmahls durch einen Pfarrer 
einer anderen Gliedkirche der EKD.

In dem Begleitschreiben vom 22. Juli 1968 bittet 
der Oberkirchenrat im Einvernehmen mit dem Lan­
deskirchenrat die Synode zu prüfen, ob die Zustim­
mung zur vollen Kanzel- und Abendmahlgemein­
schaft gegeben und die Ermächtigung zum Abschluß 
der Vereinbarung erteilt werden kann.

Von einer Seite wurden Bedenken gegen eine 
solche Ermächtigung erhoben. Diese Bedenken be­
zogen sich nicht darauf, daß die Glieder aller Kir­
chen in der EKD zu unseren Abendmahlsfeiern ein-

geladen werden und wir unsere Gemeindeglieder 
ermutigen, der Einladung zum Tische des Herrn 
auch in anderen Gliedkirchen zu folgen (vgl. Ent­
wurf II, 1).

In dem Abschnitt II, 2 der Vereinbarung sind fol­
gende Feststellungen unbestritten:

a) Die Ordination wird zwischen allen Glied­
kirchen der EKD anerkannt und bei Übernahme 
eines Pfarrers aus einer anderen Gliedkirche in 
keinem Falle wiederholt.

b) Ein Pfarrer aus einer anderen Gliedkirche kann 
ohne besondere Genehmigung kirchenleitender Stel­
len einen gelegentlichen Dienst am Wort (mit Ein­
schluß der Predigt im Gottesdienst) übernehmen, 
wobei freilich Pfarrerdienstgesetz § 22 selbstver­
ständlich unberührt bleibt.

Die Bedenken, die geltend gemacht wurden, be-
zogen sich allein darauf, daß die Teilnahme von
Pfarrern an der Sakramentsverwaltung in einer an­
deren Landeskirche Inhalt der vorgesehenen Verein­
barung ist.

a) Es wurde zunächst darauf hingewiesen, daß die 
Übernahme einer solchen gelegentlichen Sakra­
mentsverwaltung im Widerspruch stehe zum Wesen 
der Sakramentsverwaltung selbst. Denn Sakraments­
verwaltung sei nicht nur Sakramentsverwaltung. 
Zwar sei in der kirchlichen Praxis die administratio, 
das ist Verwaltung der Sakramente weithin auf eine 
bloße distributio (Austeilung oder Zuteilung) der 
Sakramente zusammengeschrumpft. Der Unterschied 
zwischen beiden bestehe darin, daß in der Ver­
waltung der Sakramente eine Entscheidung dar­
über eingeschlossen sei, ob das Sakrament in einem 
bestimmten Falle überhaupt gespendet werden darf 
oder ob die Sakramentsspendung nicht verweigert 
oder aufgeschoben werden muß. Die Sakraments­
verwaltung schließe also grundsätzlich auch das ein, 
was man Zucht in der Sakramentsausteilung nennen 
kann. Diese Zucht sei von einer grundsätzlichen 
Bedeutung, wenn sie auch heute vielen fast unmög­
lich in der Durchführung zu sein scheine. Es wurde 
z. B. darauf hingewiesen, daß Paul Schneider, ein 
Pfarrer in einer dörflichen Gemeinde im Hunsrück, 
in der Zeit des Kirchenkampfes deswegen in das 
KZ kam und dort zum Märtyrer wurde, weil er bei 
der Austeilung des Abendmahls einem Gemeinde­
glied gegenüber solche Zucht geübt habe. Es wurde 
ferner darauf hingewiesen, daß Sakramentsverwal­
tung sich nicht nur auf das Abendmahl, sondern auch 
auf die Taufe beziehe. Hier sei die Frage, ob ein 
Kind, für das die Taufe begehrt werde, in der Zu­
kunft auch im christlichen Glauben unterwiesen und 
erzogen werde, besonders akut und würde in der 
Gegenwart zu einem neuen Ernstnehmen des Mo­
mentes der Zucht in der Sakramentsverwaltung 
führen. Solche Zucht könne aber grundsätzlich nur 
von dem Ortspfarrer in Gemeinschaft mit seinen 
Ältesten wahrgenommen werden. Man könne aber 
nicht einen Pfarrer aus einer anderen Landeskirche 
für einen gelegentlichen Dienst in der Sakraments­
verwaltung gleichsam zum Ortspfarrer machen. Eben 
dies sei aber in der geplanten Vereinbarung ein­
geschlossen. Die geplante Vereinbarung stehe im



74 Zweite Sitzung

Widerspruch zum Wesen der Sakramentsverwal­
tung, weil in der Sakramentsverwaltung grund­
sätzlich die Sakramentszucht eingeschlossen sei.

b) Ein zweites Bedenken bezog sich auf die be­
sondere Bedeutung, die der Bekenntnisstand einer 
Kirche für die Sakramentsverwaltung habe. Die 
Vereinbarung selbst weist ausdrücklich darauf hin, 
daß der Pfarrer, der in einer anderen Landeskirche 
einen gelegentlichen Dienst an Wort und Sakra­
ment übernimmt, dabei selbstverständlich den Be­
kenntnisstand der Kirche, in der er diesen Dienst 
ausübt, achten muß. Vergleiche II, 2. Diesem Gebot 
der Achtung des Bekenntnisstandes kann er bei einer
Predigt auch gut nadikommen, weil er sich hier in
seiner Wortverkündigung durch das bestimmen 
lassen kann, was allen Landeskirchen in ihrem Be­
kenntnisstand gemeinsam ist. Bei der Sakraments­
verwaltung sei das anders. Schon die liturgische 
Ordnung der Sakramentsfeier sei durch die in der 
betreffenden Kirche (oder Gemeinde) geltenden Be­
kenntnisse bestimmt. Würde etwa ein Pfarrer aus 
der pfälzischen Landeskirche in unserer Landes­
kirche nach unserer Agende eine Abendmahlsfeier 
halten, dann träte er damit auf den Boden einer 
Abendmahlslehre, die von der Abendmahlslehre 
der Pfälzer Unionsurkunde erheblich abweiche und 
umgekehrt. Durch eine solche Praxis würde der 
Unterschied im Bekenntnisstand der Landeskirche 
und damit die kirchliche Bedeutung dieses Bekennt­
nisstandes selbst in einer gefährlichen Weise relati­
viert, da man ja nunmehr jeweils auch anders könne, 
als man es in seiner Ordination zugesagt habe. Der 
Hinweis auf die Arnoldshainer Abendmahlsthesen 
helfe hier wenig, da sie keineswegs von allen für 
die Vereinbarung in Frage kommenden Landes­
kirchen durch Synodalbeschlüsse wirklich anerkannt 
und aufgenommen worden seien. Die Arnoldshainer 
Abendmahlsthesen für sich allein genommen würden 
auch nicht ausreichen, um eine gemeinsame Lehre 
über die Sakramente zu schaffen, da sie über die 
Taufe nichts sagen. Von da aus ergab sich ein wei­
terer Einwand gegen die geplante Vereinigung.

c) Dadurch, daß die Sakramentsverwaltung in die 
Vereinbarung einbezogen wird, bedeute der Ab­
schluß dieser Vereinbarung nach altkirchlichen 
Grundsätzen und nach allgemeiner ökumenischer 
Überzeugung die volle uneingeschränkte Kirchen- 
gemeinschaft im Sinne von Art. VII des Augsbur- 
gischen Bekenntnisses. Die Vorausetzung für den 
Vollzug einer solchen umfassenden Kirchengemein­
schaft sei aber die Ubereinstimmung in dem, was 
als Evangelium zu verkündigen ist. Diese Überein­
stimmung müsse in Worten auch ausgesprochen 
werden. Eine Lehrkonkordie über das, was der ver­
bindliche Inhalt des Evangeliums ist, sei unabding­
bare Voraussetzung für den Vollzug der vollen un­
eingeschränkten Kirchengemeinschaft. Die Arnolds­
hainer Abendmahlsthesen seien ein wichtiger An­
fang zu einer solchen Lehrkonkordie, aber sie reich­
ten, wie bereits angedeutet, zum Vollzug einer 
solchen umfassenden Kirchengemeinschaft nicht aus, 
da sie sich nur auf das Abendmahl beziehen. Aus 
diesem Grunde seien ja sowohl in Amerika wie in

Europa neue Lehrgespräche zwischen lutherischen, 
reformierten und unierten Theologen auf der Ebene 
der konfessionellen Weltbünde in Gang gekommen. 
Auch auf der Ebene der EKD seien diese Gespräche 
angelaufen. Man könne sie nicht von vorherein als 
aussichtslos beurteilen. Man müsse in Geduld den 
Ausgang dieser Lehrgespräche abwarten. Erst wenn 
eine gemeinsame, alle wesentlichen strittigen Punkte 
umfassende Bekenntnisaussage erreicht sei und an­
genommen würde, könne eine volle uneingeschränk­
te Kirchengemeinschaft vollzogen werden. Eben 
diese theologische Voraussetzung sei noch nicht er­
reicht. Darum dürfe jene Vereinbarung nicht abge­
schlossen werden, da sie den Vollzug einer solchen 
vollen uneingeschränkten Kirchengemeinschaft be­
deute.

Von da aus ergab sich ein letzter Einwand, den 
man beim Abschluß der geplanten Vereinbarung 
ernst nehmen müsse.

d) Wenn die Vereinbarung über Kanzel- und 
Abendmahlsgemeinschaft in der vorgelegten Fas­
sung abgeschlossen wird, ändert sich notwendig der 
Status der Evangelischen Landeskirche in Baden. 
Denn der Abschluß dieser Vereinbarung schafft eine 
neue „Vereinigte Kirche", die aus allen Gliedkirchen 
besteht, die diese Vereinbarung abschließen. Das 
verleiht der Landeskirche eine neue, innere, bis in 
die Bereiche des Kirchenrechts sich erstreckende 
Struktur. Der Vollzug der vollen uneingeschränkten 
Kirchengemeinschaft führt notwendig zur Bildung 
einer gemeinsamen Synode dieser neuen vereinig­
ten Kirche, die nunmehr weithin die entscheidenden 
kirchenleitenden Fundktionen für diese neue Ver­
einigte Kirche und damit auch für unsere Landes­
kirche übernehmen wird. In der gegenwärtigen 
krisenhaften Lage der evangelischen Kirche könnte 
ein solcher Schritt schwerwiegende, unter Umstän­
den sogar gefährliche Folgen für die Landeskirche 
haben. So könnte zum Beispiel eine Lösung des 
Taufproblems, die dem gegenwärtigen Bekenntnis­
stand unserer Landeskirche entspräche, durch die 
Eingliederung unserer Landeskirche in die kom­
mende neue Vereinigte Kirche unmöglich gemacht 
werden. Auch aus diesem Grunde, der sich freilich 
nur auf wahrscheinliche zukünftige Entwicklungs­
möglichkeiten berufen kann, sei die von dem Evan­
gelischen Oberkirchenrat erbetene Ermächtigung 
zum Abschließen der geplanten Vereinbarung im 
gegenwärtigen Augenblick abzulehnen.

Diese Bedenken wurden vom Hauptausschuß sehr 
ernst genommen und lange und gründlich erwogen. 
Sie fanden keine Zustimmung. Zu ihrer Widerlegung 
wurde folgendes geltend gemacht:

Gegen das Argument, daß zur Sakramentsaus­
teilung unabdingbar die Sakramentsverwaltung ge­
höre, das heißt die Möglichkeit der Kirdienzudit, 
wurde auf die Situation des Kirdientags verwiesen, 
bei dem die Ausübung der Kirdienzudit nicht mög- 
lidi sei. In Erwiderung hierauf wurde für eine solche 
Ausnahmesituition eine der Abendmahlsausteilung 
vorausgehende adhortatio (Ermahnung) gefordert. 
Aber es wurde grundsätzlich betont, daß eine Kir-



Zweite Sitzung 75

chenordnung nicht nach dem Ausnahmefall entschie­
den werden könne.

Es wurde geltend gemacht, daß in der Industrie­
gesellschaft von heute Fluktuation keine Ausnahme 
sei, sondern fast schon die Regel darstelle. Wer 
wolle die geistliche Einsicht dessen, der zum Abend­
mahl kommt, messen und ihn ausstoßen. Es wurde 
zugegeben, daß die Sakramentsverwaltung sehr 
problematisch sei, aber man müsse froh sein, wenn 
überhaupt Menschen zum Abendmahl gehen; zum 
Abendmahl komme heute nur, wer es wirklich be­
gehre. Bei der Taufe sei das tatsächlich fraglich, hier 
sei Kirchenzucht entschieden angebrachter als ge­
rade beim Abendmahl.

Die Forderung, daß ein consensus in der Lehre 
eine gemeinsame Formulierung finden müsse, daß, 
was gemeinsam sei, auch verbindlich ausgesprochen 
sein müsse, die Forderung, daß man dem Pfarrer 
einer anderen Landeskirche nicht zumuten könne, 
sich auf einen anderen Bekenntnisstand als den 
seiner Kirche zu stellen, und die Sorge wegen der 
daraus folgenden Relativierung der Bekenntnisse 
lenkten hin zu der grundsätzlichen Frage nach der 
Reihenfolge bzw. rechten Zuordnung von Wort und 
Sakrament, von Bekenntnisschrift und Sakrament, 
von confessio scripta und confessio in actu.

Ein nichttheologisches Mitglied des Hauptaus­
schusses warf ein, wir könnten ohne gemeinsames 
Tun, ohne vorausgehendes gemeinsames Prakti­
zieren nicht zum gemeinsamen Aussprechen kommen.

Es fiel der zugespitzte Satz, daß eine Kirche ohne 
Bekenntnisschriften existieren könne; die communio 
(Gemeinschaft) müsse neu interpretiert werden. Es 
wurde gefragt, was aus dem Amen, dem ältesten 
Bekenntnis auf das Angebot des Mahles, geworden 
sei.

Es sei nicht recht, einen Pfarrer auf eine frag­
würdig formulierte Bekenntnisschrift seiner Landes­
kirche festzulegen.

Dem Einwand, daß die doctrina publica (die 
öffentliche Lehre) einer Landeskirche nicht über­
sehen werden könne, auch wenn der einzelne Pfarrer 
eine bessere Theologie habe, wurde entgegengehal­
ten, was heute confessio in actu sei, sei nicht un­
erheblich; man könne nicht auf die confessio scripta 
(das schriftlich formulierte Bekenntnis) allein zurück­
gehen. Es müsse gefragt werden und beachtet wer­
den, in welchem Verhältnis confessio in actu und 
confessio scripta, in welchem Verhältnis Agende und 
Bekenntnisschrift stünden. Den Primat habe die 
lebendige Stimme (viva vox), die in einer viva lei- 
turgia (in einem lebendigen Gottesdienst) stehe; sie 
habe den Vorrang vor der schriftlichen Fixierung. 
Dem gelebten Leben müsse Rechnung getragen wer­
den. Im Glauben übernehme die Theologie, das Den­
ken, die Rolle des Helfens, wo nötig auch des Brem-
sens. Die Theologie habe kritische, sekundäre
Bedeutung. Wenn Christen zusammenkommen woll­
ten auf Grund der erfahrenen, inneren Gemeinschaft, 
müsse man froh sein. Die Wahrheitssuche und -fin- 
dung dürfe nicht verengt werden auf ein isoliertes 
theologisches Studium. Diese Suche vollziehe sich 
immer im Leben, auf dem Hintergrund des Lebens.

Dem Hauptausschuß wurde dargelegt, daß nach 
Artikel 4, Absatz 1 der Grundordnung der EKD die 
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft eine Aufgabe 
der Gliedkirchen sei und bleibe. In Artikel 4, Ab­
satz 2 ist die Kanzelgemeinschaft schon ausgespro­
chen. Voraussetzung für die Vereinbarung der Kan­
zel- und Abendmahlsgemeinschaft sei, daß man sich 
auf die Arnoldshainer Abendmahlsthesen gründe.

Bei zwei Enthaltungen und einer Gegenstimme 
stimmt der Hauptausschuß für die Kanzel- und 
Abendmahlsgemeinschaft und für die Ermächtigung 
zum Abschluß der Gesamtvereinbarung.

Der Hauptausschuß stellt folgenden Antrag 
das Plenum:

an

Die Synode ermächtigt den Landeskirchenrat 
(oder Oberkirchenrat), die von der Arnolds­
hainer Konferenz empfohlene Vereinbarung der 
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft abzu­
schließen.
Die Synode spricht dabei die Erwartung aus, 
daß alle Gliedkirchen, die diese Vereinbarung 
abschließen, die Arnoldshainer Abendmahls­
thesen — soweit es noch nicht geschehen ist — 
wegen ihres biblischen Inhalts als eine verbind­
liche Weisung für Verkündigung und Unter­
richt anerkennen und solche Anerkennung 
durch Synodalbeschlüsse aussprechen.
Die Synode stellt fest, daß durch den Abschluß 
der genannten Vereinbarung die weitere Gel­
tung von § 22 des Pfarrerdienstgesetztes nicht
berührt wird. (Allgemeiner großer Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank, Frau 
Dr. Weisl — Ich gebe Gelegenheit zur Aussprache. 
— Eine Ausspruache wird nicht gewünscht. — Da 
auch ich der Meinung bin, daß die qualifizierte Mehr­
heit Platz greifen muß, möchte ich rasch die For­
malien feststellen. In unserer Anwesenheitsliste 
sind 55 Eintragungen. Zwischenzeitlich mußte Herr 
Häffner aus beruflichen Gründen vorzeitig weg. Es 
sind also noch 54 Synodale anwesend. Nach § 21 
Absatz 3 unserer Geschäftsordnung und § 113 Satz 2 
der Grundordnung bedarf ein Gesetz, das eine Än­
derung der Grundordnung enthält, zur Annahme 
einer Mehrheit von zwei Drittel der anwesenden 
Synodalen bei Anwesenheit von mindestens drei 
Viertel aller Synodalen. Wir sind 64 Synodale, so 
daß 38 anwesend sein müssen; 54 sind anwesend. 
Zur Annahme ist die Stimmenzahl von 36 erforder­
lich.

Ich frage nun: Wer stimmt dem Vorschlag des 
Hauptausschusses, der sich mit dem des Rechtsaus­
schusses deckt, zu? — 50. Wer ist dagegen? Nie­
mand. Wer enthält sich? — 1. — Hat jemand nicht 
abgestimmt, es sind nämlich 54 da. (Zurufe und 
Zwischenrufe! Heiterkeit!)

Die Gesamtzahl stimmt nicht! — Dürfen wir jetzt 
nochmal reihenweise die Ja-Stimmen aufnehmen. 
Es sind also nur 53 Synodale da und 35 ist nunmehr 
die Stimmenzahl, die zur Annahme der Verein­
barung notwendig ist. — Reihenweise, bitte! — Also 
52 Stimmen dafür und 1 Enthaltung. Damit wäre 
die Empfehlung der beiden Ausschüsse zur An-
nahme der Vereinbarung angenommen, und es



76 Zweite Sitzung

bleibt der Hauptausschuß. Er spricht eine Feststel­
lung dahingehend aus, daß die weitere Geltung des 
Pfarrerdienstgesetzes im § 22 unberührt bleibt, und 
spricht die Erwartung aus, daß alle Gliedkirchen 
sich der Vereinbarung anschließen möchten usw.

Wer kann dieser Empfehlung und der Feststellung 
nicht zustimmen? — Enthaltung bitte! — Einstimmig 
sind somit auch die beiden Punkte angenommen. — 
Vielen Dank!

IV, 1

Berichte des Finanzausschusses: Landeskirch- 
1iches Bauvorhaben: Theo1ogisches 
Studienhaus in Heidelberg. Berichterstat­
ter ist der Synodale Dr. Müller. Er mußte leider 
früher weg, so daß der Schriftführer seinen Bericht 
verlesen wird.

Synodaler Gotthilf Schweikhart liest vor: Betrifft: 
Landeskirchliches Bauvorhaben: Theologisches Stu­
dienhaus in Heidelberg.

I.
Seit 1917 wird in Heidelberg das Theologische 

Studienhaus von einem Verein gleichen Namens 
als Heim für Theologiestudenten betrieben. Der ge­
samtkirchlichen Bedeutung dieser Aufgabe — laut 
Vereinssatzung: Förderung des theologisch-wissen­
schaftlichen Studiums — hat die Landeskirche auch 
durch finanzielle Unterstützung Rechnung getragen. 
Jährlich wurde eine Kollekte erhoben und wurden 
Mittel im Haushaltsplan der Landeskirche (HSt. 20, 9) 
bereitgestellt.

Dem Verein stand für die satzungsgemäße Tätig­
keit das 1874 erbaute Heim in Heidelberg, Neuen- 
heimer Landstr. 34, (Belegungskapazität 32 Plätze) 
zur Verfügung, das wegen irreparabler baulicher 
Schäden auf Weisung der Bauaufsichtsbehörde im 
Sommer 1967 abgebrochen werden mußte.

Die vom Verein noch im Jahre 1965 erwogene, 
dringend erforderlich gewordene Instandsetzung des 
Hauses war damit gegenstandslos, so daß die Mög­
lichkeit eines Neubaues zu prüfen war. Die hierfür 
erforderlichen Mittel (Schätzung der Architekten: 
ca. 3,5 Millionen DM) stehen dem Verein — auch 
unter Einschluß einer staatlichen Finanzierungshilfe 
— nicht zur Verfügung, das heißt ein Neubau ist nur 
unter wesentlicher finanzieller Beteiligung der Lan­
deskirche möglich. Einen entsprechenden Antrag 
hat der Verein beim Evangelischen Oberkirchenrat 
gestellt.

II.
Der Evangelische Oberkirchenrat hat nach ein­

gehender Prüfung einem Neubau an dem bisherigen 
Standort zugestimmt unter der Voraussetzung, daß 
in dem neuen Heim neben der bisherigen Aufgabe 
des Vereins zusätzlich landeskirchliche Aufgaben, 
insbesondere auch im Blick auf die zukünftige Re­
form der theologischen Ausbildung, realisiert wer­
den können.

Dieses Erfordernis ist erfüllt, nachdem über die 
künftige Gestaltung des Theologischen Studien­

hauses Einvernehmen mit dem Verein erzielt werden 
konnte:
1. Das Haus wird künftig 60 Plätze haben. Bei einer 

Einzelzimmergröße von 12 qm ist die Voraus­
setzung für die Gewährung von Staatszuschüssen 
erfüllt.

2. Für die Aufgaben des Vereins (Förderung des 
theologisch-wissenschaftlichen Studiums) stehen
35 Studentenwohnplätze zur 
tenbereich").

Verfügung („Studen-

3. Räumlich von dem „Studentenbereich“ getrennt 
werden 25 Plätze für die Unterbringung von Teil­
nehmern an dem Kontaktstudium und an sonsti­
gen theologischen Fortbildungsmaßnahmen der 
Landeskirche geschaffen.

4. Die nach den staatlichen Richtlinien für Studenten­
heime erforderlichen Gemeinschaftsräume sind 
eingeplant und stehen beiden Gruppen zur Ver­
fügung; daneben sind vorgesehen Speisesaal, 
Vortragsraum, Seminarraum, Arbeitsbibliothek 
usw.

5. Räume für die Unterbringung des Personals und 
eine Heimleiterwohnung (Wissenschaftlicher In­
spektor) sind eingeplant.
Nach diesen Grundsätzen ist eine Vorplanung 

von den seinerzeit vom Verein beauftragten Archi­
tekten Hauss und Richter mit dem Kirchenbauamt 
ausgearbeitet worden. Die Planungsskizzen wurden 
dem Finanzausschuß in der Sitzung vom 11. 10. 1968 
vorgelegt.

Die grundstücksmäßige Voraussetzung für die 
Durchführung dieses gegenüber der früheren Situa­
tion (35 Heimplätze) erweiterten Projekts (60 Heim­
plätze) war dadurch gegeben, daß ein an das der­
zeitige Grundstück des Theologischen Studienhauses 
(Lgb.-Nr. 6370) östlich angrenzenden Nachbargrund-
stück (Lgb.-Nr. 6428/1) von der Landeskirche er-
worben werden konnte. Mittel für diesen Erwerb 
standen aus der Baurücklage zur Verfügung.

III.
Eine weitere Voraussetzung für eine tatsächliche 

und finanzielle Beteiligung der Landeskirche an dem 
Projekt war die Klärung der künftigen Rechtsver­
hältnisse zwischen dem Verein und der Landes­
kirche; dabei waren die Konzeption des neuen 
Studienhauses und die darin vorgesehene Aufgaben­
verteilung zu berücksichtigen.

Folgende Absprachen wurden getroffen:
1. Der Verein überträgt sein Grundstück (Lgb.-Nr. 

6370, bisheriges Areal des Theologischen Studien­
hauses) unentgeltlich auf die Landeskirche. Die 
Landeskirche ist Bauherrin des neuen Studien­
hauses auf den vereinigten Grundstücken Lgb.- 
Nr. 6370 und 6428/1. Die Durchführung des Baues 
wird der Bauhütte Heidelberg (Baubetreuungs­
vertrag) übertragen.

2. Dem Verein wird zur Erfüllung seiner satzungs­
gemäßen Aufgaben der Teil des Hauses zum 
eigen-verantwortlichen Betrieb übertragen, der 
für die Unterbringung der Studenten vorgesehen 
ist (Studentenbereich). Dieses Recht wird dem Ver-



Zweite Sitzung 77

ein durch eine beschränkt persönliche Dienstbar­
keit gesichert.

3. Durch eine entsprechende bauliche Gliederung des 
Gebäudes ist eine unabhängige Durchführung 
landeskirchlicher Aufgaben gewährleistet (landes­
kirchlicher Teil).

4. Die Gemeinschaftsräume, auch soweit sie sich im 
„landeskirchlichen Teil" des Gebäudes befinden, 
kann der Verein für die satzungsgemäßen Zwecke 
mitbenutzen.

5. Dem Verein wird der wirtschaftliche Betrieb des 
gesamten Hauses einschließlich des für landes­
kirchliche Aufgaben vorgesehenen Teiles über­
tragen.

6. Im Falle einer Auseinandersetzung zwischen Ver­
ein und der Landeskirche erhebt der Verein keine 
Ausgleichsansprüche gegen die Landeskirche.

IV.
Nach den bisherigen Planungsüberlegungen ist 

mit Gesamtkosten für das Neubauprojekt von ca. 
3,5 Millionen DM zu rechnen.

Eigenmittel stehen dem Verein nicht zur Ver­
fügung; dagegen könnte nach den bisherigen Grund­
sätzen staatlicher Finanzierungshilfen (Bundes- und 
Landesjugendplan) mit Zuschüssen bzw. zinsgünsti­
gen Darlehen von ca. 1,2 Millionen DM gerechnet 
werden.

Die Landeskirche hätte demnach die Restfinan­
zierung mit einem Betrag von ca. 2,3 Millionen DM 
zu übernehmen.

Nach dem Abbruch des Gebäudes muß, einer 
Bauauflage der Bauaufsichtsbehörde der Stadt Hei­
delberg entsprechend, unverzüglich eine Sperrmauer 
am Hang errichtet werden, die das Hauptfundament 
des künftigen Gebäudes sein wird, damit eine wei­
tere Bewegung des Berghanges verhindert wird und 
die Baustelle endgültig geräumt werden kann. Die 
hierfür erforderlichen Kosten sind von den Archi­
tekten auf ca. 300 000 DM geschätzt worden (sie sind 
Teil der Gesamtkosten von 3,5 Millionen DM). Da 
diese Sicherungsmaßnahme noch vor Eintritt der 
Frostperiode abgeschlossen sein muß, wäre der Be­
trag von 300 000 DM von der Landeskirche vorab 
zur Verfügung zu stellen. Hierfür stehen Mittel aus 
der Baurücklage zur Verfügung.

Der Finanzausschuß bittet die Synode,
1. dem Bauvorhaben grundsätzlich zuzustimmen, 
2. für die Errichtung der Sperrmauer am Hang 

den Betrag von 300 000 DM aus der Baurück­
lage zu bewilligen.

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Wird 
das Wort gewünscht? —

Synodaler Rave: Ich habe nur eine Rückfrage: 
Habe ich recht gehört, daß der Verein keine Mittel 
hat, obwohl wir auch in den letzten Jahren noch
immer die Kollekte am 3. Advent eingesammelt
haben?

Oberkirchenrat Dr. Löhr: Die Kollekte wurde von 
dem Verein für den laufenden Betrieb gebraucht. 
Soweit sie in dem vergangenen Jahr nicht benötigt 
worden ist, hat der Verein etwas zurückgelegt. Eine 
Kollekte erbrachte in den letzten Jahren ungefähr 
30 000 DM. Die Landeskirche hat die Mittel, die im

Haushaltsplan für den laufenden Betrieb des Ver­
eins vorgesehen sind, angespart. Der Verein stellt 
im übrigen das Grundstück, auf dem das bisherige 
Gebäude stand, unentgeltlich zur Verfügung; inso­
fern trägt also auch der Verein eine Leistung zu 
diesem Bau bei.

Präsident Dr. Angelberger: Ist die Frage beant­
wortet? — (Zuruf Synodaler Rave: Ja!)

Synodaler Härzschel: Ich hätte nur die Frage: Ist 
geprüft worden, ob nicht bei einem anderen Stand­
ort die Baukosten gesenkt werden könnten. (Bei­
fall!) Ich meine die Baukosten nach dem derzeitigen 
Stand sind zu hoch Wenn wir für 60 Zimmer 3,5 
Millionen DM aufwenden, dann halte ich das für 
eine unverantwortlich hohe Summe.

Oberkirchenrat Dr. Jung: Diese Frage ist geprüft 
worden. Wir hatten seinerzeit dem Verein ein Er­
satzgelände des Unterländer Evang. Kirchenfonds 
für einen Neubau angeboten. Es wurden aber ent­
scheidende Momente für den Verbleib am alten 
Standort vorgetragen, die auch für den Beschluß 
des Finanzausschusses bestimmend waren, und zwar 
mit Rücksicht auf die erforderliche Nähe zu den 
Theologischen Instituten und der Universität sowohl 
für die Studenten als auch für die Pfarrer unserer 
Landeskirche, die während des Kontaktstudiums in 
diesem Haus wohnen werden. Dazu kommt das Er­
fordernis einer möglichst zentralen Lage auch für 
die Durchführung sonstiger Ausbildungskurse des 
theologischen Nachwuchses.

Das Haus wird nicht nur ein Wohnheim sein, son­
dern bietet neben 60 Wohnplätzen auch Raum für 
eine Bibliothek und entsprechende Gemeinschafts­
räume, die im Blick auf die Erfordernisse der Stu­
dienreform der theologischen Ausbildung und für 
die Gemeinschaftsarbeit der Pfarrer im Kontakt­
studium erforderlich sind.

Zum Moment der Kosten wäre darauf hingewie­
sen — das ist in dem Votum von Herrn Dr. Müller 
angedeutet worden —, daß der Standort gegenüber 
einem Bau in flachem Gelände einen zweifellos 
etwas höheren Aufwand verursachen wird, der aber 
im Blick auf die besonderen Aufgaben dieses Hauses 
zu verantworten ist.

Synodaler D. Dr. v. Dietze: Ich habe die Frage, 
ob bei dem Vorschlag des Finanzausschusses auch 
die von verschiedenen Seiten, und auch auf der EKD- 
Synode, laut gewordenen Bitten und Mahnungen, 
mit Bauvorhaben sparsam zu sein, auch schon ge­
bührend beachtet worden sind. Es geht dabei nicht 
nur um Kirchtürme und ähnliches.

Oberkirchenrat Dr. Jung: Auch diese Frage wurde 
geprüft, insbesondere auch dahingehend, ob bei der 
augenblicklichen und zukünftigen Finanzsituation 
der Landeskirche ein solcher Bau im Grundsatz ver­
antwortet werden kann.

Maßgebend war für den Beschluß des Oberkir­
chenrats und des Finanzausschusses die Tatsache, 
daß das alte Haus wegen mangelnder Standfestig­
keit abgebrochen werden mußte. Die früheren Über­
legungen zur Instandsetzung entfielen damit.

Der Evangelische Oberkirchenrat hatte erwogen, 
dem Verein zu empfehlen, das Grundstück zu ver­



78 Zweite Sitzung

äußern und gegebenenfalls die Mittel für einen gliedern des Vereins Vertreter der Theologischen
anderen Zweck einzusetzen. Es war aber —
meine, dazu können die Theologen das Entschei­
dende sagen — notwendig, das Haus an dem alten 
Standort durch einen Neubau zu ersetzen, und zwar, 
wie bereits erwähnt, als Zentrum für die künftige 
Ausbildung des theologischen Nachwuchses. (Bei­
fall!)

Synodale Dr. Borchardt: Ich habe nur die Frage, 
wielange im Durchschnitt ein derartiger Studienplatz 
von ein und demselben Studierenden besetzt ist.

Synodaler D. Brunner: Dazu darf ich eine Aus­
kunft geben, die auf viele Besprechungen inner­
halb meiner Fakultät zurückgeht. Wir stehen ja vor 
der Aufgabe einer tiefgreifenden Reform des theo­
logischen Studiums, einer Reform, die weithin sogar 
als eine Umbildung bezeichnet werden darf. Zu die­
ser Umbildung gehört notwendig dazu, daß die 
sogenannten Ferien in einer neuen verantwortlichen 
Weise eingeplant werden in die Ausbildung. Es 
bestehen darüber bereits sehr detaillierte Vorstel­
lungen und Pläne, die, sobald die Räumlichkeiten 
da sind, auch durchgeführt werden sollen. Es sollen 
zum Beispiel unter der Leitung von Assistenten und 
Privatdozenten gerade für diejenigen Semester, die 
am Anfang des Studiums stehen, die Ferien aus­
genutzt werden mit Übungen, in denen u. a. Texte 
gelesen und ausgelegt werden und ähnliches. Es 
wird also sehr wahrscheinlich die Ausnützung dieser 
Räume recht intensiv sein. Man darf wohl beruhigt 
sein, daß hier kein Leerlauf sein wird, zumal ja 
auch die Landeskirche selbst im Blick auf die Weiter­
bildung der Pfarrer auf diese Räume großes Gewicht 
legen muß. Ich darf hier ganz offen sagen, daß unter 
den wenigen Bedenken, die mir aus Pfarrerkreisen, 
die am letzten Kontaktstudium teilgenommen haben, 
zu Ohren gekommen sind, ein Bedenken die Pro­
blematik der Unterkünfte betraf. Das muß neu ge­
regelt werden!

Synodaler Härzschel: Ich hätte noch eine Frage: 
Wie groß ist die Zahl der Studierenden und nach 
welchen Kriterien werden die ausgewählt, die dann 
in diesem Heim unterkommen?

Oberkirchenrat Dr. Jung: Zunächt eine kurze Er­
gänzung dessen, was Herr Professor D. Brunner 
sagte. Es trifft zu, was er als Grund für die Ent­
scheidung der Standortfrage genannt hat.

Es ist weiterhin darauf hinzuweisen, daß bei den 
vorbereitenden Gesprächen und Überlegungen auch 
die Theologische Fakultät in Heidelberg einbezogen 
wurde.

Die von Herrn Professor D. Brunner genannten 
Gründe für den Neubau und die Entscheidung zum 
Standort haben sowohl den Oberkirchenrat als auch 
den Finanzausschuß veranlaßt, dem Plenum ein 
übereinstimmendes positives Votum vorzulegen.

Zur Frage von Herrn Härzschel folgendes: Der 
Verein „Theologisches Studienhaus" wird auf Grund 
eines Betreuungsvertrages über den Studentenwohn­
teil verfügen, d. h. auch über die Besetzung der 
Studentenplätze. Die endgültige Entscheidung trifft 
ein Kuratorium, dem angehören werden neben Mit-

ich Fakultät, des Oberkirchenrats und der Studenten.
Synodaler Härzschel: Trotzdem hätte ich gern 

noch einmal das Verhältnis gewußt der Gesamt­
studierenden zu dem, die also jetzt die Möglichkeit 
haben, in diesem Haus unterzukommen.

Oberkirchenrat Dr. Jung: Für den Studentenwohn­
teil sind 35 Plätze vorgesehen.

Synodaler Härzschel: Und wieviel studieren etwa 
in Heidelberg?

Oberkirchenrat Hammann: Theologiestudenten — 
etwa 700.

Synodaler Härzschel: Das bedeutet also, etwa 
5 Prozent derjenigen können den Vorteil des Hauses 
in Anspruch nehmen.

Präsident Dr. Angelberger: Das sind aber nicht 
alles badische Studenten.

Oberkirchenrat Hammann: In den letzten Jahren 
zeigte sich zunehmend, daß in Heidelberg vor allem 
höhere Semester studieren. Wir aber müssen uns 
in den nächsten Jahren noch mehr als bisher über­
legen, wie wir den Studenten recht helfen können, 
die ohne die erforderlichen Sprachenkenntnisse nach 
dem Abitur ihr Theologiestudium aufnehmen. Nicht 
wenige davon sind in Bethel und andernorts in 
Sprachkursen. Wir werden aber, wie es Herr Pro­
fessor D. Brunner vorhin schon angedeutet hat, die 
Semesterferien in einer neuen Weise beanspruchen 
müssen, damit nicht ein ellenlanges Studium, wie 
es in den letzten Jahren oft gewesen ist, zustande- 
kommen muß. Gleichzeitig sieht die Studienreform 
vor, daß das Studium in möglichst wenig Semestern 
durchzuführen wäre. Der, der besondere wissen­
schaftliche Aufgaben vor sich sieht, soll dann in ein 
„Aufbaustudium" kommen, aber die anderen sollen 
normalerweise in etwa 6—8 Semestern zum Examen 
heranstehen können. Deshalb müssen wir zusätzlich 
Möglichkeiten haben, den Studierenden in den Se­
mesterferien einige Angebote zu machen, so daß sie 
schneller zu Teilergebnissen kommen. Nicht zuletzt 
sind wir als Kirche daran interessiert, daß das bibel- 
kundliche Kolloquium, das normalerweise etwa nach 
drei bis vier Semestern abgelegt werden kann, aber 
heute wegen dieser Sprachprobleme mitunter erst 
nach acht oder zehn Semestern abgelegt wird, in 
irgendeiner konzentrierten Weise im Interesse der
Kirche ebenfalls vorbereitet und durchgeführt 
den kann.

wer-

Und schließlich kommt hinzu, daß die Zahl von 
35 Plätzen für Studierende gegenüber der sehr gro­
ßen Zahl von sechs- bis achthundert in den letzten 
Semestern, bei der ja sämtliche andere Landes­
kirchen partizipierten, nach allen Überlegungen die 
geeignete Zahl zu werden scheint für die nächsten 
Jahre. Die höheren Semester werden sich gar nicht 
so sehr nach Aufnahme in dieses Haus drängen, sehr 
wahrscheinlich aber die jüngeren Semester. Die 
höheren Semester wollen lieber in irgendeiner 
stilleren Abgeschlossenheit sich auf das Examen 
vorbereiten.

Außerdem müssen wir in einer gewissen Beweg­
lichkeit sein, weil, wie Sie ja gehört haben, dieses 
Haus zwei Zwecken zugeführt werden soll. Es kann



Zweite Sitzung 79

durchaus auch einmal sein, daß in einem Semester 
weniger als 35 Studierende aufgenommen werden 
oder aufgenommen werden sollen, andererseits aber 
die Zahl der Pfarrer, die zum Kontaktstudium geht, 
erhöht werden sollte und umgekehrt. Aus diesem 
Grunde ist eine räumliche Teilung, aber gleich­
zeitig auch die Möglichkeit einer Zusammenfassung 
vorgesehen.

Synodaler Leinert: Die räumliche Teilung würde 
doch wohl in sich schließen, daß während des Win­
tersemesters, in dem das Kontaktsudium nicht statt­
findet, mehr Räume für Studenten zur Verfügung 
stünden?

Landesbischof Dr. Heidland: Während des Winter­
semesters, ebenso während der langen Semester­
ferien sollen andere kirchliche Mitarbeiter dort eine 
Ausbildungsstätte haben. Wir denken etwa an un­
sere künftigen Prädikanten, an die Lektoren, alle 
die, die wir zu Wochenenden zusammenfassen müs­
sen und auch oft unter der Woche, für die wir jetzt in 
Nordbaden allein Wilhelmsfeld haben. Wilhelms­
feld ist überbelegt, so daß wir dringend eine Stätte 
für die gesamte kirchliche Ausbildungsarbeit auf 
dem Verkündigungssektor, gerade der ehrenamt­
lichen Mitarbeiter, benötigen.

Synodaler Wolfgang Schneider: Ich habe eine 
technische Frage. Ist es möglich, dieses Projekt so 
zu lösen, daß der Lärm der verhältnismäßig be­
fahrenen Neuenheimer Landstraße sich nicht nach­
teilig auswirkt. Ich weiß aus eigener Erfahrung, daß 
die Kollegen, die im alten Haus des Petersstiftes 
wohnten, ziemlich durch die Straße gestört waren.

Oberkirchenrat Dr. Jung: Auch diese Überlegung 
ist angestellt worden. Das Moment wird durch eine 
neue Baugestaltung berücksichtigt. Es wird nicht in 
Form eines mehrstöckigen Hochhauses gebaut, son­
dern den Hang hinaufgestaffelt, wobei die unter­
sten Stockwerke nur Gemeinschaftsräume enthalten 
werden. Die eigentlichen Studier- und Wohnräume 
liegen in den oberen Stockwerken, d. h. in der ge­
räuscharmen Zone.

Synodaler Georg Schmitt: Schließlich darf ich der 
Synode als Aufsichtsratsvorsitzender der Bauhütte 
Heidelberg, welche mit der Baudurchführung beauf­
tragt wurde, mitteilen, daß alle Bauten, welche die 
Bauhütte durchgeführt hat und durchführt, auf 
zweckmäßige, sparsame und kostendrückende Weise 
durchgeführt wurden und werden.

Präsident Dr. Angelberger: Noch eine Wortmel­
dung? — Das ist nicht der Fall. Ich schließe die Aus­
sprache und stelle den ersten Teil des Vorschlages 
des Finanzausschusses zur Abstimmung, nämlich: 
Grundsätzliche Zustimmung zum Bauvorhaben. Wer 
kann dem Bauvorhaben grundsätzlich nicht zu­
stimmen? — Wer enthält sich? — 1 Enthaltung. Bei 
1 Enthaltung angenommen.

Der zweite Teil lautet: Für die Errichtung der 
Sperrmauer am Hang den Betrag von 300 000 DM 
aus der Baurücklage zu bewilligen. Wer ist gegen 
diesen Vorschlag? — Wer wünscht sich zu ent­
halten? — 1 Enthaltung. Bei 1 Enthaltung ange­
nommen.

IV, 2

Der nächste Punkt der Tagesordnung betrifft auch 
einen Bericht des Finanzausschusses, und zwar 
Grundstückskauf für das Kinder­
heim „Tü11inger Höhe". Darf ich Sie, Herr 
Trendelenburg, um Bericht bitten.

Synodaler Trendelenburg: Der Bericht ist nicht 
so lang; deswegen habe ich die Kraft, ihn trotz der 
theologischen Tiefenbehandlung noch selbst zu ver­
lesen.

Betrifft: Zuschuß zum Geländeerwerb des Kinder­
heims „Tüllinger Höhe".

Aus den Verhandlungen der Landessynode Herbst 
1965 (gedruckte Vorlage Seite 93) ist bekannt, daß 
der Verwaltungsrat des Kinderheimes ein umfang­
reiches Neubauprogramm (60 Mehrplätze, Heim­
sonderschule, Therapie- und Gemeinschaftseinrich­
tungen) plant.

Der Verwaltungsrat ist nun mit der Bitte an die 
Landeskirche herangetreten, ihr einen Zuschuß von 
200 000 DM zum Ankauf eines Grundstückes zu ge­
währen, welches für die Neubauten des Kinder­
heimes erforderlich ist. Da das Grundstück zu einem 
relativ günstigen Preis (42,50 DM) angeboten wurde 
— die Stadtverwaltung der Stadt Lörrach hat einen 
Preis von 50 DM pro Quadratmeter als angemessen 
bezeichnet — und eine sofortige Entscheidung not­
wendig war, hat der Oberkirchenrat diesem Wunsche 
entsprochen und die Mittel in Höhe von 200 000 DM 
für den Grundstückskauf zur Verfügung gestellt. Der 
Finanzausschuß hat dieser Entscheidung in seiner 
Zwischentagung vom 11./12. Oktober zugestimmt. 
Mit dieser Zustimmung ist eine Entscheidung über 
die Höhe einer späteren Finanzhilfe für die Durch­
führung des Bauprogramms nicht verbunden, da 
ein beurteilungsreifes Projekt bis jetzt noch nicht 
vorgelegt werden kann. Der Besitz des genannten 
Grundstückes ist aber für die Einplanung des Pro­
jektes in dem Bebauungsplan der Stadt Lörrach die 
entscheidende Voraussetzung. Da die Mittel in HSt. 
51, 33 bereits verplant sind, wird um die Bewilli­
gung einer überplanmäßigen Ausgabe in Höhe von 
200 000 DM gebeten. Es ergeht folgender Beschluß­
antrag:

Die für den Ankauf eines Grundstückes (47a) 
für das Kinderheim „Tüllinger Höhe" erforder­
lichen Mittel in Höhe von 200 000 DM werden 
als überplanmäßige Mittel in HSt. 51, 33 bereit­
gestellt.

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Eine 
Wortmeldung, bitte? — Das ist nicht der Fall. Es 
entfällt somit eine Aussprache, und wir können so­
fort in die Abstimmung eintreten. Wer ist gegen 
den Vorschlag des Finanzausschusses? — Enthal­
tung? — Einstimmige Annahme.
Nächster Punkt der Tagesordnung:

IV, 3
Antrag des Evangelischen Pfarr­
amtes Weitenau zu den Beihilfevor­
schriften.

Berichterstatter Synodaler Jörger: Der Finanzaus­
schuß hat den Antrag des Evangelischen Pfarramtes



80 Zweite Sitzung

Weitenau vom 7. 8. 1968 bezüglich Änderung der 
Ziffer 4 des Besoldungsrechts der Geistlichen über 
die beihilfefähigen Aufwendungen in Krankheits­
fällen, insbesondere Absatz 5 und 5a beraten und 
kommt zu folgender Stellungnahme:

In der Verordnung über Beihilfen lehnt sich die 
Evangelische Landeskirche in Baden wie mit dem 
gesamten Besoldungsrecht an die Richtlinien des 
Landes Baden-Württemberg an.

Diese Maßnahme sollte nach einstimmiger Auf­
fassung des Finanzausschusses nicht durchbrochen 
werden, um weitergehende Folgen zu vermeiden.

Aus diesem Grunde kann der Finanzausschuß den 
vorliegenden Antrag nicht befürworten. Dies um so 
mehr, als besondere Härtefälle vom Evangelischen 
Oberkirchenrat auf Antrag mit einer Sonderzuwei­
sung bedacht werden können.

Präsident Dr. Angelberger: Vielen Dank! — Wird 
das Wort gewünscht?

Synodaler Rave: Hinter den beiden Anträgen des 
Pfarramts Weitenau steht die Frage der Situation 
einer Pfarrfrau, ihre arbeitsmäßige Belastung im 
Pfarrhaus und die Möglichkeit der Erleichterung 
ihrer Tätigkeit. Im kleinen Kreis wurde diese Frage 
noch etwas weiter besprochen. Von einigen Über­
legungen möchte ich Kenntnis geben mit der Bitte 
um weitere Berücksichtigung.

Die Pfarrfrau ist wesentliche Mitarbeiterin des 
Pfarrers. Selbst wenn sie keine eigenen Frauen­
oder Jugendkreise leitet, so ist sie durch Dienst an 
Haustür und Telefon, als Gastgeberin für Arbeits­
gruppen und in vieler gar nicht voll erfaßbaren 
Weise in die Arbeit des Pfarrers mit eingespannt. 
Die Landessynode hat ja die Frage einer Vergütung 
dieser Arbeit in früheren Tagungen schon einmal 
ins Auge gefaßt. Sie ist aber zu Recht davon ab­
gekommen, das irgendwie in Form eines Pfarr­
frauengehalts zu berücksichtigen, eine doch wohl 
sachgemäße Entscheidung.

Die Frage als solche ist aber damit noch nicht be­
friedigend geklärt, daß man sagt, man kann der 
Pfarrfrau kein Pfarrfrauengehalt geben. Hier setzten 
nun folgende Überlegungen ein:

Die Pfarrfrau bringt viele Stunden mit den vorhin 
etwas umschriebenen Aufgaben zu, Stunden, die ihr 
dann für ihre Arbeit im Haushalt und an den Kin­
dern fehlen. Ein Pfarrer kann jedoch bei Einstellung 
einer Putzhilfe oder gar einer Hausgehilfin nicht im 
mindesten mehr finanziell mit der etwa vergleich­
baren Situation eines Arzt- oder Geschäftshaus­
halts konkurrieren; in jeder Samstagausgabe einer 
Zeitung kann man das sehen. Die Übernahme eines 
Teils der Kosten für eine Putzhilfe durch die Kirche 
— wodurch der Pfarrer überhaupt erst konkurrenz­
fähig werden könnte — wäre in diesem Zusammen­
hang schon einmal zu überlegen.

Eine weitere besondere Schwierigkeit sind die 
Ferien. Wie soll eine Pfarrfrau Ferien machen kön­
nen, wenn sie vier Kinder hat? Die Erholung finden, 
die sie dann besonders nötig braucht? Das Geld 
reicht nicht aus, sie dadurch ganz zu entlasten und 
ihr zu wirklicher Erholung zu helfen, daß die Familie

irgendwo in Vollpension gehen kann. Der Hinweis 
auf die kirchliche Familienerholung zieht da auch 
nicht, Ende Dezember ist sie schon ausgebucht. Es ist 
für einen Pfarrer im Blick auf die Regelung der Ur­
laubsvertretung gar nicht möglich, sich so früh schon 
terminlich festzulegen.

Das waren zwei Beispiele. Sie zeigen die Not­
wendigkeit, eine Form zu finden, wie man die Tätig­
keit der Pfarrfrau erleichtern kann. Damit komme 
ich zu der Bitte: Der Evangelische Oberkirchenrat 
sollte das, was faktisch hinter den beiden Anträgen 
von Weitenau steht, noch einmal ins Auge fassen. 
Auch wenn man den beiden Anträgen in dieser Form 
nicht stattgeben kann, sollte der Evangelische Ober­
kirchenrat zur nächsten Tagung doch weitere Über­
legungen vortragen. Auch wenn diese dann heißen: 
Wir wissen im Augenblick noch nicht, wie wir es 
besser machen sollen. Geprüft sollte es aber m. E. 
werden.

Synodaler Leinert: Zu diesem Grundsätzlichen, 
dem ich nur voll zustimmen kann, kommt nun im 
Blick auf Weitenau noch etwas ganz Praktisches. 
Es ist ja eine wesentliche Belastung in diesem Pfarr­
haus, für das keine Baupflicht des Staates besteht, 
das also von der Gemeinde allein getragen wer­
den muß, daß keine Heizung eingebaut ist. Das wird 
in dem nächsten Antrag kommen. Wenn in irgend­
einer Weise in der Antwort der Synode die Zusage 
oder der Hinweis gegeben werden könnte, daß ein 
Einbau im Bereich der Möglichkeiten liegt, dann 
wäre doch etwas unmittelbar Greifbares heraus­
gekommen. Ich halte das für sehr wichtig. (Beifall!) 
Denn die Gemeinde ist eine arme Gemeinde. Sie 
hat, was übrigens auch interessant ist, die Baupflicht 
ihrer Kirche abgelöst vor Jahrzehnten und hat nun 
nicht nur das Pfarrhaus, sondern auch die Kirche zu 
finanzieren, die ebenfalls immer wieder große 
Summen erfordert. Das heißt also, daß von der Ge­
meinde her gar keine Mittel eingesetzt werden 
können. Damit hängt wohl auch zusammen, daß aus 
der Bescheidenheit und aus der Erkenntnis heraus, 
wir haben nichts, was wir anbieten können, nicht
gewagt wurde, einen entsprechenden Antrag zu
stellen. Wenn ein helfendes Wort in dieser Hinsicht 
angefügt werden könnte, dann wäre sowohl im Blick 
auf das, was Bruder Rave sagt, wie auch im Blick 
auf die Notwendigkeit, die im Pfarrhaus in Schläch- 
tenhaus vorliegt, eine positive Antwort gegeben, 
denn hinter diesem Antrag steht nicht nur das Per­
sönliche. Er ist im Namen des Pfarramts eingereicht. 
Ich kenne den Amtsbruder. Er denkt weniger an 
sich selbst als an die Situation, die in der Gemeinde 
da ist, auch im Blick auf kommende Zeiten und 
künftige Nachfolger.

Synodaler Höfflin: Ich möchte zunächst darauf 
aufmerksam machen, daß wir die Pfarrer in unserer 
Besoldungsordnung nicht etwa mit frei praktizieren­
den Ärzten oder sonstigen freien Berufen verglichen 
haben, sondern mit Beamtenkategorien des staat­
lichen Besoldungsrechts. Diesen vergleichbaren Be­
amten widerfährt ähnliches, wie den Pfarrern und 
ihren Frauen. Ich glaube, wir müssen von dem Ge-



Zweite Sitzung 81

danken Abschied nehmen, die Pfarrfamilien von 
allen Problemen, die uns unser heutiges Leben stellt 
— angefangen von der Putzfrau bis zu den Kindern 
in den Ferien — freistellen zu können. Wie wollen 
auch die Pfarrer rechte Seelsorger sein, wenn sie die 
Probleme ihrer Gemeindeglieder nicht auch haben?

Ich rede nicht dem Gedanken das Wort, daß wir 
die Pfarrer mutwillig in ihren Problemen belassen.
Bei den Anträgen geht es aber um die Praktizierung
der Gleichstellung im Besoldungsrecht. Zu dieser 
Gleichstellung hat sich die Synode immer bekannt. 
Das soll auch so bleiben. Aber wir können nicht das 
Leben der Pfarrer aus den Problemen der heutigen 
Gesellschaft heraushalten.

Synodaler Trendelenburg: Ich habe den Eindruck, 
daß viele Kirchengemeinderäte es für äußerst be­
friedigend und gut halten, wenn man zu Fuß nach 
Hamburg läuft, anstatt mit dem Auto zu fahren. Es 
ist einfach so: In meiner Praxis als Gemeinderats­
vorsitzender stelle ich fest, daß viele Kirchenge­
meinderäte den sachlich notwendigen Aufwand des 
Pfarrers einfach nicht einsehen wollen. Ich habe 
extra Herrn Dekan Leinert gefragt, ob dieses Haus 
— wir waren ja im Finanzausschuß der Meinung, 
daß es staatlicher Baupflicht unterliegt — staatlicher
Baupflicht unterliege, wir sehen aber, es gehört der
Kirchengemeinde. Und es ist für einen Pfarrer oft 
äußerst unangenehm, bei seinen Kirchenältesten 
dort seine Ansprüche anzumelden. Ich halte es für 
eine Unmöglichkeit, daß heute Leute mit akademi­
scher Ausbildung — nicht, weil ich hochnäsig bin, 
sondern ich halte das einfach für unwirtschaftlich — 
und Pfarrfrauen, die oft in der Gemeinde besseres 
leisten könnten, hergehen und mit Holz und Kohle 
ihre Ofen heizen müssen. (Beifall! Zurufe: Sehr 
richtig!) Das ist einfach unmöglich.

Ein zweiter Punkt, den ich bitte zu beachten. Wir 
haben selbst einen Geschäftshaushalt. Ich habe mich 
gezwungen gefühlt, das Geschäft aus dem Haus zu 
nehmen, weil die Doppelbelastung durch Geschäft 
und Haushalt einfach zu viel ist. Nun haben wir 
noch ein paar mehr Kinder wie ein normaler Mensch. 
(Große Heiterkeit!) Aber die Belastung ist ziemlich 
hoch und den Pfarrfrauen geht es genau so. Ein an­
derer Fall ist mir gerade jetzt herangetragen wor­
den, daß ein Pfarrer, der eine sehr weitläufige Ge­
meinde hat, nicht berechtigt ist, seine Fahrtkosten 
und ähnliches in Ansatz zu bringen, die er für seine 
sachliche Arbeit benötigt.

Ich möchte folgendes sagen: Ich halte es für die 
Aufgabe der Dekane und auch die Aufgabe der 
Prälaten — entschuldigen Sie, wenn ich das sagen 
muß —, den Kirchengemeinderäten aber ganz ein­
drücklich zu sagen, daß eine qualifizierte Arbeit nur 
dann möglich ist, wenn eine Gemeinde dement­
sprechend ausgestattet ist. Ich bin der Meinung, 
wir werden unserer Aufgabe als Kirche nicht gerecht, 
wenn wir aus irgendwelchen materiellen Gründen, 
das sind dann schon keine materiellen Gründe mehr, 
sondern das sind dann schon Weltanschauungs­
gründe, uns in einer Art beschränken, die unserem 
Auftrag nicht gemäß wird. Ich habe gerade jetzt 
im Frühjahr ein Beispiel gehabt. Wir haben ein

altes Pfarrhaus jetzt renovieren müssen, und ich muß 
sagen, mir tut der Pfarrer leid, der darin 15 Jahre 
gewohnt hat und sich nicht getraut hat und auch 
keine Hilfe gefunden hat, seine berechtigten An­
sprüche gegenüber der Kirchengemeinde durchzu­
setzen. Also ich bitte da wirklich darum, daß da 
mehr Hilfe gewährt wird. Und wenn Herr Dekan 
Leinert einmal wieder nach Weitenau kommt, dann 
soll er die Kirchenältesten mal konfirmieren, daß 
der Pfarrer eine anständige Heizung bekommt. (Gro­
ßer Beifall!)

Synodaler Gorenflos: Ich beziehe mich nur speziell 
auf den Antrag 1 von Amtsbruder Steyer. Ich 
möchte dazu kurz folgendes sagen: Die Landeskirche 
sollte die Bestimmungen über die Beihilfe nicht groß­
zügiger, aber ich meine doch, menschlicher, das heißt 
im Einzelfall elastischer auslegen. Ich sehe tatsäch­
lich nicht ein, warum im Fall von Amtsbruder Steyer 
nur deshalb, weil die Pfarrfrau nicht stationär unter­
gebracht werden konnte, keine entsprechende Bei­
hilfe für eine Haushaltshilfe gewährt werden soll. 
Ich kann mich deshalb der Meinung des Finanzaus­
schusses nicht anschließen.

Synodale Dr. Weis: Idi wollte nur noch ergänzend 
oder korrigierend etwas sagen. Es ist richtig, in der 
Besoldung ist der Pfarerr den Beamten gleichge­
stellt. Im Effekt ist es doch nicht dasselbe, und zwar 
deswegen — ich denke nur an Lehrerehepaare bei 
uns im Schulwesen —: wie häufig, sehr häufig ver­
dienen Lehrerehepaare, Beamtenehepaare doppelt 
Keine Pfarrfrau könnte etwa als Teilzeitbeamtin 
irgendwo halbtags noch arbeiten. Das würde man 
ihr sogar verübeln. Also diese Verdienstquelle 
fällt für ein Pfarrhaus aus. Insofern ist der Vergleich 
nicht mehr ganz zutreffend. (Beifall und Zurufe!)

Oberkirchenrat Dr. Jung: Ich möchte mich ledig­
lich zur Grundsatzfrage der Situation: Instandsetzung 
der Pfarrhäuser äußern. Dem Evangelischen Ober­
kirchenrat ist bekannt, daß wir in unserer Landes­
kirche noch Pfarrhäuser haben, die über keine zen 
tralversorgte Warmwasserheizung verfügen.

Soweit möglich, wird diesem Mangel — auf die 
erheblichen Kosten des Betriebs soll aber ausdrück­
lich hingewiesen werden — bei Generalinstand­
setzungen, insbesondere bei Vakanzen, abgeholfen 
werden. Erforderlich ist, daß die Notwendigkeit dem 
Oberkirchenrat rechtzeitig mitgeteilt wird, so daß 
vom Kirchenbauamt die erforderlichen technischen 
Prüfungen vorgenommen werden können.

Im vorliegenden Fall habe ich aus den Akten 
ersehen, daß das fragliche Pfarrhaus von dem Dienst­
stelleninhaber selbst als in einem sehr guten Zu­
stand befindlich bezeichnet wird — es wurde im 
Jahr 1960 instandgesetzt. Es geht in diesem Fall 
lediglich um eine zusätzliche Einrichtung. Eine funk­
tionsfähige Heizungsanlage, allerdings nicht als 
zentralversorgte Warmwasserheizung, ist vor­
handen.

Unabhängig davon darf ich darauf hinweisen, daß 
bei der Finanzierung des Einbaues einer zentral- 
versorgten Warmwasserheizung die grundsätzlichen 
Beschlüsse der Landeskirche über die Bereitstellung



82 Zweite Sitzung

landeskirchlicher Mittel aus dem Instandsetzungs­
programm maßgebend sind.

Es dürfte zweckdienlich sein — wie bereits von 
einem Diskussionsteilnehmer vorgeschlagen —, daß 
die Herren Dekane die Pfarrer auf das Antragsver­
fahren bei der Instandsetzung von Pfarrhäusern hin­
weisen, d. h. Antrag an den Oberkirchenrat mit Vor­
lage eines Beschlusses des Kirchengemeinderats, so 
daß dann nach der Beauftragung des Kirchenbau­
amtes und der objektiven Feststellung des Bauzu­
standes und der Notwendigkeit der Instandsetzung 
(auch des Einbaues einer zentralversorgten Warm­
wasserheizung) gemeinsam mit dem Oberkirchenrat 
ein Finanzierungsplan aufgestellt werden kann. Wie 
bereits erwähnt, stehen neben den Eigenmitteln der 
Kirchengemeinden — in der Regel 20 Prozent der 
Gesamtkosten — landeskirchliche Mittel aus dem 
Instandsetzungsprogramm zur Verfügung. Finan­
zierungsbeihilfen können in besonderen Fällen ge­
währt werden. (Beifall!)

Synodaler Rave: Nicht wenige Pfarrfrauen haben 
eine hochqualifizierte Berufsausbildung genossen. 
Sie können aber, obwohl das rechtlich möglich ist — 
was ich so gut weiß wie Herr Höfflin — gar nicht 
weiter in ihrem Beruf tätig sein, weil sie eben viele 
Stunden jede Woche mit der Mitarbeit in Pfarramt 
und Gemeinde zubringen. Dieses Argument sticht 
also nicht.

Im übrigen würde ich meinen, die Prälaten wer­
den vermutlich genug zu sagen wissen über die 
Beanspruchung und den Gesundheitszustand der 
Pfarrfrauen. Daher möchte ich noch einmal diese 
Bitte um Überprüfung wiederholen. Ich habe mir 
natürlich vorgestellt, daß vom Oberkirchenrat Richt­
linien erlassen würden, die die Kinderzahl und der­
lei Dinge berücksichtigen, würde auch meinen, daß 
derartige zweckgebundene finanzielle Hilfe nur auf 
Antrag der Betroffenen gegeben werden sollte, so 
daß die Empfänger die Verantwortung für Ange­
messenheit und Billigkeit selbst mit tragen. Aber 
geprüft soll es werden!

Präsident Dr. Angelberger: Herr Berichterstatter 
— noch eine Erklärung? — Nicht! —Dann kann ich 
zur Abstimmung schreiten. Der Finanzausschuß 
schlägt vor, den Antrag des Pfarramtes Weitenau 
nicht zu befürworten. Wer folgt dem Vorschlag 
des Finanzausschusses? — 32 — Wer ist dagegen? 
— 10. Wer enthält sich? — 13. (Zuruf: nicht mit­
gezählt worden!) — Doch, der Addition nach ja. 
(Zwischenrufe! Zuruf Synodaler Schoener: Ich be­
antrage Wiederholung der Abstimmung, da stimmt 
einiges nicht! Da sind Unklarheiten drin.)

Wer ist gegen den Antrag Weitenau und folgt 
dem Antrag des Finanzausschusses — 24. (Zurufe!) 
Wer enthält sich? — 14. Wer ist dagegen? — 11. 
24:25. —

Synodaler Leinert: Ich stelle den Antrag, daß der 
Vorschlag von Herrn Konsynodalen Rave als Antrag 
formuliert wird. Die Synode möge in dem Augen­
blick, in dem sie den Antrag Weitenau abgelehnt 
hat, den Beschluß fassen, die ganze Angelegenheit 
zu überprüfen und grundsätzlich zu durchdenken.

Präsident Dr. Angelberger: Genügt hier nicht das 
Wort von Herrn Oberkirchenrat Dr. Jung?

Synodaler Leinert: Nein! Es erscheint dann als 
Antwort auf den Antrag für den Amtsbruder und 
seine Familie nur das Nein und nicht die Bereitschaft 
zu helfen.

Präsident Dr. Angelberger: Das können wir rein­
nehmen.

Synodaler Höfflin: Ich bin der Überzeugung, daß 
die Synode sich nicht nur über den Abstimmungs­
modus der ersten Abstimmung nicht klar war, son­
dern daß sie im Augenblick auch nicht weiß, über 
was sie abstimmt. Dem Votum der zweiten Ab­
stimmung entspricht offenbar der Wille, über die 
Besserstellung der Pfarrfrau abzustimmen.

Zur Abstimmung steht aber doch der Antrag des 
Finanzausschusses, der darauf hinausläuft, die Bei­
hilfevorschriften des Landes im Bereich der Landes­
kirche weiterhin unverändert zu praktizieren. (Zu­
ruf: Jawohl!) Ich glaube, dieser Antrag widerspricht 
nicht der Erlaubnis zum Nachdenken über eine 
Besserstellung der Pfarrfrau. Ich möchte deswegen 
zu bedenken geben, ob wir über den Vorschlag des 
Finanzausschusses, den wir hoffentlich inzwischen 
alle begriffen haben, noch einmal abstimmen können. 
(Großer Beifall!)

Präsident Dr. Angelberger: Wenn es gewünscht 
wird, aber ich bin genau von dem ausgegangen, 
denn der Berichterstatter hat es auch vorgetragen. 
(Zuruf Berichterstatter Jörger: Jal)

Also, nun frage ich, ob überhaupt noch eine Frage 
vorliegt, damit nicht eine weitere Abstimmung not­
wendig wird?

Synodaler D. Brunner: Noch eine Frage der In­
formation. Wenn abgestimmt wird über die Frage, 
ob die Beihilfe nach den staatlichen Bestimmungen 
beibehalten wird, ist damit das letzte Wort über den 
speziellen Antrag, der vom Pfarramt Weitenau ge­
kommen ist, auch gefallen?

Präsident Dr. Angelberger: Nein!
Berichterstatter Synodaler Jörger: Vielleicht darf 

ich nochmal ganz kurz den Schlußsatz unserer Aus­
führungen wiederholen, wo es heißt:

Dies um so mehr, nämlich die abschlägige Be­
handlung, die der Finanzausschuß vorschlägt, als 
besondere Härtefälle vom Evangelischen Ober­
kirchenrat auf Antrag mit einer Sonderzuwei­
sung bedacht werden können.

Das findet in der Praxis ja auch statt.
Präsident Dr. Angelberger: Ich darf der Klarheit 

wegen noch einmal Teile aus dem Bericht vorlesen. 
Es heißt nämlich in der Verordnung über Gewäh­
rung von Beihilfen usw. „lehnt sich die Evangelische 
Landeskirche in Baden wie mit dem gesamten Be­
soldungsrecht an die Richtlinien des Landes Baden- 
Württemberg an. Diese Maßnahme sollte nach ein­
stimmiger Auffassung des Finanzausschusses nicht 
durchbrochen werden, um weitergehende Folgen zu 
vermeiden". Jetzt kommt der Vorschlag: „Aus die­
sem Grunde kann der Finanzausschuß den vorliegen­
den Antrag nicht befürwortet." Und fügt hinzu: „Dies 
um so mehr, als besondere Härtefälle vom Evan-



Zweite Sitzung 83

gelischen Oberkirchenrat auf Antrag mit einer Son­
derzuweisung bedacht werden können."

Es geht also darum, um es zu wiederholen: der 
Finanzausschuß wendet sich dagegen, daß die 
Parallele zur staatlichen Regelung durchbrochen 
wird. Und wer kann dieser Auffassung des Finanz­
ausschusses nicht zustimmen? — (Zuruf!) Ja, bitte!

Oberkirchenrat Dr. Jung: Herr Präsident, darf ich 
vielleicht noch ergänzen: Es ist aber gleichzeitig 
deutlich geworden, daß die Möglichkeit besteht, in 
besonderen Härtefällen hier zu helfen; das müßte 
noch deutlich gesagt werden. (Zwischenrufe!)

Präsident Dr. Angelberger: Das habe ich 
Schluß vorgelesen.

am

Synodaler Hermann Schneider: Es muß am Grund­
satz festgehalten werden.

Präsident Dr. Angelberger: Am Grundsatz wird 
festgehalten, die staatliche Regelung bleibt auch für 
den kirchlichen Bereich gleich. — Wer kann der 
Auffassung des Finanzausschusses nicht zustimmen? 
— 8. Wer enthält sich: — 5. — 5 Enthaltungen. Bei 
8 Gegenstimmen und 5 Enthaltungen angenommen.

Nun kommt der zweite Akt. Herr Rave hat die 
Bitte geäußert, daß all das, was er vorgetragen hat, 
nicht nur dem Antragsteller mitgeteilt wird, sondern 
Grundlage bilden soll für weitere Überlegungen im 
Evangelischen Oberkirchenrat.

Wer kann diesem Vorschlag von Herrn Rave, 
der kein Antrag ist, aber wir wollen es so behan­
deln, nicht zustimmen? — Enthaltung? — 5 Ent­
haltungen.

— Kurze Pause —

IV, 4

Berichterstatter Synodaler Jörger: Antrag des 
Evangelischen Pfarramtes Weiten- 
au: Versteuerung der Mietwerte für 
Dienstwohnungen.

Zu dem Antrag des Evangelischen Pfarramtes 
Weitenau vom 7. 8. 1968 über die Neufestsetzung 
der Mietwerte, die eine Neuversteuerung der Miet-
werte für Dienstwohnungen zur Folge hat, stellt
der Finanzausschuß in seiner Beratung einstimmig 
fest: Diese Festsetzung geht auf eine Verfügung 
der Oberfinanzdirektion Freiburg zurück, die mit 
dem Rundschreiben des Evangelischen Oberkirchen­
rats vom 28. Juli 1967 allen Pfarrern, Vikaren und 
Pfarrdiakonen bekanntgegeben worden ist.

Der Finanzausschuß bittet die Synode, den Antrag 
dem Evangelischen Oberkirchenrat zur Bearbeitung 
zu überweisen, da dort der einschlägige Briefwechsel 
des Antragstellers vorliegt und bearbeitet wird.

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Wird 
das Wort gewünscht? — Das ist nicht der Fall. Wer 
ist gegen den Vorschlag des Finanzausschusses? — 
Enthaltung? — Einstimmig angenommen.

IV, 5

Letzter Bericht des Finanzausschusses, Herr Stock 
zu dem Antrag des Sonderausschusses:
„Hilfe für 
Welt.“

pfer der Gewalt in der

Berichterstatter Synodaler Stock: Herr Präsident! 
Liebe Synodale! Dem Finanzausschuß lag der An­
trag des Synodalausschusses „Hilfe für Opfer der 
Gewalt in der Welt“ um Bewilligung weiterer 
100 000 DM für diese Aktion vor. Der Bericht dieses 
Ausschusses ging Ihnen als Anlage 6 zur Liste der 
Eingänge zu. Der Verwendungsnachweis der am 
25. April 1968 bewilligten 100 000 DM wurde dem 
Finanzausschuß vorgelegt. Nach Beratung tritt der 
Finanzausschuß dem Antrag des Ausschusses „Hilfe 
für Opfer der Gewalt in der Welt" bei und bittet 
die Synode um folgenden Beschluß:

In Fortführung ihrer Entschließung vom 25. April 
1968 stellt die Landessynode einen weiteren Be­
trag von 100 000 DM für Hilfe für „Opfer der 
Gewalt in der Welt" aus Haushaltsmitteln zur 
Verfügung.

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — 
Gleichzeitig möchte ich auch dem Ausschuß, der aus 
den Synodalen Gorenflos, Bußmann, Stock und Dr. 
Müller besteht, für die bisherige Tätigkeit und auch 
für den Bericht herzlich danken. (Beifall!)

Sie haben den Vorschlag des Finanzausschusses 
gehört. Wer kann diesem Vorschlag nicht seine 
Stimme geben? — Wer enthält sich? — Einstimmig 
angenommen. — Danke schön!

V, 1

Es käme nun unter V ein Bericht des Hauptaus­
schusses, den dessen Vorsitzender geben wird.

Berichterstatter Synodaler Schoener: Es handelt 
sich um die Anträge der Pädagogischen 
Arbeitsgemeinschaften in den Kirchen­
bezirken Kehl und Lahr: Genehmigung zusätzlicher 
Lehrbücher zur Auswahl für den Religionsunter­
richt an Volks- und Realschulen und um den An­
trag der Teilnehmer der Arbeitstagung für die Leiter 
der fachdidaktischen Kurse in evangelischer Reli­
gionslehre in Odsbach.

Der Herr Präsident hat diese eben genannten An­
träge ursprünglich dem Hauptausschuß zugewiesen. 
Nach Rücksprache mit dem Herrn Referenten im 
Oberkirchenrat hat er es aber für richtig gehalten, 
daß die Synode die genannten Anträge dem Ober- 
kirchenrat übergibt zur Überprüfung und weiteren 
Bearbeitung. Der Oberkirchenrat soll gebeten wer­
den, in Jahresfrist der Synode von dem Ergebnis 
der Bearbeitung zu berichten. Das Exemplar der 
47. Auflage vom „Schild des Glaubens", für das wir 
Herrn D. Jörg Erb herzlich danken (Beifall!), wird 
dann den Synodalen als eine gute Hilfe zur eigenen 
Urteilsbildung dienen. Die Synode wird gebeten, 
der Überweisung der Anträge an den Oberkirchen­
rat zuzustimmen.

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Wird 
das Wort gewünscht?

Synodaler Trendelenburg: Ich bin der Meinung, 
daß man selbstverständlich prüfen müßte, ob wei­
tere zusätzliche Dinge für den Religionsunterricht 
erforderlich sind, denn das wird ja in jedem Fach 
so sein, daß man nicht nur mit einer, sondern mit



84 Zweite Sitzung

mehreren Unterlagen arbeitet. Ich bitte also, die 
Frage sehr sorgfältig zu prüfen und den Religions­
lehrern Anweisung zu geben, welches weitere Ar­
beitsmaterial noch in Frage kommt. Dies bitte ganz 
mit Nachdruck.

Präsident Dr. Angelberger: Keine Wortmeldung 
mehr? — Also schließe ich die Aussprache. Wer ist 
mit dem Vorschlag, den eben Herr Schoener für den 
Hauptausschuß vorgetragen hat, nicht einverstan­
den? — Enthaltung, bitte? — Einstimmig an den 
Evangelischen Oberkirchenrat überwiesen.

V,2

Nun darf ich Sie, Herr Gorenflos, bitten, das fort­
zusetzen, was wir in der ersten Plenarsitzung schon 
begonnen hatten hinsicht des Zwischen­
berichts der Gesangbuchkommis- 
sion.

s Berichterstatter Synodaler Gorenflos: Sie alle ha- 
0 ben die Empfehlung der Gesangbuchkommission auf 
s dem Beiblatt, das Ihnen zugegangen ist, ersehen 
- können. Nun wollen wir in der Sache, die damals 

am Montag etwas blockiert war, einen Schritt weiter­
kommen.

Nach § 104 der Grundordnung, Abschnitt 2 kann 
der Landeskirchenrat vorläufige Gesetze beschließen, 
wenn diese dringend und unaufschiebbar sind. Bei 
ihrer nächsten Tagung ist dann dieses Gesetz der 
Landessynode zur endgültigen Zustimmung vorzu­
legen.

Ich bitte im Hinblick auf diese Möglichkeit die 
Landessynode, in der Sache der Neuauflage des 
Gesangbuches, 18. Auflage, folgendes Verfahren 
gutzuheißen:

Die Gesangbuchkommission leitet nach Abschluß 
ihrer Vorbereitungsarbeiten ihre Vorlage zur 
18. Auflage dem Landeskirchenrat zu. Dieser 
kann dann termingerecht sein Einverständnis 
zur Drucklegung geben und die Synode wäh­
rend der Frühjahrstagung nachträglich um ihre 
Zustimmung bitten.

Präsident Dr. Angelberger: Wünscht jemand das 
Wort? — Ich eröffne die Aussprache.

Synodaler Bußmann: Ich halte den eben gehörten 
Antrag für gut und der Sache dienlich. Bekanntlich 
gliedert sich die Gesangbuchkommission ja in drei 
Untergruppen, die die fällige Arbeit tun, nämlich 
für Lied, Gebet, Druck und Buch.

Ich schlage vor, folgende Mitglieder dieser Ge­
sangbuchkommission zur Sitzung des Landeskirchen­
rats hinzuzuziehen:
a) für das Arbeitsgebiet Lied: den Herrn Landes­

kirchenmusikwart Dr. Haag aus Heidelberg und 
Herrn Pfarrer Riehm aus Mannheim,

b) für das Arbeitsgebiet Gebet: den Vorsitzenden 
der Kommission Synodalen Gorenflos und dessen 
Stellvertreter Synodalen D. Erb und

c) für das Arbeitsgebiet Druck und Buch: Herrn Dr. 
Wedel vom Evangelischen Presseverband Karls­
ruhe und Herrn Graphiker Wagner aus Niefern. 
Durch diese Besetzung scheint mir gewährleistet,

daß in der Sitzung des Landeskirchenrats eine Ent­
scheidung für die nächste Auflage des Gesangbuches 
getroffen werden kann.

Synodaler Viebig: Ich kann den § 104 nicht so 
verstehen, daß das Gesangbuch unter vorläufigem 
kirchlichem Gesetz laufen soll. Damit ist sicher etwas 
anderes gemeint. Außerdem heißt es ja in dem Ab­
satz a) nachher, daß das später der Landessynode 
vorzulegen ist. Lehnt sie es ab, so tritt das Gesetz 
vom Zeitpunkt des Synodalbeschlusses außer Kraft. 
Man stelle sich das mal im Falle des Gesangbuches 
vor. Wenn es im Druck ist, haben wir gar keine 
Möglichkeit mehr, das abzulehnen. Ich weiß also 
nicht, ob man das Gesangbuch als vorläufiges kirch­
liches Gesetz bezeichnen kann. Ich würde doch 
meinen, daß wir, so wie wir Montag uns schon ein­
mal vorbesprochen haben, einen Synodalausschuß 
mit Besetzung von vielleicht besonders interessier­
ten Mitgliedern mit der Sache betrauen, zumal sich 
inzwischen herausgestellt hat, daß ja das neue Ge­
sangbuch ohnehin vor Sommer 1970 nicht heraus­
kommen kann und die Vorräte sowieso bis dorthin 
reichen müssen. (Zuruf: 69!) Bis 1969, also in einem 
Jahr.

Synodaler Gorenflos: Herr Viebig, wenn der Lan­
deskirchenrat, in dem ja auch neun Synodale sind, 
dieses Gesangbuch, die Vorlage, die wir da vor­
legen, nicht gutheißt, wird er natürlich nein dazu
sagen. Wenn er es aber bejaht, was wir da gemacht
haben, und für gut und für richtig findet, dann ist 
das doch wohl eine Entscheidung von einem Ge­
wicht, und ich glaube, daß die Synode doch das Ver­
trauen hat, daß das eine richtige und eine gute Ent­
scheidung ist. Vielleicht könnte man noch weitere 
Synodale, die sich in der Gesangbuchfrage kompe­
tent fühlen, zu dieser Sitzung hinzuziehen.

Synodaler Feil: Darf ich fragen, ob wesentliche 
Veränderungen in der neuen Auflage vorgesehen 
sind? Inhaltlicher Art und nur formaler Art.

Synodaler Gorenflos: Die wesentlichen Änderun­
gen werden vor allem im Gebetsteil vorgenommen. 
Die Gebete sind von Bruder Erb sehr genau durch­
gesehen worden, die Wochengebete zum Teil neu 
formuliert worden; auch Amtsbruder Schneider, 
Freiburg, hat sich mit eigenen, sehr modern formu­
lierten Gebeten daran beteiligt. Das ist wohl der 
wesentliche Eingriff. Der Gebetsteil unterliegt aber 
nicht einer Vertragsregelung innerhalb der EKD, 
das ist ja nur der Liedstammteil von 1—394, der 
dadurch fixiert ist, so daß wir eine gewisse badische 
Freiheit in den anderen Teilen durchaus in Anspruch 
nehmen können.

Synodaler D. Brunner: Ich frage mich, ob wir die
Schwierigkeit nicht so bewältigen können: Wir bil-
den in der Tat einen speziellen Synodalausschuß 
für die Fragen der neuen Auflage des Gesangbuches. 
Die Mitglieder dieses Synodalausschusses bestehen 
a) aus den Synodalen, die dem Landeskirchenrat an­

gehören,
b) aus denjenigen Synodalen, die zur Gesangbuch­

kommission gehören.
Diese Gruppe kann auch Fachleute aus der Kom­
mission heranziehen. Diese Gruppe tagt gemeinsam



Zweite Sitzung 85

mit dem Evangelischen Oberkirchenrat, und in dieser 
gemeinsamen Tagung wird der Beschluß über die 
neue Auflage gefaßt, der hier zur Debatte steht. 
Dieser Beschluß kann dann von der nachfolgenden 
Synode ratifiziert werden.

Präsident Dr. Angelberger: Im Ergebnis kommt 
das ja auf den Vorschlag heraus, den der Bericht­
erstatter gemacht hat, und es wäre doch, im Gegen­
satz zur Ansicht von Herrn Viebig, eine in der 
Grundordnung vorgesehenen Möglichkeit. Und ich 
würde auch dem Rechnung tragen, was Herr Buß­
mann vorschlug, daß die Herren — ich nenne sie 
nun nicht nach Kommissionen, sondern in der Rei­
henfolge — Dr. Haag, Riehm, Wagner, Dr. Wedel, 
D. Erb und Gorenflos als Sachverständige zu den 
Beratungen des Landeskirchenrats hinzugezogen 
werden.

Hätten Sie Bedenken, Herr Wendt? — Nicht. — 
Wünschen Sie das Wort? (Zuruf: Nein!)

Synodaler Friedrich Schmitt: Ich möchte fragen, 
wieweit man mit den anderen Gliedkirchen in Ver­
bindung getreten ist und ob nicht daran gedacht 
wird, ein besseres Deutsch in die Texte der Lieder 
zu bringen.

Berichterstatter Synodaler Gorenflos: Das kann ich
Ihnen gleich sagen. Am Stammteil, am Liedstamm-
teil, auch an den Texten kann im Augenblick nichts 
geändert werden. Da liegt ein Vertrag vor, den wir 
nicht gewaltsam durchbrechen können. Kleinere Än­
derungen und Korrekturen liegen im Bereich un­
serer Zuständigkeit. Das, was Sie anstreben, was 
Sie im Auge haben, ist eine Sache, die wohl in 
späteren Jahren einmal innerhalb der gesamten 
EKD geregelt werden soll und auch geregelt werden 
muß. Im Augenblick geht es nicht.

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich nun den Vor­
schlag des Hauptausschusses nochmal verlesen, da­
mit Klarheit herrscht:

Die Gesangbuchkommission leitet nach Abschluß 
ihrer Vorbereitungsarbeiten ihre Vorlage zur 
18. Auflage dem Landeskirchenrat zu. Dieser 
kann dann termingerecht sein Einverständnis 
zur Drucklegung geben und die Synode wäh­
rend der Frühjahrstagung nachträglich um ihre 
Zustimmung bitten.

Als Arbeitsgang ist vorgesehen § 104 Absatz 2 
Ziffer a) unserer Grundordnung. Und gleichzeitig 
nehmen wir dazu auf den Zusatzantrag, daß die 
Herren Dr. Haag, Riehm, Wagner, Dr. Wedel, D. Erb 
und Gorenflos zu dieser Sitzung beim Landeskirchen­
rat hinzugezogen werden.

Wer kann dieser Regelung nicht zustimmen? — 2. 
Wer enthält sich? — 3. Somit wäre der Antrag an­
genommen bei 2 Gegenstimmen und 3 Enthaltungen.

V,3

Nun darf ich den letzten Bericht des Hauptaus­
schusses aufrufen: Herr Synodaler Rave berichtet 
zu Planung einer Informations-, Für­
bitte- und Opferaktionfür die Welt- 
mission.

Berichterstatter Synodaler Rave: Hochverehrter 
Herr LandesbischofI Liebe Brüder und Schwestern! 
Nehmen Sie, bitte, die Liste der Eingänge, die Sie 
am Anfang der Synodaltagung schon hatten, noch 
einmal zur Hand und schlagen Sie die dort auf der 
Seite 9 abgedruckte, als Nr. 7 geführte Eingabe auf 
„Bitte des Evangelischen Oberkirchenrats, Stellung­
nahme zu einem Fragebogen des Verbindungsaus­
schusses der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für 
Weltmission".

Der Verbindungsausschuß der Evangelischen Ar­
beitsgemeinschaft für Weltmission hat am 4. 4. 1968 
ein Rundschreiben an alle Landeskirchen und Mis­
sionsgesellschaften gerichtet. In diesem Schreiben 
trägt er den Plan einer Gesamtaktion im Bereich 
der EKD vor, die Information, Fürbitte und Opfer 
für Weltmission umfassen soll. Landeskirche und 
Missionsgesellschaften werden gefragt, ob sie eine 
solche Aktion für sinnvoll halten, und sollen sich 
gegebenenfalls zu einer Reihe praktischer Fragen 
zu deren Vorbereitung und Durchführung äußern.

Inzwischen haben alle Missionsgesellschaften dem 
Vorhaben zugestimmt. Im Blick auf manche prakti­
schen Fragen ist diese vorbehaltlose Zustimmung 
der Missionsgesellschaften auch die notwendige 
Voraussetzung zur Realisierung eines solchen Vor­
habens. Von den Landeskirchen haben bisher neun 
geantwortet. Von ihnen stimmten acht dem Gesamt­
vorhaben zu, die neunte ist ebenfalls einverstanden, 
lehnt jedoch eine bei der Aktion mit vorgesehene 
Sammlung für die Weltmission ab.

Der Hauptausschuß hat den Fragebogen durch­
beraten; ich gehe nun den einzelnen Punkten ent­
lang:

Zu 1.: Wir stimmen dem Grundgedanken nicht 
nur zu, sondern erhoffen uns, daß wir durch seine 
Verwirklichung einen beachtlichen Schritt vorwärts 
kommen in dem Bemühen, den im ökumenischen 
Rahmen festzustellenden Rückstand gerade der deut­
schen evangelischen Christenheit im Blick auf die 
Wahrnehmung der weltmissionarischen Aufgaben 
etwas aufzuholen. Wir sind uns dabei bewußt, daß 
die Vorbereitung einer solchen Großaktion auch die 
Bereitschaft zur Vorausinvestition nicht unerheb­
licher finanzieller Mittel erfordert. Unsere Zustim­
mung schließt also ein, daß unsere Landeskirche 
nach unserer Meinung bereit sein muß, sich dann 
im notwendigen Umfange auch daran zu beteiligen.

Zu 2.: Selbstverständlich soll die Vorbereitung 
den genannten Stellen übertragen werden. Sie sehen 
„Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Weltmission 
in Zusammenarbeit mit dem Deutschen Evangeli­
schen Missionsrat und mit den regionalen Arbeits­
gemeinschaften für Weltmission". (Das wäre also 
unsere Südwestdeutsche Arbeitsgemeinschaft.) Nur 
durch Zusammenarbeit für den Gesamtbereich der 
EKD kann das Maß an Rationalisierung der Ko­
ordination bei der Planung, bei der Erarbeitung des 
Materials usw. erreicht werden, ohne das ein spür­
barer Fortschritt nicht möglich ist. Eine solche Ter­
minabstimmung ist beispielsweise bereits unum­
gängliche Voraussetzung dafür, daß die Massen­



86 Zweite Sitzung

kommunikationsmittel bei der öffentlichen Informa­
tion und Werbung mit herangezogen werden können.

Zu 3.: Zur Frage des Termins.
In unserer Landeskirche wird im Augenblick der 

herkömmliche Missionssonntag am ersten Sonntag 
nach Epiphanias in seiner Bedeutung zunehmend 
durch den ersten Sonntag nach Trinitatis mit dem 
Landesmissionsfest zurückgedrängt. Veranstaltungen 
wie Bezirksmissionsfeste sind freilich schon aus Wit­
terungsgründen auch bisher kaum im Januar ge­
halten worden; sie lagen meist im Frühsommer, oft 
am Himmelfahrtstag selbst.

Im Gespräch sind nun als Termin für die Gesamt­
aktion folgende Möglichkeiten:

Zeit nach Epiphanias,
Passionszeit,
Zeit zwischen Rogate und Trinitatis, 

wobei dieser dritte Termin zwischen Rogate und 
Trinitatis in den Landeskirchen, die sich bisher ge­
äußert haben, die relativ meiste Zustimmung ge­
funden hat. Wir machen jedoch darauf aufmerksam, 
daß sich die Exaudi-Woche gemäß der Empfehlung 
der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in 
Deutschland zunehmend als die ökumenische Ge­
betswoche durchsetzt und so eine unliebsame Kol­
lision von Terminen heraufbeschworen würde, wenn 
man diese Zeit nimmt. Wir halten demnach, da wir 
auch meinen, die Zeit nach Epiphanias und die Pas­
sionszeit sei noch weniger geeignet, einen der ersten 
Sonntage nach Trinitatis für den besten Termin, 
nicht nur, weil es bei uns im Augenblick schon so 
ist.

Zu 4.: Wann man damit anfängt.
Wir sind einverstanden, daß die Aktion erstmals 

1970 durchgeführt wird. Das würde zunächst be­
deuten, daß das Landesmissionsfest auf den noch 
festzusetzenden Termin dieser Gesamtaktion ver­
legt wird und der erste Sonntag nach Epiphanias 
endgültig seines Charakters als herkömmlich soge­
nannter Missionssonntag entkleidet werden müßte. 
Im weiteren erhebt sich dann die Frage, wie das 
Vorhaben nun in den verschiedenen Dekanaten, ja 
in jeder einzelnen Ortsgemeinde aufgenommen wer­
den kann und soll. Ich zähle einige Schwierigkeiten 
auf:

Wie soll es in einem Dekanat gehandhabt wer­
den, wenn dort im gleichen Jahr, womöglich in zeit­
licher Nähe, eine Veranstaltung wie das Landesfest 
des Gustav-Adolf-Werkes oder des Evangelischen 
Bundes vorbereitet und durchgeführt werden soll?

Oder: Ist es beispielsweise im Blick auf die Refe­
renten überhaupt möglich, in einer und der gleichen 
Woche allüberall Veranstaltungen in der gebotenen 
Qualität durchzuführen? Was geschieht in den übri­
gen 51 Wochen des Jahres auf dem Gebiet der Welt- 
mission?

Oder: Wie soll es ein Dekan überhaupt schaffen, 
künftig jedes Jahr eine solche Großaktion in seinem 
Bezirk durchzuführen?

Hierauf wurde geantwortet:
Es muß ja nicht unbedingt überall sofort eine 

Bezirksveranstaltung neu ins Auge gefaßt werden, 
wo noch keine solche in Übung gewesen ist. Was in

jedem Fall möglich ist, ist dies: daß in jeder Ge­
meinde der Ortspfarrer an diesem Sonntag und der 
folgenden Woche Gottesdienst und Gemeindearbeit 
unter das Thema der Weltmission stellt, wie er das 
im allgemeinen auch beim herkömmlichen Missions­
sonntag ja schon gemacht haben sollte. Durch we­
sentliche Verbesserung des Vorbereitungs- und 
Werbematerials und die Einschaltung der Massen­
kommunikationsmittel wird ihm im Gegenteil diese 
Aufgabe ja künftig wesentlich erleichtert werden.

Eine jährliche Bezirksveranstaltung sollte sich 
freilich in den nächsten Jahren tatsächlich überall 
einbürgern. Auf der Hand liegt, daß deren Planung 
und Vorbereitung nicht der Dekan leisten kann; 
diese Aufgabe muß einem Bezirksarbeitskreis über­
tragen werden, in den etwa der Bezirksvertreter 
der Äußeren Mission, der Bezirksbeauftragte für 
ökumenische Fragen, einige Bezirkssynodale sowie 
weitere sachkundige und mit dem Gegenstand inner­
lich befaßte Gemeindeglieder berufen werden 
könnten.

Zu 5.: Zusammenarbeit mit der Katholischen 
Kirche.

Eine solche ist unseres Erachtens nur im Blick auf 
die Gleichzeitigkeit paralleler Aktionen in beiden 
Kirchen anzustreben, vor allem eben im Hinblick 
auf die Massenkommunikationsmittel, deren Aus­
schaltung das voraussetzt. Gemeinsame Aktionen in 
den Ortsgemeinden halten wir noch nicht für mög­
lich und angebracht.

Zu 6.: Die Frage der Sammlung.
Im Rahmen einer solchen Woche von den Gemein­

den im Gottesdienst und bei Gemeindeveranstaltun­
gen ein besonderes Opfer für die Weltmission zu 
erbitten, halten wir durchaus für angebracht; die 
Einführung einer neuen zusätzlichen Haussamm­
lung für die Weltmission wird jedoch einmütig ab­
gelehnt. Die maßgebenden Gesichtspunkte für diese 
Stellungnahme wurden seinerzeit bei der Frage der 
Beibehaltung der Sammlung für das Evangelische 
Hilfswerk schon genannt und ausreichend erörtert.

Zu 7.: Jetzt geht es um die Verteilung der Opfer­
eingänge, 7., 8. und 9. Ein Teil des Opferertrages 
soll der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für 
Weltmission für übergreifende funktionale Missions­
aufgaben anvertraut werden, wie hier unter a) ins 
Auge gefaßt ist; kleine finanziell notleidende Mis- 
sionsgeselschaften sollen jedoch daraus nicht unter­
stützt werden — die Frage unter b). Es ist bereits 
überfällig, daß solche Gesellschaften sich unter­
einander zusammenschließen oder zu den Landes­
kirchen, mit denen sie bisher den relativ nächsten 
Kontakt hatten, in ein engeres Verhältnis eintreten. 
Eine neu beginnende finanzielle Unterstützung sol­
cher Gesellschaften würde eine notwendige Ent­
wicklung nur verzögern.

Zu 8.: Der verbleibende Anteil, wie es mit dem 
gehalten werden soll. Er soll unserer Meinung nach 
nicht den Missionsgesellschaften schematisch nach 
einem auszuhandelnden Schlüssel zugeteilt werden, 
sondern über die regionalen Arbeitsgemeinschaften 
sollen bestimmte Aufgaben überlegt und dann be­
schlossen werden und das Opfer auch dafür gegeben,



Zweite Sitzung 87

Aufgaben, die den Gemeinden bereits während der 
Aktion bekanntzugeben sind. Damit im Zusammen­
hang gleich

Zu 9.: die Frage, ob jede Gemeinde 25% des Auf­
kommens Zwecken zuführen kann, die sie selber im 
Sinne hat. Wir halten es hier wie überhaupt nicht für 
gut, Opfererträge teilweise einem Zweck zuzuführen, 
der nicht bei Ansage des Opfers mit angesagt wor­
den ist. Opfererträge sollen grundsätzlich ohne je­
den Abzug dem Zweck zugutekommen, der den 
Gemeindegliedern bei Ansage des Opfers auch ge­
nannt worden ist. Das ist die gleiche Frage wie bei 
Kollekte und Kirchenopfer und deren gemeinsamen 
Erhebung. Wenn eine Gemeinde also willig ist, für 
spezielle Missionsprojekte zusätzlich Opfer aufzu­
bringen, soll sie das in den übrigen 51 Wochen bei 
anderer Gelegenheit tun.

Die Frage 10.: „Sind Sie der Meinung, daß die 
Kirchenleitung auch dadurch usw. ihren Auftrag 
wahrnehmen sollte?" Das ist eine Frage offenbar 
pädagogischer Funktion.

Der Hauptausschuß schlägt der Synode folgenden 
Beschluß vor:

Die Landessynode stimmt dem Grundgedanken 
der Aktion und der ihr zugrunde liegenden 
Situationsanalyse in den wesentlichen Zügen 
zu, ohne sich mit allen Einzelheiten der vorge­
legten Konzeption zu identifizieren; insbeson­
dere vermag sie dem Vorschlag einer zusätz­
lichen jährlichen Sammlung für die Weltmission 
ihre Zustimmung nicht zu geben. Sie bittet den 
Evangelischen Oberkirchenrat, im Falle des 
Zustandekommens der Aktion alle Maßnahmen 
zu ihrer Vorbereitung und Durchführung im 
Bereich unserer Landeskirche zu treffen und 
dabei im einzelnen gemäß den eben vorgetra­
genen Stellungnahmen zu verfahren. (Beifall!) 

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! Wünscht 
jemand das Wort? — Das ist nicht der Fall, so daß 
ich den Vorschlag des Hauptausschusses zur Ab­
stimmung stellen kann. Wer ist mit dem Vorschlag 
des Hauptausschusses nicht einverstanden? — 
Wer enthält sich? — Somit wäre der Vorschlag ein­
stimmig angenommen.

VI.

Wir haben nun unsere Tagesordnung erledigt mit 
Ausnahme des Punktes „Verschiedenes". Es liegt 
keine Wortmeldung vor, so daß ich zum Schluß 
kommen darf.

Meine sehr geehrten Damen und Herren, liebe 
Schwestern und Brüder! Wir stehen am Ende unserer 
diesjährigen Herbsttagung. Beim Abschluß dieser

uns alle, und wir dankenArbeitstagung bewegt es
Gott dafür, daß uns hier im Verlauf dieser Synodal­
tagung dieses brüderliche Zusammensein und diese

Art des Miteinander-Redens und des Aufeinander- 
Hörens geschenkt worden ist. Es ist für uns alle 
ein überaus großes Geschenk, das uns zuteil ge­
worden ist. Unseren Dank können wir kaum in 
Worte fassen. Teilweise haben wir es heute schon 
getan durch die Annahme und die gleichzeitige Aus­
gestaltung des Antrages unseres Synodalen Holl­
stein und andere und gleichzeitig auch durch unser 
abschließendes Wort an unsere Gemeinden draußen, 
die wir auch an der uns beschenkten großen und 
schönen Gabe teilhaben lassen wollen.

Wenn ich den Dank, der uns erfüllt, in Worte 
fasse, möchte ich mich in erster Linie an unsere 
Herren Referenten der zurückliegenden Tage wen­
den. Sie alle, jeder in seiner Art und auf seinem 
Gebiet, haben — das darf man ruhig sagen — groß­
artige Leistungen vollbracht, für die wir von gan­
zem Herzen dankbar sind, sowohl was den ge­
botenen Vortrag selbst wie auch die Vorbereitung 
der Gruppenarbeit und die Beteiligung an der Aus­
sprache selbst betrifft. Ihnen allen auch heute noch­
mals herzlichen Dank. Meinen besonderen Dank 
möchte ich unserem vorbereitenden Ausschuß sagen, 
vor allen Dingen den Herren Gorenflos und Dr. 
Eisinger; letzterer mußte leider infolge Erkrankung 
wegfahren. (Allgemeiner Beifall!)

Sie haben sich große Mühe gegeben bei der Ge­
samtplanung, bei der Vorbereitung der Themen und 
bei der Gewinnung der Herren Referenten. Zu Dank 
sind wir auch den Sprechern der Arbeitsgruppen 
und dem Auschuß verpflichtet, der sich um die ab­
schließende Formulierung und das Wort an die Ge­
meinden sehr eingehend eingesetzt hat. Auch hier 
möchte ich Sie, Herr Gorenflos, nochmals besonders 
bei der Danksagung herausstellen. (Beifall!)

Dank auch Ihnen allen, liebe Schwestern und 
Brüder, für Ihre gute Beteiligung und jederzeitige 
Bereitschaft. Innigen Dank auch allen unseren treuen 
Helfern, hier im Plenum, drüben im Büro und hinter 
uns im technischen Raum. (Beifall!)

In bewährter Weise haben uns wieder unsere 
lieben Schwestern des Hauses mit ihren unermüd­
lichen Mitarbeiterinnen umsorgt und versorgt. (Bei­
fall!) Wir durften uns wieder wohl fühlen, und da­
durch ist die Arbeit der Synode im Äußeren sicher­
lich erleichtert worden. Auch ihnen allen unser all- 
herzlichster Dank. (Beifall!)

Anschließend sei Ihnen allen aufrichtig gedankt 
für Ihre Dienste in diesen Tagen mit dem innigen 
Wunsch: gute Heimfahrt und alles Gute. (Allge­
meiner Beifall!)

Landesbischof Dr. Heidland spricht das 
Schlußgebet.

Ich schließe die zweite Plenarsitzung 
6. Tagung.

unserer

— Ende 12.30 Uhr —

7



89
Moderne Theologie und Gemeinde

Vorträge anläßlich der Themenstellung der Landessynode

Professor D. Hans Walter Wolff
Beispiele wissenschaftlicher Bibelerklärung, 
vorgelegt zu Amos 3

Hohe Synode, liebe Schwestern und Brüder!*)
Es ist gut, daß wir in dieser Woche mit dem 119. Psalm 
unter der Bitte stehen: „Öffne mir die Augen, daß ich sehe 
die Wunder Deiner Weisung“. Nur unter solcher Bitte kön­
nen wir ein rechtes Verstehen eines jeden Textes der Heili­
gen Schrift erwarten, zugleich in der Freude, die in dem 
gleichen 119. Psalm ausgesprochen wird: „Ich freue mich 
über dein Wort wie einer, der eine große Beute kriegt“. 
Es sieht zuweilen so aus, als sei im Umgang mit der Hei­
ligen Schrift die Ausbeute sehr klein und sehr mager ge­
worden. Daran zeigt sich, daß einiges unter uns nicht in 
Ordnung ist. Wenn wir uns Kapiteln der Bibel zuwenden,
die nicht zu den geläufigen Texten gehören, dann sollen 
sie uns helfen, die Größe der Beute, die uns übergeben
wird, deutlicher zu erkennen.

Vorbemerkungen

In den erstarrten Fronten zwischen Kreisen der sog. Be­
kenntnisbewegung „Kein anderes Evangelium“ einerseits 
und Kreisen der sog. modernen Theologie andererseits 
wird zu oft pauschal über die Bibel geredet. Wir haben 
nur dann Hoffnung auf ein gegenseitiges Verstehen und 
eine gemeinsame Zukunft, wenn alle Beteiligten sich mit-
einander unter die Bibel stellen. Nur so werden wir den
Dienst mit dem Evangelium für die Welt ausrichten kön­
nen. Wenn ich eines Ihrer Tagung an diesem Kurort als 
theologisch-gymnastische Übung wünschen möchte, dann 
dieses, daß alle Erstarrung einer neuen Beweglichkeit 
weicht, die nicht mehr über die Schrift diskutiert, sondern 
sich unter die einzelnen Texte stellt.
Denn das ist der Sinn der Bibelkritik, so wie ich sie allein

*) Das Manuskript wurde auf Grund von Tonbandnach­
schriften der freigehaltenen Referate angefertigt.

verstehen kann, daß die modernen Autoritäten als Hilfen 
eingeschaltet werden, aber nicht als Besserwisser vor­
geschaltet werden. Die Gefahr, daß wir moderne Autori­
täten als Besserwisser vorschalten, besteht auf allen Seiten. 
Darin sollten wir uns mehr und mehr einigen, daß wir 
alles das, was uns heute als Erkenntnishilfe gegeben wird, 
als Hilfe zum Erkennen dessen nutzen, was das Bibelwort
selbst ursprünglich sagt. Bibelkritik heißt vor allem: Kri-
tik unserer eigenen vorgefaßten Meinung.
Die Schrift sagt, was wir nicht zuvor wissen oder wün­
schen. Junge Atheisten wenden sich mit einer neuen Auf­
merksamkeit der Bibel zu. Es ist bekannt geworden, daß 
einer der jungen tschechischen Philosophen, Vitezslav Gar- 
davsky, im letzten Jahr in einer der führenden tschechi­
schen Literaturzeitschriften eine Aufsatzreihe publizierte: 
„Gott ist nicht ganz tot“. Während Amerika in der theo­
logisch-literarischen Produktion von der Gott-ist-tot- 
Theologie überrollt wird, taucht hier inmitten einer athe­
istischen Welt ein solcher Satz auf. Es ist schon bewegend 
zu sehen, mit welcher Spannung ein moderner Atheist an 
das Alte und an das Neue Testament herangeht, wie er 
über Jakob und wie er über Jesus schreibt. Ich zitiere nur 
einen Satz: „Über die Bibel schreiben, ich gestehe, daß ich 
Angst habe“ (S. 31). „Dieses Buch wird schwerlich jemals 
ganz in Vergessenheit geraten. Die Menschen werden auch 
kaum jemals ihm gegenüber völlig gleichgültig werden“ 
(S. 33). „Es fesselt....“ Zu all dem, was diesen Tschechen 
in der Bibel fesselt, gehört besonders das „Pathos der 
Prophetie“ (S. 31).
Die Kirche wird für das Gespräch nach allen Seiten neu mit 
den Ohren der ganzen Menschheit, gerade auch der athe­
istischen Menschheit hören müssen, hören dürfen, hoffent­
lich hören können — für die Menschheit. Soviel vorweg.
Im einzelnen habe ich nun Rechenschaft abzulegen, wie wir 
heute die Bibel wissenschaftlich zu verstehen suchen, erklä­
ren und auslegen. Mir ist wohl bewußt, wieviel Miß­
trauen unserer Arbeit an den Universitäten entgegen­
schlägt. Mir steht auch vor Augen, wie begründet solches 
Mißtrauen weithin ist. Eben deshalb ist ein solcher Re­
chenschaftsbericht vor einer Synode, die sich als Leitung 
der Gemeinden verantwortlich weiß und auch für den 
Pfarrernachwuchs verantwortlich ist, ein verständliches 
und dringendes Erfordernis. Ich möchte Ihnen im Grunde 
nichts anderes darlegen als das, was wir mit unseren Stu­
denten, mit Ihren künftigen Pfarrern treiben. Darum neh­
men wir einen Text vor wie in einem alttestamentlichen



90

Seminar oder einer Vorlesung und gehen eine Reihe von 
Arbeitsgängen durch, von denen wir meinen, daß sie un­
entbehrlich sind, um den Text in seinem ursprünglichen 
Sinn und in seiner bleibenden Bedeutung recht zu verste­
hen.

I. ÜBERSETZUNG

Ich werde zunächst den Text übersetzen. Sie vergleichen
dazu, bitte, Ihren Luthertext. Es ist schön, wenn Sie den
revidierten Text haben, aber auch interessant, wenn Sie 
den alten, nicht revidierten Luthertext vergleichen kön­
nen — oder andere moderne Übersetzungen. Einige Theo­
logen werden ihre hebräische Bibel dabei haben. Ich 
möchte jedoch grundsätzlich darauf verzichten, mich 
fremdsprachlicher Ausdrücke zu bedienen.

Wir schlagen Amos 3 auf.

„Hört dieses Wort, das der Herr gegen euch geredet hat, 
ihr Israelsöhne (gegen die ganze Sippe, die ich aus Ägyp­
tenland herausgeführt habe; es lautet):
Nur euch hab ich ersehn

aus allen Sippen derErde.
Drum ahnde ich an euch

alle eure Vergehen.

Gehen auch zwei miteinander,
wenn sie sich nicht begegnet?

Brüllt der Löwe im Dickicht, 
und er hat keine Beute?

Erhebt der Leu seine Stimme, 
wenn er nicht etwas fing?

Fällt ein Vogel zur Erde,
wenn das Wurfholz ihn nicht traf?

Springt das Klappnetz auf vom Boden, 
wenn es nicht wirklich fängt?

Oder stößt man ins Horn in der Stadt, 
und die Leute schrecken nicht auf?

Oder trifft ein Unglück die Stadt,
und der Herr war nicht am Werk?

(Denn nicht wirkt der Herr Herr irgendetwas, ohne daß 
er seinen Plan seinen Knechten den Propheten, zuvor 
enthüllt.)
Hat der Löwe gebrüllt,

wer fürchtet sich nicht?
Hat der Herr geredet,

wer verkündet dann nicht?
(Achten Sie schon beim Hören darauf, wie sich stilistisch 
einzelne Stellen voneinander abheben. Rhythmische Fra­
gen wurden in Vers 7 plötzlich durch einen prosaischen 
Satz unterbrochen. Merken Sie, wie jetzt im Übergang zu 
Vers 9 wieder ein neuer Tenor anhebt?)
Gebt’s kund über den Wohnburgen zu Asdod,

über den Wohnburgen im Lande Ägypten!
Sprecht: Sammelt euch auf Samariens Berg!

Seht den maßlosen Terror in seiner Mitte
und die Unterdrückten darin!

Sie verstehen nicht, das Rechte zu tun, 
die Gewalttat und Bedrückung in ihren Wohnburgen 
häufen.

Darum hat so der Herr gesprochen: 
Ein Feind wird das Land umzingeln, 

er reißt deine Macht herunter, 
und deine Wohnburgen werden geplündert.

So hat der Herr gesprochen:
Wie der Hirt herausreißt aus dem Maul des Löwen 

zwei Wadenbeine oder einen Ohrzipfel,
so werden die Israelsöhne herausgerissen, 

die in Samaria sitzen, am Fußende der Couch 
und am Kopfstück der Liege.

Hört und bestellt Zeugen gegen Jakobs Haus! 
Ja, am Tage, da ich Israels Frevel an ihm ahnde, 
da werden die Hörner des Altars abgehauen und fallen 

[zur Erde.
Ich zerschlage das Winterhaus samt dem Sommerhaus.

Die Elfenbeinhäuser verschwinden, 
die zahlreichen Bauten verfallen,

spricht der Herr.“

Beim Hören und Lesen werden hoffentlich schon manche 
Fragen über kleine Auslassungen oder bei befremdenden 
Übersetzungsstücken aufgebrochen sein. Lassen Sie mich 
anfangs nur zwei Bemerkungen dazu machen. Groß ist 
schon die Aufgabe der Übersetzung; sie kann nie aufhö­
ren, wenn anders jede Generation ihre eigene Sprache 
spricht. Sie wissen, wie Ihre Schüler in den Schulen, wie 
Ihre Kinder zu Hause Jargonausdrücke mitbringen, die 
Ihnen fremd sind. So ist unsere Sprache im ganzen stän­
dig in Bewegung. Darum brauchen wir nicht nur alle Ge­
nerationen einmal einen revidierten Luthertext, sondern 
unsere Theologen sollen es verstehen, vom Grundtext aus 
und im Sinne des ursprünglichen Zeugen genau in die 
Sprache der gegenwärtigen Generation hineinzusagen, was 
hier gesagt werden muß. Ich wähle zwei kleine Beispiele 
für das Problem der Übersetzung aus.
Soweit Sie den alten Luthertext haben, haben Sie bei 
Vers 5a das Wort „Vogler“ gefunden. „Fällt ein Vogel 
zur Erde, wenn kein Vogler da ist?“ sagt der alte Luther-
text. Welcher Mensch heute versteht noch, was mit dem
Wort „Vogler“ gemeint ist? Ein „Vogelsteller“ ist viel­
leicht noch vertraut. Im revidierten Luthertext finden Sie: 
„Fällt ein Vogel zur Erde, wenn kein Fangnetz da ist?“ 
Das ist insofern richtig, als das hebräische Wort im Ur­
text sicher ein ganz bestimmtes Fanggerät bezeichnet, und 
zwar ein anderes als das, was in der zweiten Vershälfte 
erwähnt wird. Sie lautet im revidierten Luthertext:
„Springt eine Falle auf von der Erde, sie habe denn etwas
gefangen?“ Da wird ein zweites Fanggerät genannt. Es ist 
deutlich — da es beim Fang von der Erde aufspringt — 
ein Klappnetz. Dagegen trifft das erste offenbar den Vo­
gel im Fluge; denn es heißt ja: „Fällt ein Vogel zur Erde, 
wenn kein Fanggerät da ist.“ Der revidierte Luthertext 
sagt noch „Fangnetz“. Doch ist diese Übersetzung wohl 
nicht die letztgültige. Zur besseren Deutung gibt es man­
cherlei Hilfen. An erster Stelle steht die sprachliche Wort­

z. B. die archäologischedeutung. Dann aber bietet uns
Forschung Erklärungsmöglichkeiten aus dem Alten Orient
an. Wir haben das Glück, besonders von den Assyrern Ab­
bildungen gefunden zu haben, die uns Jagdszenen dar­
stellen. Sie lassen erkennen, welche Geräte in der Zeit des 
Amos üblich gewesen sind. Darstellungen von Vogelfang 
und Hasenjagd zeigen neben dem Fangnetz, das als Falle 
auf der Erde aufgestellt wird, auch ein Wurfholz, dem 
Bumerang ähnlich. Nun liegt es ganz nahe, für das he-
bräische Wort Mokesch im Verse 5 a an ein solches Wurf-
holz zu denken. Wenn mit dem Wurfholz nach dem Vogel 
geworfen wird, ist verständlich, daß der Vogel zur Erde



91

fällt. So nehmen wir zur Erforschung der Wortbedeutung 
altorientalisches Bildmaterial zu Hilfe, um Texte heute 
recht zu verstehen. Unser fragliches Wort bekommt später 
auch eine allgemeinere, verschlissene Bedeutung; es bezeich­
net Fanggeräte schlechthin. Aber hier muß die spezielle 
Bedeutung Wurfholz des Satzzusammenhanges wegen als 
die ursprüngliche angenommen werden. Darum habe ich 
übersetzt: „Fällt ein Vogel zur Erde, wenn das Wurfholz 
ihn nicht traf?“ Bitte, ärgern Sie sich nicht, daß der revi­
dierte Text schon wieder verbessert wird. Es gehört zu den 
Freuden, daß wir zur Erkenntnis des Wortes auch in solch 
kleinen Dingen zu neuen Entdeckungen fortschreiten dür­
fen.

Ein zweites Wort stelle ich als Beispiel zum Übersetzungs­
problem heraus. Es steht im 7. Vers. Der revidierte Luther­
text übersetzt: „Gott der Herr tut nichts, er offenbare denn 
seinen Ratschluß den Propheten, seinen Knechten“. Der 
ältere Luthertext hat statt Ratschluß „Geheimnis“ über­
setzt. „Offenbaren“ steht im älteren und neueren Luther­
text. Ich habe übersetzt: „Nicht wirkt der Herr irgend­
etwas, ohne daß er seinen Plan seinen Knechten, den Pro­
pheten, enthüllt“. In der Kirche, in der Gemeinde, im Ge­
spräch mit der Welt sollten wir nicht immer die überlie­
ferten Vokabeln brauchen, zu denen das Wort „offenba­
ren“ gehört. Dieses Wort ist so festgelegt im kirchlich- 
theologischen Sprachgebrauch und zugleich unserer Ge­
genwartssprache so fremd, daß unsere Zeitgenossen es 
kaum aufnehmen können. Sie meinen, es wäre da etwas 
ausgesagt, was sonst in der Welt nicht vorkommt, während 
das hebräische Wort, das hier für Offenbarung steht, von 
den Leuten im alten Israel auch auf dem Markt gebraucht 
und bei ihren sonstigen Gesprächen benutzt wurde. Es 
heißt einfach: „aufdecken“, „enthüllen“, „offenlegen“. 
Ähnliches gilt für das Wort Geheimnis, das im neueren 
Luthertext mit „Ratschluß“ übersetzt ist. Die ganze Wen­
dung, die jetzt übersetzt ist „Ratschluß offenbaren“ oder 
vorher „Geheimnis offenbaren“, kommt oft in den Sprü­
chen Salomos vor. Da ist z. B. in Sprüche 11, 13 die 
Rede von einem Verleumder, der Geheimnisse ausplau-
dert:

„Ein Verleumder verrät, was er heimlich weiß; 
aber wer getreuen Herzens ist, verbirgt es“.

„Geheimnisse ausplaudern“, das kann also der Ausdruck 
meinen, der in unserem Vers 7 steht. In den Sprüchen ist
es eine schlechte Eigenschaft von Menschen, „Geheimnisse
auszuplaudern“. Aber gerade ein solch gängiges und all­
gemein verständliches Wort wird benutzt, um das zu er­
klären, was zwischen Gott und der Welt durch die Pro­
pheten geschieht.
Wir müssen uns über das Wort „Ratschluß“ oder „Ge­
heimnis“ noch etwas genauer verständigen. Denn dieses 
Wort bezeichnet ursprünglich einen „Kreis“. Sod heißt es
hebräisch; es meint eine Runde, in der man etwa am
Feierabend im Tor der altisraelischen Städte zusammen-
sitzt und wo die Ältesten der Stadt Erlebnisse austau-
schen, aber auch wichtige Entscheidungen beraten. So ist 
im Psalm 55, 15 von dem Glück die Rede, das man 
hat, wenn man im vertrauten Kreis miteinander sprechen 
kann. Die Runde kann zu einer offiziellen Ratsversamm­
lung werden. Der Kreis der Ältesten im Tor der israeli­
schen Städte hatte auch Gerichtsverfahren durchzuführen, 
Schlichtungsaufgaben vorzunehmen und Entscheidungen 
für das Ganze der Stadt zu beraten und zu beschließen. Im

ähnlichen Sinne wird nun auch von dem Gott Israels in 
Jeremia 23, 18 und 22 gesagt, daß er in einem solchen 
Kreis der Beratung lebt. In der Berufungserzählung des 
Propheten Jesaja ist der Gott Israels umgeben von einem 
Kreis von Seraphen, von einer Dienerschaft, die ihm das
Dreimalheilig entgegenjubelt, die aber auch zur Verfügung 
steht, um seine Befehle auszurichten, etwa um *die Lippen
des Propheten mit der Glühkohle zu berühren und zu ent- 
sündigen. In diesem Kreis wirft der Gott Israels auch die 
Frage auf: „Wer will für uns gehen, wen soll ich senden?“ 
Er berät mit seiner Umgebung. In 1.Kön. 22 haben wir eine 
ähnliche Erzählung vom Propheten Micha ben Jimla. Auch 
er ist hineingenommen in eine Runde der Beratung bei 
Gott. Jer. 23,22 heißt es von den falschen Propheten: 
„Wenn sie in meinem Rat, d. h. in meiner Ratsversamm­
lung, gestanden hätten, dann hätten sie meine Worte mei­
nem Volk gepredigt“. Genau dieses Wort von der Rats­
versammlung, vom Beraterkreis, von der Runde, in der 
man auf das Wort Gottes hört und in der das Wort Got­
tes besprochen wird und in der dann überlegt wird, wer es 
ausrichten soll, das Wort für diesen Kreis haben wir an 
unserer Stelle: „er enthülle denn seinen Ratschluß“. Doch 
hat sich nun seine Bedeutung weiter entwickelt. Es bezeich­
net nicht mehr den beratenden Kreis, sondern das Ergeb­
nis der Beratung, also den Plan, den Entschluß, der gefaßt 
worden ist. Nur das bedeutet das Wort noch an unserer 
Stelle, wie der Satzzusammenhang zeigt. Ich schlage dem­
nach vor, statt „er offenbare sein Geheimnis“ (alter 
Luthertext) oder auch „er offenbare seinen Ratschluß“
heute verständlicher zu sagen: „er legt seinen Entschluß
offen dar“. Das tut er durch die Propheten, seine Knechte. 
So soll sich der Theologe bei jedem einzelnen Wort mühen, 
seinen Zeitgenossen schon sprachlich so nahe wie nur mög-
lich zu kommen, um den ursprünglichen Aussagewillen des
Textes klar verständlich zu machen.

II. Textkritik

Nun komme ich zu einer Reihe von Arbeitsgängen, die 
der Ausleger, wenn er sorgfältig arbeiten will, wahrneh­
men muß. Einer der ersten heißt Textkritik. Ich möchte 
von vornherein vor einem Schema der Auslegung warnen, 
das man gesetzlich handhaben könnte. Ich nenne nur Bei­
spiele für Aufgaben, vor die sich jeder Ausleger gestellt 
sieht. Schon das, was ich vorweg als Übersetzung geboten 
habe, ist im Grunde das Ergebnis aller weiteren auslegen­
den Überlegungen. Eine gute Übersetzung kann man 
eigentlich erst am Schluß der Auslegungsarbeit liefern, — 
erst dann, wenn man wirklich alles, was der Text an Fra­
gen aufwirft, möglichst gut beantwortet hat. Unsere Bei­
spiele zeigten es. So greifen alle Arbeitsgänge der Aus­
legung ineinander. Nur zur methodischen Klärung führen 
wir einige wichtige nebeneinander vor, werden aber dabei 
notwendig das Übergreifen bemerken.
Auch zur Textkritik greife ich, wie jeweils bei allen fol­
genden methodischen Schritten, zwei Beispiele heraus. Sie 
stehen in Vers 5 und 9. Bei Vers 5 hat Sie meine Über­
setzung vielleicht überrascht, wenn Sie mit dem alten 
Luthertext verglichen haben. Dort heißt es nämlich etwas 
ausführlicher: „Fällt auch ein Vogel in den Strick auf der 
Erde, da kein Vogler ist?“ Nun, den Vogler haben wir 
schon in ein Wurfholz verwandelt und haben hoffentlich 
zu recht erkannnt, daß es sich im Urtext um ein Fanggerät 
in der Form eines Bumerang handelt. Jetzt geht es um



92

die erste Hälfte: „Fällt auch ein Vogel in den Strick auf 
der Erde...“ Schon der revidierte Luthertext lautet kür-
zer: „Fällt etwa ein Vogel zur Erde ... Warum? DerC

überlieferte hebräische Text hat aber neben diesem „Fällt 
auch ein Vogel zur Erde“ noch ein anderes Wörtchen ste­
hen, nämlich dasselbe, was dann in der zweiten Hälfte 
des Verses mit „Falle“ übersetzt ist. Dieses Wort steht in 
der ersten Vershälfte im überlieferten Text noch einmal. 
Wie ist es nun mit dem Wortlaut der Heiligen Schrift?
Manche werden nervös und denken an dieser Stelle: es soll 
doch kein Tüttel und kein i-Punkt hinfallen; wie kann 
man auch nur ein Wort auslassen und übergehen? An einem 
solchen inhaltlich verhältnismäßig belanglosen Beispiel will 
ich Ihnen deutlich machen, daß es notwendig ist, Text­
kritik zu üben. Warum? Der hebräische Bibeltext, wie er 
in unseren wissenschaftlichen Bibelausgaben gedruckt ist, 
gibt einen Kodex wieder, der handschriftlich aus dem An­
fang des 10. Jahrhunderts nach Christus stammt. Wir ha­
ben aber Belege dafür, daß dieser im 10. Jahrhundert nach 
Christus geschriebene Text fast auf den Buchstaben genau 
dem Text entspricht, wie er im 3. und 2. Jahrhundert vor 
Christus überliefert ist. Sie haben von den Funden von 
Qumran in den Höhlen am Toten Meer gehört. Dort ist 
eine ganze Reihe von alttestamentlichen Texten entdeckt 
worden, die im zweiten Jahrhundert vor Christus geschrie­
ben worden sind. Sie stimmen weithin bis auf den einzel­
nen Buchstaben mit den Handschriften aus dem Mittel­
alter überein. Wir sehen bei der Überlieferung des Alten 
wie des Neuen Testaments ein hohes Maß an Sorgfalt an­
gewendet.
Am Rande der hebräischen Texte finden sich interessante 
kleine Zeichen, sogenannte masoretische Zeichen. Bei sel­
tenen Wörtern ist ein kleiner Kreis über das Wort gesetzt;
dazu ist am Rande beispielsweise notiert: Dieses Wort
kommt so nur noch einmal vor oder noch zweimal oder 
noch dreimal. Damit wird bei seltenen Wörtern dem Ab­
schreiber gesagt: Verwundere dich nicht, daß dies Wort 
hier so geschrieben wird. Es ist singulär oder selten, aber
es muß genau so weiterüberliefert werden. Damit sind
genaue Warnungen für die exakte Abschrift im Bibeltext 
selbst notiert. Am Ende der einzelnen Schriften des Alten 
Testaments haben wir Notizen, die die Anzahl der Verse 
genau angeben. So finden wir am Schluß des Buches Amos 
die Bemerkung: „die Summe der Verse beträgt 146“. Da­
mit ist der Abschreiber gefragt: Hast du auch nicht einen 
der 146 Verse ausgelassen? Das sind Beispiele für die Sorg­
falt und Genauigkeit, mit der der Text in den langen 
Jahrhunderten der handschriftlichen Überlieferung wei­
tergegeben worden ist.
Dennoch hat es kleine Abschreibefehler immer wieder ge­
geben. Auch sind Texte durch Mäusefraß oder Witterungs­
einflüsse so beschädigt worden, so daß der nächste Ab­
schreiber bei bestimmten Zeilen nicht mehr erkennen 
konnte, welche Buchstaben im alten Text standen. Aus 
Versehen wurde zuweilen ein Wort doppelt abgeschrieben 
oder übersprungen. Ganz seltene Wörter hat zuweilen ein 
alter Ausleger am Rande durch ein anderes Wort erklärt 
und diese Erklärung wurde bei der nächsten Abschrift in 
den Text hineingenommen. Eben das muß beim Vers 5 
passiert sein.
Wenn es hier im überlieferten Text heißt: „Fällt auch 
ein Vogel in den Strick auf der Erde“, dann ist damit das
Wort für ein Fanggerät aus der zweiten Vershälfte noch

einmal in die erste hineingenommen. Daß es in der ersten 
nicht ursprünglich gestanden hat, obwohl es der he­
bräische Text bietet (und danach auch der ältere Luther­
text) geht daraus hervor, daß die Septuaginta dieses Wort 
noch nicht übersetzt hat. Die Septuaginta ist die altgrie­
chische Bibelübersetzung, die in Alexandrien in Ägypten 
gearbeitet worden ist. Schon im dritten Jahrhundert vor 
Christus hat man mit dieser großen Übersetzungsarbeit 
in die Weltsprache der damaligen Zeit, das Griechische, 
begonnen. Zuerst wurden die fünf Bücher Mose übertra­
gen, im zweiten Jahrhundert die prophetischen Bücher. Un­
sere Übersetzung des Buches Amos wird also aus dem zwei­
ten Jahrhundert vor Christus stammen. Dort steht noch 
der kürzere Text: „Fällt auch ein Vogel auf die Erde“, 
und nicht: „in den Strick auf der Erde“. Wir müssen also 
entscheiden zwischen zwei alten Texten. So wird die Not­
wendigkeit der Textkritik klar. Überliefert sind zwei ver­
schiedene Texte: die griechische Bibel ohne das Wort 
„Strick“, die hebräische Bibel mit diesem Wort „Strick“. 
Wahrscheinlich bewahrt die griechische Bibel den ursprüng­
lichen Text. Es ist eine Faustregel, daß der kürzere Text 
als der ursprüngliche zu gelten hat. Denn Ergänzungen als 
Erklärungen sind bei der Schriftüberlieferung wahrschein­
licher als Streichungen.
Doch damit ist erst ein Punkt genannt, der uns zur Text­
kritik nötigt. Ein weiterer ergibt sich, wenn man den 
Textzusammenhang ansieht. Luther hat, um den hebräi­
schen Text überhaupt verständlich zu machen, zwei Ver­
hältniswörter gebraucht: „Fällt etwa ein Vogel in den 
Strich auf der Erde“. (Meine Damen und Herren, seien 
Sie nicht böse, wenn ich Sie jetzt mit Präpositionen oder 
Verhältniswörtern behellige. Denken Sie, daß Luther auf 
der Wartburg und danach zwölf bis dreizehn Jahre an der 
Bibelübersetzung gearbeitet, sich um jedes Wort bemüht, 
an manchem Satz einen ganzen Tag gesessen hat. Das war 
ihm dieser Text wert. Sie müssen wenigstens einen kleinen 
Eindruck von solcher Arbeit bekommen.) Luther übersetzte 
also: „Fällt ein Vogel in den Strick auf der Erde“. Aber 
im Hebräischen steht hier nur eine Präposition: „Fällt ein 
Vogel in den Strick der Erde“, müßte man wörtlich über­
setzen. Daß im hebräischen Text nur ein Verhältniswort 
steht, macht es ziemlich sicher, daß hier ursprünglich auch 
nur eins von den beiden Hauptwörtern gestanden hat, daß 
mithin die Septuaginta den ursprünglichen Text wieder­
gibt.
Nun kommt noch ein weiteres hinzu. Ich habe Ihnen in der 
Übersetzung deutlich zu machen versucht, daß der Text 
dichterisch gestaltet ist. Jede Reihe ist im Urtext dreitaktig. 
Unser Halbvers aber hat mit seinem überschüssigen Wort 
einen Takt zuviel. Sie sehen an diesem Beispiel der Metrik, 
daß Fragen der Textkritik schon übergreifen müssen zu der 
ganz anderen Frage nach der Redeform des Propheten, die 
uns noch besonders beschäftigen soll. Die Rhythmik der 
Sprache ist zwar kein entscheidender Gesichtspunkt für die 
Textkritik, aber hier bestätigt sie klar das Ergebnis der 
beiden anderen Beobachtungen, daß die griechische Über­
setzung kürzer übersetzt hat und daß auch im hebräischen 
Text nur ein Verhältniswort steht.
Ein viertes dient der Kontrolle. Man muß immer erklären 
können, wie Textabweidiungen in der alten Überliefe­
rung zustandegekommen sind. Das kann man in diesem 
Falle gut. Denn das hebräische Wort, das Luther in der 
ersten Vershälfte mit „Strick“ übersetzt hat, ist das gleiche



93

Wort, das in der zweiten Hälfte mit „Falle“ verdeutscht 
wird. Es ist das bekanntere Wort. Damit hat man wohl 
das seltenere Wort für das Fanggerät, was in der ersten 
Hälfte stand, erklären wollen. Das ist ein Erklärungsver­
such. Je länger man wissenschaftlich arbeitet und Theologie 
treibt, um so bescheidener und zurückhaltender wird man 
in der Sicherheit der Aussage. An manchen Stellen muß 
man sagen, daß wir nur einen möglichen, aber nicht unbe­
dingt verläßlichen Erklärungsgrund nennen können. Im 
ganzen wird an diesem Beispiel klar sein, daß Textkritik 
notwendig ist und welche sorgfältigen Beobachtungen an­
gestellt werden müssen, um eine textkritische Entscheidung 
begründet zu treffen. Man kann in diesem Falle sagen, daß 
das Ergebnis hochgradig gesichert ist: Der kürzere Text 
der griechischen Bibel ist der ursprüngliche Text des Amos.

Das zweite Beispiel wählen wir aus Vers 9. Auch da geht 
es nur um ein Wort: „Gebts kund über den Wohnburgen 
zu Asdod, über den Wohnburgen im Lande Ägypten“. As- 
dod ist eine der führenden Philisterstädte. Statt „Asdod“ 
hat die griechische Bibel ein anderes Wort, nämlich „As- 
sur“. Das wird im Hebräischen ganz ähnlich geschrieben. 
Die Abweichung leuchtet ein, nicht nur, weil das Schrift­
bild verwandt ist, sondern auch, weil in der Parallele zu 
Ägypten, das ja ein Großreich ist, Assur als Großreich viel 
näher liegt als eine Stadt aus dem Philisterland. Hat nun 
die altgriechische Übersetzung mit „Assur“ oder die he­
bräische Bibel mit „Asdod“ das Wort des Propheten auf­
bewahrt?
Soeben sahen wir, daß die Septuaginta den ursprünglichen 
Text bot; in diesem Falle bin ich gewiß, daß die hebräische 
Bibel uns das Amoswort bewahrt hat. Warum? Der erste 
Grund lautet: Amos erwähnt Assur nie. Aber Asdod kennt 
er genau. In Kap. 1,8 kommt es bei ihm vor, und auch an­
dere Philisterstädte nennt er, wie die Philister überhaupt, 
so in Kap. 6,2 und 9,7. Ein altbewährter Grundsatz der 
Auslegung heißt: die Heilige Schrift legt sich selbst aus. 
Wir haben keinen besseren Erklärer des Propheten Amos 
als den Propheten Amos selbst. Wenn Amos sonst nie von 
Assur spricht, aber von Asod und den Philisterstädten oft, 
dann legt es sich schon von da aus nahe, daß „Asdod“ das 
Wort ist, das er gebraucht hat.
Zweitens: Der politische Horizont des Amos umfaßt Assur 
nicht. Hier muß man zeitgeschichtliche Studien anstellen. 
Amos ist rund um 760 — dafür kann man zwingende 
Gründe anführen — in Israel aufgetreten. In dieser Zeit 
aber spielte das neuassyrische Reich für Palästina über­
haupt keine Rolle. Im zweiten Viertel des 8. Jahrhunderts 
hatte nämlich der Staat Urartu, der südlich des Schwarzen 
Meeres lag, die Kräfte des neu-assyrischen Reiches gebun­
den. So ist es historisch unwahrscheinlich, daß Assur in den 
Gesichtskreis des Amos eintrat. Die Erzfeinde, die Amos 
sah, waren auf der einen Seite die Aramäer, auf der ande­
ren Seite die Philister. Von den Aramäern als Erzfeind 
spricht er öfter; Kap. 1,3, Kap. 4,3, Kap. 5,27 setzen die 
Aramäergefahr voraus.
Als dritter Grund kommt hinzu, daß das seltenere Wort — 
aufs ganze der Bibel gesehen — „Asdod“ ist. Das selte­
nere Wort ist in der Regel das ursprüngliche; denn es wird 
eher vom Abschreiber ein seltenes Wort durch ein bekann­
teres ersetzt als umgekehrt. Daß spätere Abschreiber statt 
Asdod Assur geschrieben haben, zumal das Schriftbild ähn­
lich war, ist also gut verständlich. Damit sind wir schon

zum vierten bei der Kontrollfrage: wie ist die Abweichung 
zu erklären? Die Parallele Assur—Ägypten ist im Alten 
Testament sehr häufig. Der Abschreiber kam vom Hosea- 
buch her. Im Hoseabuch haben wir oft Assur und Ägyp­
ten nebeneinander stehen: in Hos 7,11; 9,3; 11,11; 12,2. 
Wenn ein Abschreiber vom Hoseabuch herkommt, dann 
liegt ihm als Parallele zu Ägypten Assur viel näher als 
Asdod.
Hier entscheiden wir uns also eindeutig für den hebräischen 
Text. Die Gründe sind klar: Amos selbst legt es nahe, weil 
er die Philisterstädte kennt; der geschichtliche Horizont 
macht es unwahrscheinlich, daß Assur überhaupt in sei­
nem Gesichtskreis lag; für Philistäa jedoch war es nach­
weisbar. Asdod ist das seltenere Wort; es erklärt sich 
eher, daß Asdod später zu Assur wurde als das Umge­
kehrte. Nebenher lernen wir aus diesem Fall noch etwas: 
wir sehen eine Freiheit zur Übertragung in andere ge­
schichtliche Verhältnisse. Für spätere Zeiten waren Ägyp­
ten und Assur immerzu bedeutende Größen, Asdod aber 
verschwand aus dem Horizont der späteren Überlieferer. 
Die Freiheit zur Übertragung des Wortes in neue ge­
schichtliche Verhältnisse erkennen wir hier schon darin.
daß eine andere geschichtliche Größe 
ursprünglichen Größe treten kann.

an die Stelle der

III. LITERARKRITIK

Zur Literarkritik wähle ich als Beispiele Vers 1b und Vers 
7. Zunächst 1b. Hören Sie noch einmal die Übersetzung 
des ganzen Verses, lesen Sie bitte mit und fragen Sie sich, 
ob Ihnen schon etwas Merkwürdiges auffällt. Vers 1 heißt: 
„Hört dieses Wort, das der Herr gegen euch geredet hat, 
ihr Israelsöhne, gegen die ganze Sippe, die ich aus Ägyp­
tenland heraufgeführt habe. Es lautet ...“ Ich behaupte 
zunächst einmal, die zweite Vershälfte: „gegen die ganze 
Sippe, die ich aus Ägyptenland heraufgeführt habe; es 
lautet“, sei literarisch sekundär, also erst später — ich wage 
zuversichtlich die Behauptung — erst zwei bis drei Jahr­
hunderte nach Amos’ Auftreten hinzugefügt worden. Das 
alte Amoswort war kürzer. Es hieß einfach: „Höret dieses 
Wort, das der Herr gegen euch geredet hat, ihr Israel­
söhne“. Dem folgt Vers 2:

„Nur euch habe ich ersehen 
aus allen Sippen der Erde, 

drum ahnde ich an euch 
alle eure Vergehen“.

Wie komme ich zu meiner Behauptung? Haben Sie jetzt 
nicht das typische Beispiel eines modernen Theologen vor 
sich, der die Frechheit besitzt, einen halben Satz aus der 
Bibel dem Propheten abzusprechen und zu behaupten, er 
sei Jahrhunderte später nachgetragen? Ich verstehe die in­
nere Erregung im Blick auf wichtigere Texte. Eben darum 
aber bitte ich Sie, den Überlegungen bei diesem inhaltlich
unbedeutenden Beispiel gut zu folgen. Hören Sie, warum 

vor allen Dingen er-sie angestellt werden müssen, und
kennen Sie den positiven Ertrag der Beobachtungen. Be-
achten Sie bitte gerade an dieser Stelle: Wir möchten uns
nicht als Meister über die Schrift erheben, sondern im Hö­
ren unter dem Wort erkennen, was dieses Wort selbst an 
Fragen aufwirft.
Es heißt hier: „Hört, was der Herr wider euch redet, ihr 
Kinder Israel“. Der revidierte Luthertext fährt fort: 
„wider alle Geschlechter, die ich aus Ägyptenland geführt



94

habe. Aus allen Geschlechtern auf Erden habe ich allein 
euch erkannt...“
Wir beobachten zuerst: In diesem Vers lb ist von dem 
Herrn in erster Person gesprochen: „wider alle Geschlech­
ter, die ich aus Ägyptenland geführt habe“. In der ersten 
Vershälfte ist von dem Herrn in dritter Person die Rede: 
„Hört, was der Herr wider euch geredet hat!“. Die Span­
nung ist beachtenswert. Erst im zweiten Vers, wo das Wort 
des Herrn selbst wiedergegeben wird, ist von dem Herrn 
in erster Person gesprochen: „Aus allen Geschlechtern auf 
Erden habe ich allein euch erkannt, drum will ich auch an 
euch heimsuchen alle eure Sünden“. Im einleitenden Vor­
dersatz muß doch von dem Herrn in dritter Person ge­
sprochen werden: „Hört, was der Herr wider euch redet“; 
aber die zweite Vershälfte sagt: „Ich“, „die ich aus Ägyp­
tenland geführt habe“. Das ist die erste Spannung, die man 
beachten muß. Sie weckt die Frage: Ist der Vers 1 aus 
einem Guß oder ist der zweite Halbvers für sich zu sehen? 
Zum zweiten beobachten wir: In Vers b heißt es: „gegen
die ganze Sippe, die ich aus Ägyptenland heraufgeführt
habe“ oder im revidierten Luthertext, „wider alle Ge- 
schlechter, die ich aus Ägyptenland geführt habe“. Die 
erste Vershälfte heißt jedoch: „Hört, was der Herr wider 
euch redet, ihr Kinder Israels“. Die erste Vershälfte spricht 
die Israeliten direkt an: „Hört, was der Herr wider euch 
redet, ihr Kinder Israel“. Im Vers b geht neutral die Rede 
in dritter Person „über alle Geschlechter, die ich aus Ägyp­
tenland geführt habe“.
Für den Kundigen erwecken diese beiden Beobachtungen 
den Eindruck, daß in der zweiten Hälfte eine Nacherklä­
rung stattgefunden hat. Wie ist sie entstanden? Sehen wir 
den Wortlaut genauer an, so erkennen wir, daß die Wör­
ter im wesentlichen dem Vers 2 entnommen sind. Dort ist 
die Rede von „allen Geschlechtern auf Erden“ oder „von 
allen Sippen der Erde“, wie wir heute vielleicht besser 
übersetzen würden. Die Wortgruppe: „alle Sippen der 
Erde“, „alle Geschlechter der Erde“, wird in die Erklä­
rung 1b aufgenommen. Soeben haben wir schon gesehen, 
daß auch das „Ich“ in 1b aus Vers 2 kommt.
Noch ein drittes ist zu sehen: In 2b heißt es: „Darum will 
ich an euch heimsuchen alle eure Sünden“. Wörtlich über-
setzt müßte man sagen: „...gegen euch aufruhren alle
eure Sünden“; dem „an euch“ in 2b liegt genau das gleiche 
hebräische Verhältniswort zugrunde, wie dem „gegen“ in 
lb: „gegen alle Geschlechter der Erde“. Wir schließen 
also: Vers la ist durch Vers lb im Blick auf Vers 2 
ergänzt worden.
Was soll diese Ergänzung? Wir verdanken sie Überliefe­
rern, die erkannt haben, daß das Amoswort nicht nur im 
8. Jahrhundert vor Christus gegenüber dem Nordreich Is­
rael Geltung gehabt hat. Das Nordreich wurde 721 end­
gültig zerstört. Die Amosworte aber wurden weiter über­
liefert, auch in Juda, auch in Jerusalem. Es drohte die Ge­
fahr, daß man in Jerusalem jetzt die Nase rümpfte und 
sagte: Dem Nordreich geschah recht. Amos hat es ihnen 
früh genug gesagt: „ich habe euch erwählt, darum suche ich 
heim an euch alle Sünde“. Sie haben die Strafe verdient, 
die sie bekommen haben: Die Assyrer haben ihr Gebiet in 
assyrische Provinzen verwandelt. Aber uns in Jerusalem 
trifft das Wort nicht. Der Herr ist für uns. Jetzt sagt unser 
Ergänzer: Vorsicht! Das prophetische Wort gilt „der gan­
zen Sippe“, die der Herr aus Ägypten heraufgeführt hat. 
Es richtet sich auch gegen euch. Wir finden im Buche Amos

mehrere Beispiele, die zeigen, daß der Hochmut Jerusa­
lems durch die Neuverkündigung der Amosworte gestraft 
wird.
Damit sehen Sie das positiv Bedeutsame an einer literar-
kritischen Einsicht. Sie lehrt erkennen, wie die Verkündi­
gung weitergeht und wie vor einem Mißverständnis des 
Hochmuts gewarnt wird, der das alte Wort nur historisch 
verstehen will, als gelte das Wort nur vergangenen Ge­
schlechtern. Darum die Ergänzung: „gegen alle Geschlech­
ter, die ich aus Ägyptenland geführt habe“. Die Nacherklä­
rung ist ein Zeichen dafür, daß das Wort aktuell bleibt. Es 
will auch zwei Jahrhunderte später, auch in anderen Tei­
len des Gottesvolkes, gehört werden. So sieht sich der auf­
merksame Leser des Prophetenbuches angeregt, damit zu 
rechnen, daß das Wort nicht nur dem 8 .Jahrhundert vor 
Christus galt, so gewiß der hier bezeugte Gott der gegen­
wärtige Herr ist. Der Anstoß zu solcher Einsicht ist mit der 
literarkritischen Erkenntnis dieser Ergänzung gegeben.
Wenn man die Fragen, die das Wort selbst aufweckt, so 
aufnimmt, dann merkt man etwas von dem Geheimnis des 
Fortganges der Verkündigung, von der bleibenden Aktu­
alität der Verkündigung in diesem Wort selbst. Natürlich 
bedarf das des wissenschaftlichen Fleißes und der Sorgfalt. 
Man sage nicht: Nun gut, aber der schlichte Bibelleser kann 
so etwas nicht selbst erkennen. Lebt er nicht in der Ge­
meinde, in der wir Theologen als Hilfsarbeiter bereit­
stehen, damit einer dem anderen weiterhilft?

Das zweite Beispiel finden wir in Vers 7. Wahrscheinlich ist 
Ihnen schon aufgefallen, wie dort die peitschenden Rhyth­
men des Amos plötzlich unterbrochen sind. Ich führe noch 
einmal in dem Zusammenhang von 6—8 vor, wie Vers 7 
so ganz anders klingt. Vers 6 geht wie 3—5 in dreitaktigen 
Doppelreihen einher:

„Stößt man ins Horn in der Stadt, 
und die Leute schrecken nicht auf?

Oder trifft ein Unglück die Stadt, 
und der Herr war nicht am Werk?“

Dann folgt Vers 7: „Denn nicht wirkt der Herr Herr 
irgendetwas, ohne daß er seinen Plan seinen Knechten, 
den Propheten, zuvor enthüllt“. Danach geht es wieder 
rhythmisch weiter:

„Hat der Löwe gebrüllt, 
wer fürchtet sich nicht?

Hat der Herr geredet, 
wer verkündet dann nicht?“

Jeder von Ihnen kann folgendes beobachten:
Erstens: In Vers 7 steht ein Aussagesatz zwischen lau­
ter Fragen. Weiter: Im umliegenden Text liegt Dichtung 
vor, in Vers 7 aber eine prosaische Sprache. Die knappen 
Fragen vorher und nachher sind plötzlich unterbrochen 
durch ein langes, umständliches Satzgebilde: „der Herr, 
Herr wirkt nicht irgendetwas, ohne daß er seinen Plan 
seinen Knechten, den Propheten, zuvor enthüllt“. Dieses 
Stüde ist also offenbar zwischenhineingekommen. Schließ­
lich zeigt es sein Inhalt: Hier wird über die Propheten ge­
sprochen; Knechte des Herrn werden sie genannt. Die Be­
nennung der Propheten als „Knechte des Herrn“ mag für 
uns selbstverständlich sein; für die Alten war sie es ganz 
und gar nicht. Amos spricht sonst nie von Propheten als 
Knechten des Herrn. Aber das große Geschichtswerk, das
wir in den Königsbüchern vor uns haben, spricht immer
von den Propheten als Knechten des Herrn. Es sieht schon



95

zurück auf die große Geschichte der Propheten von Nathan 
und Ahia von Silo an über Jesaja bis hin zu Jeremia und 
den Propheten der letzten Zeit vor dem großen babyloni­
schen Exil; in 2. Kö 17,23; 2. Kö 20,9 und anderen Stellen 
wird in diesem Geschichtswerk von den Propheten als den 
Knechten des Herrn gesprochen. Das weist uns auf die 
Sprache, die wir in der Wissenschaft die deuteronomistische 
nennen; sie ist zugleich die Sprache jener Ausleger, die die 
alten Prophetenbücher den Judäern im 6. Jahrhundert be­
sonders verständlich machen wollen.
Den Ausdruck „Ratschluß“ oder „Plan“ haben wir schon 
bei der Besprechung der Übersetzung behandelt. Er kommt 
auch im vergleichbaren Zusammenhang erst später vor. Ich 
nannte Jeremia 23,18 und 22. Der Text liegt mindestens 
11/2 Jahrhunderte nach Amos.
Vor allen Dingen ist auf den Gedankengang zu achten und 
damit auf die Bedeutung der Aussage dieses Verses. Was 
will Amos mit dem sagen, was voraufgeht und was nach­
folgt? Er ist von einer Frage bewegt: Wie verhält sich das 
Prophetenwort zum voraufgehenden Gotteswort? Wenn 
wir nachher über die Botschaft nachdenken, werden wir 
das noch deutlicher sehen. Der Schlußsatz: „Der Herr re­
det, wer muß nicht verkündigen?“ antwortet auf eine
skeptische Frage, die ihm entgegengehalten wurde: Redest 
du überhaupt im Namen Gottes, redest du nicht von dir
aus? Ist es nicht deine politische Meinung, du Mann aus 
dem Südreich, daß du uns hier im Nordreich so schlecht 
machst? Amos sagt: „der Herr redet, ich mußte Prophet 
werden“. Die Bindung seines Wortes an das voraufgehende 
Gotteswort beschäftigt ihn in der ganzen Kette der Fragen. 
Er fordert von seinen Hörern die Einsicht: So wie alles im 
Leben seine Ursache hat, so hat mein Verkünden auch eine 
ganz bestimmte Ursache, nämlich das Reden Gottes; das ist 
unwiderstehlich Ursache für mein Reden.
In Vers 7 steht eine andere Frage in der Mitte: „Gott, der 
Herr, tut nichts, er enthülle denn seinen Entschluß den
Propheten, seinen Knechten“. Hier geht es nicht um das
Verhältnis von Prophetenwort und Gotteswort, sondern 
um das Verhältnis von Prophetenwort und Gottes Tat. 
Wenn Gott etwas tut, dann sagt er’s zuvor durch seine
Knechte, die Propheten; sonst tut er nichts. Das ist eine
ganz andere Aussage: Wißt, alles, was geschieht, könnt ihr 
als Gottes Tat erkennen im Licht des voraufgehenden Pro­
phetenwortes.
Die Situation, in der Amos sprach, unterschied sich erheb­
lich von der, in der dieser Theologe von Vers 7 sprach. 
Amos trat in einer Stunde der Anfechtung auf; man be­
stritt ihm, im Namen Gottes zu reden, man behauptete, er 
rede nur von sich und seinen politischen Interessen aus. Da­
gegen sagte er disputierend: Nein, ich mußte; der Herr hat 
mich gezwungen; wie konnte ich anders? So, wie einer 
zittern muß, wenn der Löwe brüllt, so muß ich reden, 
wenn der Herr es will. Das ist die Stunde des Amos. Die 
Stunde des Verses 7 ist die Zeit in Juda, etwa um das 
babylonische Exil, in der man mehr und mehr erkannte, 
daß alles, was damals an Gerichten Gottes in Juda geschah, 
zuvor durch Propheten angesagt war. In Vers 7 geht es 
nicht um das Verhältnis des Prophetenwortes zum Gottes­
wort, sondern um das Verhältnis der Geschichte zum vor­
aufgehenden Prophetenwort. Der Vers 7 ist ein theologi­
scher Lehrsatz.
Wie kommen theologische Lehrer zweihundert Jahre nach 
Amos dazu, in das Amosbuch ein solches Stück einzuschal-

ten? Sie haben das prophetische Wort verstanden. Der 
theologische Lehrsatz in Vers 7: „Gott, der Herr, tut nichts, 
er enthülle denn seinen Entschluß den Propheten, seinen 
Knechten“, will nichts anderes, als das voraufgehende und 
das folgende Amoswort auslegen. Was geht vorauf? „Ist 
etwa ein Unglück in der Stadt, das der Herr nicht tut?“
Hier ist zwar nicht vom Verhältnis der Geschichte zum
Prophetenwort gesprochen, aber davon, daß alles, was 
geschieht, von dem Herrn aus geschieht. So sagte Amos, 
und in Vers 8 fährt er fort: „Der Herr redet, wer muß 
nicht Prophet werden?“ Gott hat sein prophetisches Wort 
gesandt. Diese beiden Aussagen des Amos: Geschichte 
kommt von Gott (Vers 6), und: der Prophet kommt von 
Gott (Vers 8), werden nun in den neuen theologischen 
Lehrsatz zusammengezogen: Keine Geschichte geschieht, 
ohne daß sie vom prophetischen Gotteswort her zuvor 
beleuchtet wäre. So vollzieht sich in späterer Zeit theo­
logische Erkenntnis unter dem überlieferten prophetischen 
Wort.
Dieses Beispiel der Literarkritik läßt den Fortschritt theo­
logischer Erkenntnis miterleben, wie er sich im Propheten­
buch selbst vollzieht.

IV. Formgeschichte

Als erstes Beispiel wählen wir die Verse 3—6 und 8. Wir 
haben die Fragen kennengelernt und auch die Rhythmen 
gehört. Hier liegt eine lehrhafte Disputation vor. Amos hat 
sehr verschiedene Weisen, seine Hörer anzusprechen; er 
weiß immer neu das Ohr aufzusprengen für das, was ge­
hört werden muß. Er spricht durchaus nicht immer als Bote 
seines Gottes. Man kann wohl sagen, daß der Botenspruch 
die Grundform seiner Rede ist. So haben wir es in Vers 2
gehört:

„Nur euch habe ich ersehen 
aus allen Sippen der Erde, 

drum ahnde ich an euch 
alle eure Vergehen“.

Das ist ein Botenspruch, in dem das Gotteswort selbst in 
der Ichform erscheint, mit dem Vorspann: „Hört dieses 
Wort, das der Herr gegen euch geredet hat!“ Aber so redet 
er nicht immer. In 3—6 und 8 ist von dem Herrn in drit­
ter Person gesprochen. Sie sehen das zum ersten Mal im 
Vers 6: „Trifft ein Unglück die Stadt, und der Herr war 
nicht am Werk?“; und am Schluß wieder: „Hat der Herr 
geredet, wer verkündet dann nicht?“ Amos disputiert. Da­
bei kommt aber der Herr erst gegen Ende in die Rede hin­
ein. Vorher ist von allen möglichen Dingen die Rede:

„Gehen zwei miteinander, 
wenn sie sich nicht begegnent?

Brüllt der Löwe im Dickicht, 
und er hat keine Beute?

Stößt man ins Horn in der Stadt, 
und die Leute erschrecken nicht?“

Dann erst kommt „der Herr“:
„Trifft ein Unglück die Stadt, 

und der Herr hat’s nicht getan.“
Ferner im letzten Wort (8b). Man merkt, was für einen 
langen Anlauf dieser Prophet nimmt. Eine Atmosphäre lei­
denschaftlichen Ringens des Propheten mit seinen Leuten 
ist spürbar. Mit einer neungliedrigen Kette von Fragen be­
stürmt er die Hörer. Und nur fragend verkündet er hier, 
so daß doch Antworten gegeben werden müssen, daß die 
Hörer selbst bestätigen müssen, was der Prophet ihnen



96

fragend nahelegt. Dabei ist eine beharrliche Weisheit im 
Spiel; durch die Vielzahl von Parallelbeispielen will sie 
überführen. Bei ganz simplen Dingen fängt er an:

„Gehen zwei miteinander,

Man muß an
wenn sie sich nicht begegnet?“

einsame Steppenpisten in Palästina denken:
Gehen da zwei miteinander, dann müssen sie sich selbst­
verständlich vorher getroffen haben. Damit eröffnet Amos 
die Hauptlehre dieses Disputs: Es gibt kein Geschehen, 
dem nicht ein anderes Geschehen voraufgeht. Er fährt fort:

„Brüllt der Löwe im Dickicht, 
und er hat keine Beute?“

Wenn der Löwe brüllt, dann weiß man, er hat seinen Fang 
getan und sichert seine Beute durch sein Gebrüll gegen 
solche, die sie ihm streitig machen wollen. Solange er noch 
auf dem Sprung ist, das Tier aus der Herde herauszuholen, 
wird er sich stumm heranschleichen. Also auch hier ist ein 
Geschehen voraufgegangen. Wenn der Leu im Dickicht 
brüllt, dann hat er zuvor Beute gefangen. Oder:

„Fällt ein Vogel zur Erde, 
wenn das Wurfholz ihn nicht traf?“

Fällt ein Vogel herunter, dann muß zuvor der Bumerang 
geflogen sein. Und wenn die Wärter an den Stadttoren ins 
Horn stoßen, um die Stadt zu alarmieren, dann schrecken 
die Leute auf. Ein Vorgang zieht den anderen nach sich. 
Kein Geschehen ist aus sich selbst erklärbar. Das ist also 
weisheitliche Lehre. Es ist eine urtümliche Weise der Wis­
senschaft, in der Anreihung von Parallelphänomenen die 
Schlüssigkeit eines Satzes darzutun. Amos bedient sich der
Wissenschaft wie der Rhetorik seiner Zeit, um seinen Leu-
ten zur Erkenntnis des Besonderen und Einmaligen zu ver­
helfen, vor dem sie jetzt stehen. Wenn Amos Israel ver­
kündet, das Volk müsse in die Verbannung wandern, Je- 
robeam II., der König, werde durchs Schwert fallen, dann 
soll keiner denken, das käme aus Amos selbst. Wie sonst 
in der Welt kein Geschehen aus sich selbst verständlich 
wird, sondern erst von einem voraufgehenden anderen her, 
so muß in konsequentem Weiterdenken geschlossen wer­
den, daß zuvor der Herr geredet hat, wenn Amos verkün­
den muß, so wie man erschrecken muß, wenn der Löwe 
brüllt. Amos spricht kurz und kunstvoll. Da sitzt jeder 
Satz. Die Komposition der Sätze ist geschliffen. Vers 3 
ist ein friedlicher Auftakt:

„Gehen zwei miteinander, 
wenn sie sich nicht begegnet?“

Das ist wie eine Voranzeige der Begegnung des Propheten 
mit Gott; aber die Sache ist noch ganz verhüllt und das 
Bild ist noch ganz friedlich. Schon in Vers 4 beginnt der 
Kampf, zuerst als Kampf zwischen Tier und Tier:

„Brüllt der Löwe im Dickicht, 
und er hat keine Beute?

Erhebt der Leu seine Stimme, 
wenn er nicht etwas fing?“

Im Vers 5 kämpft der Mensch gegen das Tier. Jagdbilder 
erscheinen:

„Fällt ein Vogel zur Erde,
wenn das Wurfholz ihn nicht traf?

Springt das Klappnetz auf vom Boden, 
wenn es nicht wirklich fängt?“

Vers 6a steigert zum Kampf von Menschen gegen Men­
schen (Bemerken Sie die Steigerung? [4] Tier gegen Tier, 
[5] Mensch gegen Tier, [6a] Mensch gegen Mensch):

„Stößt man ins Horn in der Stadt, 
und die Leute schrecken nicht auf?“

Im Kriegsfall, wenn ein feindliches Heer anrückt, wird das 
Alarmhorn geblasen. 6 b bringt die letzte Steigerung: Gott 
kämpft gegen den Menschen:

„Trifft ein Unglück die Stadt, 
und der Herr war nicht am Werk?“

In Vers 8 ist der Höhepunkt erreicht. Er wird dadurch 
ausgezeichnet, daß die Fragen umgestellt werden. Vorher 
stehen immer die Fragewörter am Anfang: „Stößt man ins 
Horn in der Stadt, ...“ usw. Hier aber steht eine Aus­
sage am Anfang und die Frage schließt an:

„Der Löwe brüllt, 
wer erschrickt dann nicht?

Der Herr hat geredet, 
wer verkündigt dann nicht?“

Das Faktum, von dem auszugehen ist, wird an die erste
Stelle gesetzt. Der Stilumschwung zeigt den Höhepunkt 
an. Dazu wird mit der Wer-Frage erstmals der Hörer 
direkt in die Disputation einbezogen. Schließlich zeichnet 
die beiden Schlußsätze in Vers 8 so etwas wie ein Stakkato- 
effekt aus. Dieser Stakkatoeffekt fehlt in unseren Predig­
ten häufig: ein knappes Bündeln am Schluß, das doch ganz 
auf den Hörer zugeht und das Entscheidende so einprägt, 
daß es nicht vergessen werden kann. Die Sätze des Amos 
haben sich ins Gedächtnis der Hörer eingekrallt.
So arbeitet die Formgeschichte. Formen des Denkens und 
des Redens werden erforscht, um zu sehen, wie der Pro­
phet verkündet. Manche Anregung für unser Verkündigen 
heute könnte dem entnommen werden.

Das zweite Beispiel, Vers 9—11, zeigt uns eine Herolds­
instruktion, eine völlig andere Redeform:

„Gebt’s kund in den Wohnburgen zu Asdod, 
in den Wohnburgen im Lande Ägypten.

Sprecht: Sammelt euch auf Samariens Berg, 
seht den maßlosen Terror in seiner Mitte 
und die Unterdrückten darin.

Sie verstehen nicht das Rechte zu tun, 
die Gewalttat und Bedrückung in ihren 
Wohnburgen häufen.

Darum hat so der Herr gesprochen:
Ein Feind wird das Land umzingeln...“ 

Beobachten Sie zuerst: Die Androhung des Gerichts kommt 
erst in Vers 11. Sie erst wird ausdrücklich als Wort des 
Herrn eingeführt: „Darum hat so der Herr gesprochen“. 
(In Vers 10 ist „spricht der Herr“ nachgetragen.) Das Ge­
richtswort „ein Feind wird das Land umzingeln...“ wird 
als Gotteswort verkündigt. Was voraufgeht, sagt der Pro-
phet gleichsam zur 
denn so?

Verstehensvorbereitung. Wer redet

„Gebt’s kund in den Wohnburgen zu Asdod, 
über den Wohnburgen im Lande Ägypten!

Sprecht: Sammelt euch auf Samariens Berg!“ 
So kann doch in der damaligen Zeit eigentlich nur ein
König seine Diplomaten beordern, um im Ausland be-
stimmte Dinge anzuregen. Das ist eine Diplomateninstruk­
tion. Ruft Vertreter aus Asdod und Vertreter aus Ägyp­
ten herbei! Sie sollen auf Samariens Berg eine Inspektion 
vornehmen; sie sollen die Schätze sehen, die auf Raub und 
Mord zurückgehen und die nun im Königspalast, in den 
Beamtenwohnungen und den Wohnburgen der Groß­
grundbesitzer zu finden sind.



97

Die Formkritik zeigt, daß Amos hier nicht selbst Bote ist. 
(Das Botenwort Gottes folgt erst in Vers 11.) Er ist aber 
auch nicht Disputant, der über sein Amt und über seinen 
Gott mit den Leuten streitet, wie in Vers 3—6 und 8. Hier 
ist er einer, der selbst Boten sendet, der mit der Vollmacht 
eines Königs oder eines hohen Ministers auftritt und 
Diplomaten in fremde Länder schickt, die dort Fremde 
herzubitten sollen, damit sie die Inspektion in Samaria 
durchführen. Solche Diplomateninstruktionen oder Sen­
dung von Herolden haben wir in vielen anderen Worten. 
Ich nenne als Beispiel nur Jer. 46,14, wo die Entsendung 
von Boten in fremde Länder mit dem gleichen Wortlaut 
geschieht, oder Jer. 4, 5. Auf dem Hintergrund der Ge­
schichte einer Redeform erkennt man, was für ein uner­
hörter Freimut für Amos dazu gehört, in der Residenz­
stadt Samaria so aufzutreten, wie eigentlich nur ein Mini­
ster auftreten kann. So kühn wird einer, den des Herrn 
Reden wirklich bezwungen hat.
Welche Funktion sollen die Ausländer in Samaria wahr­
nehmen? Sie sollen die Schuld konstatieren. Das Gericht 
wird dann vom Herrn durch Amos verkündet. Merkwür­
dig. Amos verkündet oft die Schuld Samariens und deckt 
die Vergehen Israels auf. Aber hier läßt er einmal durch 
ganz unabhängige Beobachter kontrollieren, ob er mit sei­
ner Anklage recht hat. Er beruft kompetente Beobachter, 
die selbst in Wohnburgen sitzen. Ägypten hat eine uralte 
Wohnkultur. Deren Vertreter sollen kommen. So wehrt 
Amos den Verdacht ab, er würde als Schafzüchter aus 
Thekoa nur von seinem Sozialstatus aus die Verhältnisse 
in der Hauptstadt Samaria beurteilen. So appelliert er an 
eine internationale Kontrolle. Er will damit sagen: die 
Anklage, die ich erhebe, ist international unbestreitbar.
Was für eine Freiheit, auch außerisraelitischen Menschen 
ein vor Gott gültiges Rechtsempfinden zuzutrauen! Haben 
wir die Freiheit, in die Kirche Leute hineinzuholen, die mit 
der Kirche überhaupt nichts zu tun haben und unsere 
Finanzgebarung, unsere Anstellungsverhältnisse, unsere
Bautätigkeit außerkirchlichen Instanzen, die so etwas be-
urteilen können, zur Kontrolle zu übergeben? Hier kommt 
schon etwas mehr als eine Anfrage an den Stil unserer 
Verkündigung auf uns zu; hier geht es schon an den Nerv 
des Glaubens und Lebens. So beginnt der Text zu reden, 
wenn man formgeschichtlich arbeitet und in diesem Fall 
eine Redeform des internationalen diplomatischen Ver­
kehrs als solche aufdeckt.

V. Traditionsgeschichte

Wir betrachten Vers 12: Hier begegnen wir der Tradition 
des Hirtenrechts:

„So hat der Herr gesprochen:
Wie der Hirt rettet

aus dem Maul des Löwen
zwei Wadenbeine

oder einen Ohrzipfel,
so werden die Söhne Israels herausgerettet, 

die in Samaria sitzen
am Fußende der Couch, 

am Kopfstück der Liege“.
Vorweg muß noch etwas Formgeschichtliches gesagt wer­
den. Wie kommt Amos dazu, plötzlich vom „Herausrei­
ßen“, vom „Retten“ zu reden. Ich kann mir das gut vor­
stellen. In Vers 11 hieß die Gerichtsankündigung Gottes: 
„Ein Feind wird das Land umzingeln, er reißt deine Macht

herunter, und deine Wohnburgen werden geplündert“. 
Was meinen Sie, wie empört Samaria war! Wir, erwähltes 
Gottesvolk, sollen dem Feinde preisgegeben sein? Hat nicht 
Gott gesprochen: „Ich habe euch gerettet, ich rette euch, ich 
werde euch retten“? Ist das nicht unser Glaubensbekennt­
nis: „Rettung von Ägypten her“, „Rettung in aller Zu­
kunft“, „auf Jahwe ist Verlaß“? Hat Israel nicht diese 
Gewißheit von der Wiege seiner Geschichte her mitbekom­
men? So ähnlich wird man es dem Amos entgegengeschleu­
dert haben — in erster Linie natürlich die Theologen und 
die frommen Leute in Samaria.
Und jetzt fängt Amos an: Jawohl, Rettung! „Wie der Hirt 
rettet, so werdet ihr gerettet“. Aus der Diskussion muß 
also dieses Wort verstanden werden. Nun sehen wir den 
Vergleich an. Amos nimmt ein Beispiel aus dem Hirten­
recht. Das ist ihm als Schafzüchter natürlich vertraut. Im 
2. Buch Mose Kap. 22 ist uns ein Kapitel des altisraeliti­
schen Hirtenrechts überliefert. Da wird geordnet, welche 
Pflichten ein Hirte hat, dem Besitzer Vieh in Obhut ge­
geben haben. Vers 11 erklärt zum Beispiel: Wenn ein Hirt 
sich ein Stück des ihm anbefohlenen Viehs stehlen läßt, 
dann ist er erstattungspflichtig. In Vers 12 heißt es: Wenn 
ein Raubtier in die Herde eingebrochen ist, dann ist der 
Hirt nicht erstattungspflichtig. Gegen einen Löwen oder 
Bären, die in der damaligen Zeit in Palästina auftreten 
konnten, ist er machtlos .Aber in diesem Falle muß er ein
Beweisstück beibringen („Zeugnis“ heißt es im Luther-
text). So muß er glaubhaft machen, daß das ihm anver­
traute Schaf einem Raubtier zum Opfer fiel und daß er bis 
aufs äußerste versucht hat, dem Löwen etwas zu entrei­
ßen, vielleicht einen kleinen Braten für den Besitzer oder 
Fell, das zu verwerten wäre. Sein Äußerstes zu tun, ist 
Pflicht nach dem Hirtenrecht. Die Erstattungspflicht ent­
fällt, wenn er überhaupt etwas vom geraubten Tier bei­
bringt. Unter diesem überlieferten Hirtenrecht können Sie 
jetzt verstehen, mit welch einem Sarkasmus Amos jenen 
Theologen und Frommen begegnet, die die Fahne „Ret­
tung“ so breit gegenüber seiner Gerichtsverkündigung ent­
rollt haben.

„So hat der Herr gesprochen:
Wie der Hirt rettet

aus dem Maul des Löwen
zwei Wadenbeine

oder einen Ohrzipfel,
so werden die Israelsöhne gerettet, 

die in Samaria sitzen
am Fußende der Couch, 

am Kopfstück des Bettes.
Merken Sie die Ironie? Zwei Wadenbeine! Daraus kann 
man keinen Braten zubereiten. Oder einen Ohrzipfel! Da 
ist nichts zu verwerten. Amos nennt ein Minimum an Be­
weisstücken, das man beibringen kann, um Totalverlust zu 
melden. Nichts anderes als Totalverlust wird mit diesen 
Beispielen deklariert. Man muß also traditionsgeschicht­
lich arbeiten, man muß die Überlieferungen des Hirten­
rechtes kennen und erforschen, um ein solches Wort mit den 
Ohren der ersten Hörer verstehen zu können. Wer solche 
Arbeit ablehnt, könnte sagen: es gibt doch eine Rettung, 
es gibt einen Rest, es wird immerhin etwas von Israel ge­
rettet. Man merkt da nicht mehr die bittere Ironie, die 
trotz des aufgenommenen Stichwortes „retten“ die völlige 
Preisgabe an den Feind verkündet. Das ist schockierender 
Sarkasmus.



98

Es gibt Menschen, die sagen, in der Kirche dürfe man nie 
ironisch werden. Ich glaube auch, daß Ironie und Sarkas­
mus sehr böse sein können. Aber es gibt Situationen, in 
denen Menschen nicht mehr hören können, wenn sie nicht 
schockiert werden. Jedenfalls müssen wir sehen, daß die 
Propheten ihre Hörer schockiert haben, und zwar Leute, 
die sich allzu sicher fühlten. Sie fläzen sich herum auf ihren 
Polstermöbeln, die luxuriös mit Elfenbeinschnitzereien aus­
gestattet sind; Mobiliar nach modernster assyrischer Mach­
art besitzen sie. In Kap. 6 führt Amos das aus- sie räkeln 
sich auf ihren Couchen und auf ihren Liegen bei ihren Ge­
lagen, wo sie Wein aus Kannen saufen, neue Melodien er­
finden und neue Instrumente erproben. In 3,12 deutet er 
die Selbstsicherheit nur an.

Das zweite Beispiel für traditionsgeschichtliche Fragen ent­
nehmen wir Vers 14: „Die Hörner des Altars werden ab­
gehauen“. Was das bedeutet, versteht man natürlich nicht, 
wenn man nicht die Bedeutung der Hörner des Altars aus 
der Tradition kennt. Die Hörner des Altars an den vier 
Ecken sind gleichsam das Packende, das man greifen kann. 
Wenn einer in alten Zeiten der Blutrache ausgesetzt war, 
dann durfte er sich an den Altar flüchten, sich mit beiden 
Händen an ein Horn des Altars klammern und durfte 
nicht weggerissen werden. Es bot Schutz gegen willkür­
liche Strafverfolgung. So hören wir von Adonia in 1.Kön. 
1,50: Er fürchtete sich vor Salomo nach dessen Thron­
besteigung und ging hin und faßte die Hörner des Altars. 
Dasselbe wird von dem alten General Davids, Joab, ge­
sagt, als es nach Salomos Thronbesteigung ein blutiges 
Revirement gab (1. Kön. 2,28)2 „Joab floh in das Zelt des 
Herrn und faßte die Hörner des Altars“. Hier hat man 
eine Asylstätte. Im zweiten Buch Mose 21,13 und 14 heißt 
es: Wenn einem ein Totschlag ohne Absicht passiert ist 
(beim Holzfällen kommt es vor, daß das Eisen von der 
Axt fliegt und jemanden am Schädel trifft), dann kann er 
zu den Hörnern des Altars flüchten. Aber wenn ein Mord 
mit Hinterlist begangen ist, dann darf der Mörder auch 
von den Hörnern des Altars weggerissen werden. Wenn 
Amos jetzt verkündet: „Da werden die Hörner des Altars 
abgehauen und zur Erde fallen“, dann heißt das in seiner 
Stunde: Wenn das Gericht kommt, dann werden auch die 
Altäre kein Asyl mehr bieten; kein geistlicher Zufluchtsort 
wird Israel bleiben.
Wir wissen nicht, ob in Amos Zeiten schon jene Vorstellung 
mit den Hörnern des Altars verbunden war, die wir beim 
Propheten Hesekiel finden (Hes. 43,20). Da heißt es: „Die 
Hörner des Altars sollen mit Opferblut besprengt werden 
und damit sollst du Israel entsündigen und Sühne schaf­
fen“. Da sind die Hörner des Altars nicht nur Zufluchts­
ort, Asylstätte, sondern auch Orte der Entsündigung, der 
Sühne, der Vergebung. Wenn man schon in Amos’ Tagen 
diese Vorstellung mit den Hörnern des Altars verband, 
dann sagt die prophetische Drohung: Es wird für euch 
keine Vergebungsmöglichkeit mehr geben. So erhellt die 
Traditionsgeschichte bestimmte Einzelaussagen.

VI. Worterklärung

Das erste Beispiel nehmen wir aus Vers 2. Ich habe Über­
setzt:

„Nur euch habe ich ersehen 
aus allen Sippen der Erde, 

drum ahnde ich an euch 
alle eure Vergehen“.

Bei Luther finden Sie die Übersetzung: „aus allen Ge­
schlechtern der Erden habe ich allein euch erkannt“. — Er­
kennen — das hebräische Wort, das Luther so wiedergibt, 
wird in der Tat meist mit „erkennen“ übersetzt. Aber was 
soll das hier heißen? „Erkennen“ im Hebräischen meint 
viel mehr, als was wir im allgemeinen darunter verstehen. 
Bei uns vollzieht sich „erkennen“ in der Regel durch 
distanziertes Beobachten. Der alte Israelit „erkennt" aus 
unmittelbarem Umgang, aus dem Gebrauch der Dinge, aus 
dem Kontaktnehmen mit Menschen. So findet sich das 
Wort, das Luther mit „erkennen“ übersetzt, zu unserer 
Überraschung an Stellen, wo wir es nie vermuten würden. 
Im Anfang von 1. Mose 4 heißt es: „Adam erkannte sein 
Weib Eva, und sie ward schwanger“. „Adam erkannte 
Eva“. Da merken wir, wie anders sich „erkennen“ in 
Israel vollzieht als bei uns.
Daneben stelle ich 1. Kön. 1,4: Der König David ist alt ge­
worden und wird im Bett nicht mehr warm. Wie kann man 
einem alt werdenden König etwas Wärme verschaffen? 
Dadurch, daß man ihm ein schönes, junges Mädchen be­
sorgt (1. Kön.1,3). Es ist Abisag von Sunem.Man bringt sie 
dem König, „und sie war ein sehr schönes Mädchen“, wird 
ausdrücklich gesagt, „und umsorgte den König und diente 
ihm“, und sie mußte natürlich auch in sein Bett, damit er 
warm würde; dann heißt es ausdrücklich: „Aber der König 
erkannte sie nicht“ (l.Kön.1,4). „Erkennen“ bedeutet hier 
dasselbe wie 1. Mose 4,1: „geschlechtlich miteinander ver­
kehren“.
Diese Einsicht in die mögliche Wortbedeutung ist wichtig 
für unseren Amostext. Hebräisches „erkennen“ heißt also: 
liebevolle, intime Verbindung pflegen. Wenn Sie von da­
her an unser Wort herangehen: „nur euch habe ich er­
kannt“, dann heißt das nun: „Nur mit euch habe ich liebe­
voll intimen Umgang gepflegt, anders als mit allen Völ­
kern der Erde sonst“.
Doch das genügt noch nicht ganz. Andere Stellen machen 
uns das Besondere noch klarer. Der Prophet Hosea sagt 
Kapitel 8,4: „Sie setzen Könige ein, aber ich erkenne sie 
nicht“. Wir können etwas freier übersetzen: „Ich soll es 
nicht wissen“. Das soll heißen: „Ich werde nicht beteiligt“, 
„man fragt mich nicht“. Erkennen heißt: „beteiligt sein, 
herangezogen werden“. Noch deutlicher wird 1. Mose 
18,19: „Ich habe doch Abraham erkannt, daß seine Kin­
der des Herrn Wege halten und tun sollen und nach mei­
nen Geboten wandeln“. „Ich habe Abraham erkannt“. 
Luther übersetzt: „Ich habe ihn auserkoren“. Der Sinn­
zusammenhang legt die genauere Übersetzung nahe: „Ich 
habe mit ihm Verbindung aufgenommen“, „ich habe ihn 
mit einer Aufgabe betraut“, „zu einer großen Aufgabe 
ausgesondert“.
Am klarsten wird es in der Berufung Jeremias (Jer. 1,5): 
„Ich erkannte dich, ehe ich dich im Mutterleibe bereitete, 
ich sonderte dich aus, ehe du von der Mutter geboren wur­
dest“. Hier heißt „erkennen“ ganz eindeutig: „Ich habe 
dich erwählt“, „berufen“. Doch diese Worte sind vielleicht 
zu verschlissen. Man kann umschreiben: „Ich habe mit dir 
intime Verbindung aufgenommen und dich mit einer Auf­
gabe betraut“. Das klingt zusammen in dem hebräischen 
Wort für „erkennen“. Von dieser Erkenntnis des Sprach-
gebrauchs im Alten Testament versteht man dann Amos
3,2 etwa so: „Ich habe euch liebevoll erwählt im Unter­
schied zu allen Völkern“. Oder: „Ich habe euch ganz per­
sönlich ins Vertrauen gezogen und weiß um euch exklu-



99

siv“. Oder: „Ich habe euch durch meine Willenskundgabe 
zu einer großen Aufgabe ausgesondert“. Dann versteht 
man auch die Fortsetzung besser: „Darum will ich an 
euch heimsuchen alle eure Sünden“. Das nackte Wort „er­
kennen“ erklärt es nicht. So muß man sich hineingraben in 
ein Wort, und das ist eine Freude. Die Konkordanz ist eine 
große Hilfe dabei. Vom besonderen Sinn des Einzelwortes 
her weiß man den Zusammenhang besser zu erklären.

Nun noch ein anderes Beispiel zur Worterklärung aus V.9. 
Es hat Sie vielleicht schon gewundert, wie ich Vers 9 über­
setzt habe. Er lautet.bei Luther in der zweiten Hälfte: 
„Seht, welch ein großes Zetergeschrei und Unrecht darin 
ist“. „Zetergeschrei“ war für Luthers Zeiten treffend. Aber 
was sagt uns schon „Zetergeschrei“? Wir gebrauchen das 
Wort höchstens von Kindern im zweiten oder dritten 
Trotzalter. Das Wort wird im Hebräischen meist ge­
braucht, wenn Gott im Kriegsfall einen Schrecken über ein 
feindliches Heer kommen läßt. So 1. Sam. 5,9: „Als sie die 
Lade trugen, da entstand in der Stadt der Philister ein sehr 
großer Schrecken durch die Hand des Herrn“. Dieser 
Schrecken ist also eine sehr männliche, eine sehr politische 
Sache. In 5. Mose 7,23 kann man sehen, daß das Wort 
eine Verwirrung bezeichnet, die so enorm ist, daß sie zur 
Selbstvernichtung führt. Die Verwirrung führt ein Gemet­
zel herauf. So ist denn auch in 1. Sam. 5,11 direkt die Rede 
von einem „tödlichen Schrecken“, einer „tödlichen Ver­
wirrung“. „Zetergeschrei“ ist also in all diesen Fällen viel 
zu gelinde übersetzt; das Wort besagt „Schrecken“, 
„Verwirrung mit vernichtenden, todbringenden Folgen“. 
In der Regel geht solch ein Schrecken von Gott aus. Aber
bei Amos wird das Wort erstmalig auch von zwischen-
menschlichem Handeln gebraucht. Er spricht im Zusam­
menhang von Gewalttat, von Unterdrückung in Samaria, 
die die Reichen an Armen üben. Nur noch gelegentlich 
wird unser Wort von Menschen ausgesagt, beim Prophe­
ten Hesekiel 22,5 und dann Sprüche 15,16. Den letzt­
genannten Vers muß ich vorlesen, weil er uns besonders 
zum Verständnis hilft: „Besser wenig mit der Furcht des 
Herrn als großer Vorrat und (— ja, nun steht unser Wort 
da —) ,Zetergeschrei*, ,Wirrnis', ,Schrecken' dabei“. Was 
ist gemeint? Ich habe übersetzt: „Terror“. Das ist das ein­
zige Wort, das heute in unserer Sprache genau die Sache 
trifft. Auf terroristische Unterdrückung weist der Zusam­
menhang bei Amos hin: Leute werden vergewaltigt, Mord 
und Raub, Angriff gegen das Leben und gegen den Besitz 
geschieht. So legt also der Zusammenhang und der son­
stige Sprachgebrauch das Wort „Terror“ nahe als das, was 
die Sache wirklich trifft. Reiche terrorisieren Arme, und 
der Gott Israels stellt sich auf die Seite der Schwachen, ge- 
gegen die, die den Terror üben.

VII. Botschaft

Ich möchte zunächst zusammenfassen, was wir als Bot- 
schaft aus den Versen 3—6 und 8 herauszuhören haben. 
Wir haben im einzelnen schon genügend Vorbereitung ge­
leistet, damit wir jetzt die Gesamtaussage dieser weisheit- 
lichen Disputation des Propheten erfassen können.
Machen wir uns zuvor noch einmal klar, was Amos im gan­
zen verkündet. Wir haben es in den Beispielen Vers 11 und 
12 deutlich gehört: Er spricht von einem Feind, der das 
Land erobern wird. Er spricht ironisch von „Rettung“, 
praktisch von Totalverlust. Nachher in Vers 14 und 15 
verkündet er Vernichtung der Altäre, der Heiligtümer und

der Privathäuser. Äußerst provozierende Sprüche mußten 
die führenden Kreise Israels und der Residenz Samaria 
von diesem Propheten anhören. Sie greifen nicht nur Stolz 
und Selbstsicherheit an, sondern zerbrechen jegliche Hoff­
nung, wie Vers 12 besonders deutlich sagt. Gerade ange­
sichts der Schärfe seiner Botschaft, die in mancher Hinsicht 
einmalig ist, will der Prophet nicht unverstanden bleiben. 
In der Denkweise und mit der Didaktik seiner Zeit ringt 
er in den V. 3—6 u. 8 in schrittweise steigernder, zugleich 
kunstvoller und kluger Rhetorik, wie wir sahen, darum, 
daß die Notwendigkeit seiner unerhört erschreckenden 
Verkündigung erkannt wird. Fragend erinnert er an die 
unumstößlichen Gesetze der Weltordnung, wenn er mit 
seinen Beispielen aus dem Leben der Wanderer, der Raub­
tiere, der Jäger und der Städter darauf hinweist, daß ge­
rade auch bei den furchtbaren Ereignissen zurüdezuforschen 
ist nach den auslösenden Faktoren. Der vorläufige Höhe­
punkt in Vers 6b heischt Zustimmung zu der Einsicht, daß 
Unheil auf den Herrn zurückzuführen ist. So sollte sich der 
Hörer der äußersten Aussage nicht verschließen können, 
daß auch die prophetische Verkündigung des Amos, auch 
seine so scharf anklagende und richtende Verkündigung 
nur vom Reden des Herrn her verstanden werden darf. 
Allerdings wird dieser Schluß nicht theoretisch gefordert. 
Thetisch stellt Amos das ihm widerfahrene Geschehnis, das 
nur er bezeugen kann, heraus: „Der Herr hat geredet, — 
wer muß da nicht Prophet sein?“ Das unwiderstehliche 
Wort läßt kein Schweigen zu, sagt er. Auch jeder andere 
in Israel, dem zugestoßen wäre, was den Schafzüchter aus 
Thekoa traf, hätte mit dieser Botschaft auftreten müssen. 
„Der Herr hat geredet“, — das ist die einzige Legitimation 
des Amos. Für die Auswirkung dieses vehementen Eingriffs 
und für die Notwendigkeit seines niederschmetternden 
Verkündigens Verständnis zu erwecken, dem dient seine 
Einschärfung des Fragens nach Ursache und Folge.
Das ist nun eine Botschaft, die heute nicht weniger aktuell 
ist als je. Amos ist einer der ersten biblischen Zeugen, die 
den ganz unausweichlichen Zwang beteuern, der sie zu 
ihrem Botendienst nötigte. Jeremia wird unter solchem 
Zwang leiden und seinen Gott anklagen: „Du bist mir zu 
stark geworden, du hast mich vergewaltigt“ (Jer. 20,1—9). 
Amos bleibt nicht der einzige, der spricht: „Ich mußte, wie 
einer zittern muß, wenn der Löwe in seiner unmittelbaren 
Nähe aufbrüllt“. Paulus legt der Gemeinde in Korinth dar, 
daß eine unweigerliche Nötigung ihn zur Verkündigung 
gebracht hat (1. Kor. 9,16 und 17). Ja, er spricht wörtlich 
von einem „Zwang“, der über ihn kam, um zu sagen, daß 
nicht irgendein Eigenwille ihn zur Evangeliumspredigt ge­
bracht hat. So werden wir angeleitet zu der Einsicht — 
Amos ist in 3,3—6 und 8 ein erster Zeuge, Paulus in sei­
ner Weise der neutestamentliche Zeuge für uns —, daß im 
Alten und Neuen Testament Menschen zu uns sprechen, die 
nicht aus eigenem Willen in die Weltgeschichte hinein­
gewirkt haben. Wir können sie nach ihren eigenen Aus­
sagen nur mißverstehen, wenn wir ihre Stimmen anthropo­
logisch deuten. Das tun atheistische Philosophen wie Ernst 
Bloch. Er spricht bei seinem tiefen Respekt vor den alt- 
testamentlichen Propheten von einer Wunschextension des 
Humanum und davon, daß Amos ein Gespür für soziale 
Gerechtigkeit hatte, daß er bei diesem Gespür für soziale 
Gerechtigkeit einen Jahwe verkündet, der den Leuten den 
roten Hahn aufs Haus setzt und ein schlechter Kompro­
mißler ist für Expropriateure. So wird Amos sozialrevolu-



100

tionär gedeutet. Doch so verstehen wir ihn nicht, wie er 
selbst unbedingt verstanden sein will. Von dem Gott, der 
Israel aus Ägypten herausgeführt hat, von demselben Gott, 
der Israel das Land geschenkt hat, weiß er sich gesendet; 
er redet weder aufgrund eines Sozialprogramms noch aus 
judäischer Feindschaft gegenüber dem Nordreich. Er redet, 
weil der Herr zu reden ihn genötigt hat. So fordert er nach 
seinen Anklagen auch keine Reformen, sondern kündigt 
das richtende Eingreifen seines Gottes an.
Der Interpret, den wir in Vers 7 gehört haben, läßt in aller 
Verhaltenheit die Barmherzigkeit ahnen, die darin liegt, 
daß Gott das Geheimnis seines Willens Menschen anver­
traut. Was Amos anvertraut wurde, ist wahrlich nicht das 
einzige, was Gott Menschen kundtat.

Als zweites und letztes Beispiel für die Erarbeitung der 
Botschaft fassen wir 3,9—15 zusammen. Dabei möchte ich 
die Frage nach der Bedeutung der Gerichtsworte im ganzen 
der Schrift aufwerfen. Denn es wird Sie ja doch mit mir 
die Frage umtreiben: Was kann solch ein Wort, das einem 
Teil des Gottesvolkes, dem damaligen Staat Israel im 
8. Jahrhundert, das totale Ende erbarmungslos ankün­
digte, späteren Zeiten sagen? Was kann es der neutesta- 
mentlichen Gemeinde sagen? Was kann es der Kirche im 
20. Jahrhundert sagen? Halten wir uns vor Augen, was 
Amos in 9—15 sagt. Es ist ein Gerichtswort gegen die, die 
auf Kosten anderer leben (Vers 9 und 10), die in falscher 
Selbstsicherheit ihren Wohlstand genießen (Vers 12).
Wir sollten solche Worte anhaltend hören als Vorausset­
zung der neutestamentlichen Botschaft. Ohne den Ernst 
des Gerichtes bleibt das Kreuz Jesu Christi als Rechtsakt 
Gottes unverständlich, wird aber auch nicht verständlich, 
daß die Apostel des Neuen Testaments sagen können: 
„Wer auf sein Fleisch sät, wird vom Fleisch das Verder­
ben ernten“. Solche Sätze des Neuen Testaments kommen 
leicht zu kurz neben der anderen Seite der Botschaft: 
„Wer auf den Geist sät,wird vom Geist das Leben ernten“. 
Der 1. Johannesbrief sagt: „Wer den Sohn Gottes hat, 
der hat das ewige Leben“, daneben aber steht auch der 
Satz: „Wer ihn nicht hat, der hat das Leben nicht“. Wer 
von dem Heilsgott weicht — Amos hat das in Vers 2 deut­
lich gemacht —, wer den intimen Kontakt, die liebevolle 
Verbindung, die Gott aufgenommen hat, das Anver­
trauen besonderer Aufgaben in der Weltgeschichte ver-
kennt, an dem sucht er heim all sein Versäumen. Wenn
wir das nicht mehr mithören, hören wir das Neue Testa­
ment in seiner vorwärtstreibenden, rettenden Macht nicht 
mehr recht. Ich kann das nur andeuten.
Ein anderes kommt hinzu: Jene Amosworte waren an 
Israel im ganzen gerichtet, an seine führenden Kreise. 
In der Residenz Samaria lebten die, die die Verantwor­
tung trugen für das, was in diesem Teilstaat des Volkes 
Gottes passierte. Da florierte die Bautätigkeit. Wir konn­
ten auf den Vers 15 aus Zeitgründen nicht eingehen, sonst 
hätte ich Ihnen noch viel über Winterhäuser und Som­
merhäuser, die man sich gleichzeitig leisten kann, und 
über elfenbeingeschmückte Häuser mit kultiviertem Mo­
biliar erzählen können. Die blühende Bautätigkeit attak- 
kiert Amos zugleich mit seinem Einsatz für die Schwachen

und die Armen, für die Gottes Grundentscheidung gefal­
len ist. Wir leben nicht mehr in dem engen Horizont Sa­
marias, sondern wissen im 20. Jahrhundert, daß wir mit 
der ganzen Menschheit in einem Boot sitzen. Wir sind ge­
fragt, was wir mit dem tun, was uns anvertraut ist. Wir 
werden uns, wie die EKD-Synode, fragen, ob nicht ein 
Baustop für die Gemeinden zu diskutieren sei, einfach weil 
man verstanden hat, was wir aus Dankbarkeit gegenüber 
dem, der arm ward um unsertwillen, dieser Welt und un­
serer Menschheit schuldig sind. Solches Amoswort wird uns 
aufschrecken zu der Frage, ob wir nicht heute ganz andere 
Fingerzeige auf einen Herrn der Barmherzigkeit hin auf­
richten müssen als die großen Finger unserer schlanken 
Kirchtürme.
Dieser Amos, wenn er auch 800 Jahre älter ist als das 
Neue Testament, hilft uns, das Neue Testament verdeut­
lichen. Die Urgemeinde hatte ja noch keine großartigen 
Sommer- und Winterhäuser und Akademien und Kirch­
türme und was weiß ich nicht alles. Sie lebte noch in ganz 
einfacher Weise. Aber das alte Israel hat durch seine viel- 
hundertjährige Geschichte den Weg des Gottesvolkes mit 
ganz ähnlichen Gefahrenpunkten durchschritten, wie sie 
dem Gottesvolk des Neuen Testaments bis ins 20. Jahr­
hundert hinein auch begegnen. Wir sollen aufmerken, ob 
wir mit Hilfe des Alten Testaments an der einen oder an­
deren Stelle deutlicher merken, was wir von Jesus von 
Nazareth her in unserer Zeit zu tun und zu lassen haben, 
wenn wir ernsthaft bedenken, daß wir alle schon wenig­
stens ein Todesopfer auf dem Gewissen haben, das des 
Gekreuzigten, so wie hier von den Todesopfern in Vers 9 
und 10 gesprochen wird.
Ein Letztes bleibt: Amos sagt radikal das Ende an, das 
Gott ihm in den Visionen vorgestellt hat: „Das Ende ist 
gekommen für mein Volk Israel“. Das ist der eine Ton,
den er in immer neuen Sprüchen verdeutlicht: das Ende
Israels. Andere Propheten sagen, daß nach dem Gericht 
eine neue Zeit kommen wird. Doch die Botschaft des 
Amos muß auch einmal gehört werden. Bestimmte Pha­
sen des Gottesvolkes müssen zu Ende gehen. Der Gott 
Israels verändert bestehende Unrechtsverhältnisse unwi­
derbringlich. Durch Umstürze geht es der neuen Welt 
Gottes entgegen. Wir müssen uns, wenn ich recht sehe, viel 
mehr öffnen für diese Botschaft, die das Alte Testament an 
verschiedenen Knotenpunkten verkündet und die auch im 
Neuen Testament laut wird. Durch Umstürze, auch durch 
schockierende Befreiungen, erschütternde Veränderungen, 
geht es der neuen Welt Gottes entgegen. Das Wort vom 
Ende, das uns Amos einprägt und das er für jene Phase 
des Gottesvolkes zu verkünden hatte, kann uns in seiner 
Weise bereit machen, die eine Botschaft zu hören, die über 
Uppsala stand: „Siehe, ich mache alles neu!“
Damit möchte ich meinen Rechenschaftsbericht über ver­
schiedene Arbeitsgänge des Beobachtens eines biblischen 
Textes abschließen. Ich hoffe, daß Sie gerade, bei aller sach­
lichen Arbeit, etwas von der Gewalt dieser Botschaft ver­
spüren. Vielleicht können wir Jeremia nachverstehen: 
„Fanden sich Worte von Dir, so verschlang ich sie.“ Ernst­
haftes Bibelstudium führt zu der Freude dessen, der „eine 
große Beute kriegt“.



101

Professor D. Heinz-Dietrich Wendland
Die Aufgabe des Laien in der Kirche 
und das politische Engagement des Christen

können das Charisma der Zungenrede oder der Deutung 
der Zungenrede usw. besitzen. Es ist ein großer Gliede­
rungsprozeß, der sich ständig aufs neue durch die Aus­
schüttung der göttlichen Gnadengaben in der Gemeinde 
Christi vollzieht. Und alle diese einzelnen Dienste und
Gnadengaben, die es da gibt bis hinunter etwa zu der

Der Laie als Glied des Gottesvolkes

Wenn man von dem Amt des Laien in Kirche und Ge­
sellschaft sprechen will, so steht man vor der Tatsache 
der Entwicklung einer in der Kirchengeschichte zutage 
getretenen wesentlich negativen Definition des Laien. 
Die Herausbildung des Gegensatzes, eines beamteten 
Klerus, der mit verschiedenartig abgestuften Weihen 
ausgerüstet ist, die Abgrenzung und Abhebung dieses 
Klerus vom Laien hat zu einer Degradierung des Laien 
in der Kirche Christi geführt, und erst der Reformation 
ist es gelungen, eine grundsätzlich andere Position des 
Laien wenigstens theologisch zu definieren, obwohl man 
wirklich nicht sagen kann, daß in den auf die Reforma­
tion folgenden Jahrhunderten diese neue Position des 
Laien auch nur annähernd in zureichendem Maße prak­
tisch in Kirche und Gemeinde in Erscheinung getreten 
wäre. Wir müssen daher mit einer positiven theologischen 
Definition des Laien beginnen.
Der Laie ist das mündige Glied, das voll berechtigte und

Gnadengabe der Verwaltung sind miteinander konsti­
tutiv für die Einheit des Leibes Christi. Ausdrücklich 
wird in 1. Kor. 12 die Fülle der Charismen und Dienste 
unter dem Gleichnis des Leibes dargestellt. Von hier aus 
gesehen muß man auch die Freiheit dafür haben, die 
Laien mit Funktionen innerhalb des Gottesdienstes zu 
beauftragen, etwa mit der Funktion des Lektors, der 
Epistel und Evangelien in der Gemeinde liest; solche li­
turgischen Funktionen können von diesem vollchristlichen 
Status des Laien ausgeübt, brauchen von diesem keines­
wegs ausgeschlossen gedacht zu werden.
Selbstverständlich bedeutet das Gesagte nicht eine Nivel­
lierung innerhalb der Gemeinde Christi. Innerhalb ihrer 
Einheit auf dem Boden der Gleichheit aller derer, die 
an der eschatologischen Gotteskindschaft teilhaben, gibt 
es Ordinationen und Beauftragungen zu bestimmten 
Ämtern, gibt es verschiedenartige Ämter des Gemeinde­
vorstehers, des Diakons, der Gemeindehelferin und an­
derer Ämter. Aber es kommt jetzt darauf an, daß wir 
diese Unterschiede der Ordinationen, diese Unterschiede 
der Vollmachten von der Einheit des Gottesvolkes aus

vollgültige Glied des Gottesvolkes, der an der Gnade
und der Verheißung des ewigen Lebens vollen Anteil 
hat. Die positive Definition muß also eindeutig am An­
fang stehen. Der Laie ist kein Untertan einer kirchlichen 
Obrigkeit. Der Laie kann auch nicht dadurch definiert 
werden, daß ihm bestimmte kirchliche Ordinationen, 
Weihen und die damit in Zusammenhang stehenden
Ämter fehlen, sondern er ist zu definieren nach den
neutestamentlichen Zeugnissen, etwa des ersten Petrus- 
briefes, oder des paulinischen Kirchenbegriffes als dieses 
vollgültige Glied des Gottesvolkes, das ja im ersten 
Petrusbrief zugleich als das heilige Priestertum bezeich­
net wird. Wir denken unwillkürlich an Martin Luthers 
Definition des Christen, der aus der Taufe herauskommt
und so sich im Vollbesitze der göttlichen Gnaden und
der Anwartschaft auf das Reich Gottes befindet. Letzten 
Endes ist dieser Begriff der Begriff der eschatologischen
Existenz des Christen, der in der Anteilhabe am Gegen-
värtigen und in der hoffnungsvollen Erwartung des zu­
künftigen Gottesreiches seine irdische Existenz führt, so­
lange diese ihm hier in dieser Welt zugemessen ist. 
Daher ist nun der Laie der Christ im vollen Sinne des 
Wortes. Wir denken etwa an 1. Kor. 12, an jenes Bild 
der vielfältigen Charismen und Dienste, das dort von 
dem Apostel Paulus entworfen wird. Diese verschieden­
artigen Charismen, Gnadengaben und Dienste sind den 
verschiedensten Gliedern der Gemeinde zugeteilt. Jeder 
dieser Dienste, jedes dieser Charismen hat seine eigene 
Würde, Ehre und Vollmacht. Jedes ist unentbehrlich, 
keines kann durch das andere ersetzt werden. Nicht alle 
können Apostel, Propheten und Lehrer sein, nicht alle

von dieser aus gesehen werden sie immer 
relative Unterschiede sein können, denn auch alle

sehen, und
nur
Ordinationen innerhalb der Kirche Christi, alle Ämter 
innerhalb der Kirche Christi sind ja nur dazu da, der 
Oikonome, d. h. dem Aufbau des Gottesvolkes, dem 
Aufbau der Kirche Christi im Ganzen zu dienen. Daraus 
geht schon hervor, daß der Laie auf gar keinen Fall
nur ein Untertan sein kann, daß er auch auf gar keinen
Fall nur ein passiver Empfänger göttlicher Gnadengaben 
sein kann, die etwa durch die Amtsträger der Kirche
vermittelt werden, sondern daß er als Empfänger der
Gnaden zugleich etwa in Mission und Diakonie das 
aktive, die Kirche in der Welt repräsentierende Glied 
des Gottesvolkes ist, dem der Mund zum Zeugnis gegeben 
wird und dem von Christus her die Vollmacht zum 
Dienst der Liebe in den Nöten der menschlichen Exi­
stenz verliehen wird, also rundum nach allen Seiten hin 
ein aktiver Repräsentant, ein aktives Glied, ein aktiver 
Zeuge und ein aktiver Diener Christi und des Gottes­
volkes auf Erden.

Die WELTLICHE CHRISTENHEIT

Von hier aus gesehen wollen wir nun zweitens den christ­
lichen Laien im besonderen als den Träger der von mir 
sogenannten weltlichen Christenheit in das Auge fassen. 
Es ist hier nicht meine Aufgabe, im einzelnen von der 
heute besonders schwierigen und großen missionarischen 
Aufgabe des Laienchristentums in einer säkularen Welt 
zu sprechen. Erstens verstehe ich davon zu wenig, und 
zweitens ist mein Thema insbesondere hingewendet in 
die Welt des politischen Gemeinwesens und in die Welt 
der menschlichen Gesellschaft. Hier bleibt also eine Lücke, 
die früher oder später auszufüllen dringend notwendig 
sein wird.
Unter der weltlichen Christenheit verstehe ich:



102

1. die Gesamtheit aller derjenigen Christen, die in den 
Funktionen und Aufgaben von Gesellschaft, Staat, Wirt­
schaft und Kultur tätig sind. Da tritt nun sofort her­
vor, wie unangemessen das Wort „Laie“ in diesem Zu­
sammenhang im Grunde ist, und ich wünschte, es käme 
endlich jemand, der in der Lage wäre, dieses Wort ab­
zuschaffen und durch ein besesres zu ersetzen. Leider bin 
ich persönlich dazu jetzt noch nicht imstande gewesen. 
Denn in diesem eben genannten Funktionen und Rollen 
von Gesellschaft, Staat und Wirtschaft ist ja der Laie 
eben grade nicht der Laie, sondern steht er den Theo­
logen als der Sachkundige, als der Fachmann, der in 
einem ganz bestimmten weltlichen Bereich zu Hause ist 
und da seine Lebensarbeit tut, da seinen Beruf hat, 
gegenüber. In der weltlichen Christenheit muß sich von 
daher gesehen eine ganz neuartige Verhältnisbestimmung 
von Theologe und Laie ergeben, über die meines Er­
achtens bisher noch viel zu wenig nachgedacht worden 
ist, die ich aber nachher in einer vorläufigen Definition
versuchen will zu erfassen.

antreten. Schon Johann Hinrich Wichern hat diese Auf­
gabe vor 120, 130 Jahren ganz klar vor sich gesehen, nur 
daß er aus Gründen, die ich hier nicht erörtern kann, 
diese Aufgabe noch nicht hat wirklich in Angriff nehmen 
können.
Der höchste Leitmaßstab für die Arbeiten der Dienst­
gruppen der weltlichen Christenheit ist die Agape, ist 
die Liebe Christi, ist die christliche Nächstenliebe, welche 
in der heutigen Welt auch die Fernsten zu unseren Näch­
sten macht, Menschen, die in Biafra oder in Indien an 
Hunger leiden und sterben, zu unseren Nächsten macht. 
Und von hier aus, von der Agape, der Liebe Christi, 
haben wir dann das Verhältnis zu denjenigen abgekürzt 
gesagt human-ethischen Leitbegriffen und Maßstäben zu 
suchen, die wie z. B. die Begriffe der Freiheit, Gerechtig­
keit, der Mitmenschlichkeit, der Partnerschaft, der Hu­
manität in aller Munde sind, und die in der modernen 
christlichen Sozialethik gleichfalls eine tragende Rolle 
spielen.

2. Der engere Begriff der weltlichen Christenheit besagt, Die Prinzipien der gesellschaftlichen Diakonie
daß aus der Gesamtheit dieser in der Welt lebenden,
arbeitenden Christen nun aktive Christen und christliche
Dienstgruppen, Dienstgemeinschaften der weltlichen 
Christenheit hervortreten, die sich in der Welt der Ge­
sellschaft, ihren Nöten und Konflikten, unter den Lasten 
und Leiden des gegenwärtig lebenden Menschen eine 
ganz bestimmte Aufgabe ersehen und erwählt haben. 
Diese Aufgabe kann im traditionellen Sinne eine Auf­
gabe der evangelischen Diakonie im engeren Sinne sein, 
also Stichwort Bethel, Fürsorge, Krankenpflege, Erzie­
hungs-Diakonie, sozialpädagogische Diakonie und der­
gleichen mehr.
Wir aber wenden uns hier einem neuen Gebiet der christ­
lichen Diakonie zu, das wir in den letzten zehn Jahren 
mehr und mehr gewöhnt worden sind als das Gebiet der 
gesellschaftlichen Diakonie zu bezeichnen, wohin auch 
die sog. politische Diakonie eingeschlossen zu denken 
ist. Hier handelt es sich um die Zuwendung der aktiven 
Dienstgruppen der weltlichen Christenheit zu den großen 
sozialen Problemen und Krisen der modernen Gesell­
schaft, in die sie hineinzuwirken, dienend hineinzutreten 
unternimmt. Das ist das Eigentümliche. Aus der weiten 
weltlichen Christenheit treten diese aktiven Dienstge­
meinschaften der weltlichen Christenheit hervor. Wir 
haben Ansätze dazu in den Trägern der kirchlichen 
Sozialarbeit, z. B. unseren evangelischen Sozialsekretä­
ren, in den Industriepfarrern, in den kirchlichen Sozial­
ämtern; nicht zuletzt in dem großen Mitarbeiterstab der 
heutigen Evangelischen Akademien, Ansätze, die aber 
nun, wie ich meinen möchte, mit aller Entschiedenheit 
weiter zu entwickeln sein werden.
Die weltliche Christenheit in diesen ihren Dienstgruppen 
stellt sich die Frage: Wo sind die eigentlichen sozialen, 
ökonomischen und anderen Nöte und Krisen der heutigen 
Gesellschaft? Welches sind die Lasten, die der Mensch 
der gegenwärtigen Gesellschaft in und durch die Insti­
tutionen, in welchen er lebt, zu erleiden und zu tragen 
hat? Wie können wir ihm hier helfen? Wie können wir

Wenden wir uns von hier aus gesehen jetzt sogleich den 
leitenden Prinzipien der gesellschaftlichen Diakonie zu, 
die diesen Dienstgruppen der weltlichen Christenheit ob­
liegt. Das erste dieser Prinzipien möchten wir bezeichnen 
als das Prinzip der kritischen Solidarität. Wir stehen 
in einer Solidarität mit den Menschen der gegenwärtigen 
Gesellschaft dadurch, daß wir ihre Mitmenschen sind.
Wir wissen aber auch um jene tiefere Solidarität, die
uns mit ihnen verbindet, daß wir nämlich vor Gottes
Angesicht allzumal Sünder sind, die jener Herrlichkeit 
entbehren, die ihnen eigentlich, wenn sie ein gottgemäßes 
Dasein hätten, zukommen würde. Wir leben aber noch 
aus einer anderen Solidarität heraus mit den Menschen 
unserer Gesellschaft als christliche Laien zusammen, näm­
lich aus der durch die Liebe Christi neu in die Welt ge­
brachte und im Ringen mit den Mächten des Bösen und 
der Sünde sich befindenden Liebe Christi. Diese Liebes­
solidarität ist das Entscheidende, wovon wir hier an un­
serem Orte auszugehen haben.
Diese Liebessolidarität aber ist eine kritische Solidarität. 
Sie sagt nämlich Nein, sie sagt nicht Ja zum Bösen im 
Menschen, sie sagt nicht Ja zu allen geistigen Moden, Ideen 
usw. der heutigen Gesellschaft und des heutigen Men­
schen, sondern sie ist gleichsam geleitet von dem kritisch- 
prophetischen Wort des Alten und Neuen Testaments, 
der Feind aller Ungerechtigkeiten, der Feind aller, auch 
der sozialen Dämonien, der Zerstörungen und Perver­
tierungen der menschlichen Existenz und der mensch­
lichen Gesellschaft.
Also kritisch, nicht einfach in der Akkomodation, nicht 
einfach in der Haltung der Anpassung treten die Dienst­
gruppen der weltlichen Christenheit, tritt die gesellschaft­
liche Diakonie in die Nöte und in die Konflikte der 
gegenwärtigen Gesellschaft hinein. Sie kann sich nicht 
einfach den Größen, die es dort gibt, ein- und unter­
ordnen. Sie kann sich nicht einfach den Ideologien oder

hier nach dem apostolischen Maßstab von Galater 6, 2
Weltanschauungen, die es dort gibt, ein- und unter-

helfen: „Einer trage des anderen Last, so werdet ihr das 
Gebot Christi erfüllen“? Das ist die Fragestellung, unter 
welcher die Dienstgruppen der weltlichen Christenheit

ordnen. Das ist durch die eschatologische Existenz des 
Gottesvolkes, durch unsere Anteilhaberschaft am gegen-
wärtigen und am kommenden Gottesreiche ausgeschlossen
und unmöglich gemacht, daß wir in die Haltung einer



103

solchen unkritischen Anpassung oder Akkomodation ver­
fallen könnten.
Freilich muß andererseits gesagt werden, dieses Prinzip 
der kritischen Solidarität ist zweitens mit dem Prinzip 
der Offenheit verbunden, das heißt der Offenheit nach 
allen Seiten, der Offenheit für die gegenwärtigen Reali­
täten. Das Prinzip der Offenheit muß also zugleich ver­
standen werden drittens im Sinne des Prinzips der 
Modernität der gesellschaftlichen Diakonie. Wir haben 
es mit der Gesellschaft der Gegenwart zu tun, nicht mit 
jener Gesellschaft zu den Zeiten der Apostel, nicht mit 
der vortechnischen, nicht mit der vorindustriellen, nicht 
mit der vorrationalen Gesellschaft, sondern mit den Men-
schen und Institutionen der Gesellschaft von heute, von
morgen und übermorgen. Das besagt das Prinzip der 
Modernität.
Dadurch wird die andere, für uns alle ja wohl selbst­
verständliche Einsicht keineswegs aufgehoben, daß die 
Kirche Christi durch die Jahrhunderte, durch die Jahr­
tausende hindurch lebt, und in Jahrhunderten und Jahr­
tausenden ihre geistlichen Erfahrungen sammelt und 
konzentriert. Aber diese eben so gesammelten und kon­
zentrierten Erfahrungen sind immer wieder neu in jeder 
Gegenwart für den Menschen, der heute mein Partner 
ist, der heute von Gott mir als mein Nächster gegenüber- 
gestellt wird, einzusetzen. Und ich denke hier an das 
Wort eines großen Auslegers der Heiligen Schrift in.
letzten Menschenalter, an ein Wort von Adolf Schlatter:
„Die Liebe lebt für die Gegenwart.“ Das ist das Prinzip 
der Modernität. Das ist das wahre Prinzip der Offen-
heit nach allen Seiten. Hier ist, wenn ich recht sehe, noch
eine bestimmte Abgrenzung gegen katholische wie auch 
protestantische Traditionen zu vollziehen.
Als sich in der Mitte des vorigen Jahrhunderts die 
Kirchen in Europa zum ersten Mal auf der ganzen Breite 
der werdenden säkularen weltlichen Gesellschaft, also 
der sich selber interpretierenden Gesellschaft gegenüber­
sahen, haben sie die mannigfachsten Arten und Weisen
von christlicher Verbandsbildung erfunden und zustande 
gebracht: Verbände von christlichen Arbeitern, von‘christ-
lichen Bauern, von katholischen Akademikern, von evan­
gelischen Handwerkgesellen und wie sie damals in den 
Ursprungszeiten der Caritas und der evangelischen Dia­
konie in der Mitte des vorigen Jahrhunderts geheißen 
haben. Nun bedeutet aber dieses Prinzip der christlichen 
Verbandsbildung zugleich etwas ungemein Gefährliches, 
nämlich die Selbstabschließung der christlichen Gemeinde 
von der Welt, die Unmöglichmachung des wirklich mis­
sionarischen und diakonischen Ansatzes und Einsatzes 
der weltlichen Christenheit.
Die Geschichte der christlichen Verbands- oder Block­
bildung seit der Mitte des 19. Jahrhunderts ist unlöslich 
verbunden mit der Entwicklung höchst gefährlicher 
Antiressentiments. Selbstverständlich sind wir nicht 
liberal, selbstverständlich sind wir antisozialistisch und
antimarxistisch usw. Wir grenzen 
uns als Christen zusammen.

uns ab, wir schließen

Ich bestreite nicht, daß es ein legitimes geistliches Mo-
tiv gibt, daß Christen sich, wenn ich mich einmal 
so ausdrücken darf, — sich aneinander festhalten, sich 
miteinander und durcheinander zu stärken versuchen, 
miteinander sich einen Weg durch die Welt zu bahnen

versuchen. Das ist das legitime geistliche Motiv der 
christlichen Gemeinschaftsbildung überhaupt. Aber wenn 
es zu den Antiressentiments führt, wenn es statt in die 
Welt hinein aus der Welt heraus führt, wenn es zur 
Abstempelung des Mitmenschen als des Nichtgläubigen, 
als des Säkularen usw., als des bloß Außenstehenden 
führt, dann ist hier ein, wie ich meinen möchte, sehr 
gefährliches falsches Selbstbewußtsein der christlichen 
Gemeinde mit im Spiel.
Diejenige christliche Gemeinde und Kirche, die wirk­
lich eine dienende sein will, muß den Prinzipien der 
Solidarität, wenn gleich der kritischen, wie wir gesehen 
hatten, den Prinzipien der Offenheit und den Prinzipien 
der Modernität in der vollen freien und freimütigen 
Hingabe an den Menschen der Gegenwart und seine Pro­
bleme und Nöte folgen. Das sind die Leitlinien, auf die 
wir hier besonders zu achten haben.
Dabei gibt es hier nun ein theologisches Grundproblem, 
um das schon Luther zeit seines Lebens gerungen hat, 
um die Frage nämlich, wie Christperson und Weltperson 
in einer Existenz zu verbinden seien. Luther hat darauf 
zum Beispiel mit seinem Begriff des Berufes geantwortet. 
Er hat gesagt, daß die Christperson ihren Glauben, ihre 
Liebe, ihre Hoffnung gerade im Raume der Weltperson, 
das heißt also in den weltlichen, ökonomischen, gesell­
schaftlichen und politischen Funktion des Menschen in 
der Welt zu bewähren, zu realisieren habe. Und an die­
ser Grundansicht der Dinge haben wir wohl auch noch 
bis auf diese Stunde unsererseits festzuhalten.
Man muß freilich die außerordentliche Belastung, die 
hier für den Christen entsteht, klar in das Auge fassen.
Was man in theologischen Formeln leicht ausdrücken
kann, ist im praktischen christlichen Dienst des Laien in 
seinem Betriebe, in seinem Büro, in seiner Werkstatt, in 
seiner Berufsfunktion, in seinem politisch verantwort­
lichen Handeln und Tun oft sehr schwer in die Tat um­
zusetzen.
Wir werden also von vornherein damit rechnen, daß 
dieses christliche Handeln, also diese Realisation des 
Handelns der Christperson in der Welt einen prag­
matischen Charakter, einen fragmentarischen Charakter 
trägt, also den Charakter des Unvollendeten. Nur gilt, 
daß man daraus in keiner Weise die Folgerung der 
Resignation oder die Folgerung der Ermattung ableiten 
dürfte. Denn eben dieses so schwierige Handeln der 
Realisation der Christperson in den Funktionen und 
Ämtern der Weltperson, das ist es ja gerade, was unter 
der Verheißung der Vollmacht Christi, unter der Ver­
heißung und Segnung der Liebe Christi steht. Und des­
wegen gilt auch hier, daß Resignation oder gar Ver­
zweiflung nach Luther geradezu eine der Hauptformen 
des Unglaubens sein würden, des Mangels an Zutrauen 
zu der Fülle der universalen Reichweite der göttlichen 
Verheißung, die auf jedem vollgültigen und vollberech­
tigten Mitgliede des Gottesvolkes in dieser Welt liegen. 
Das dürfte hier der entscheidende Impuls der Ermuti­
gung sein, der entscheidende Impuls, daß wir uns immer 
wieder aufrichten dürfen, daß wir die müden Knie, um 
in Anlehnung an ein Wort des Hebräerbriefes zu spre­
chen, immer wieder stärken und uns immer wieder auf­
richten dürfen und daß wir den Kampf, der uns ver­
ordnet ist, mit Geduld in dieser Welt führen können 
und führen dürfen.

8



104

POLITISCHE UND TRANSPOLITISCHE EXISTENZ

Eine ganz bestimmte Abwandlung des Problems, von 
dem wir hier jetzt zuletzt gesprochen haben, ist nun das 
Verhältnis der transpolitischen und der politischen Exi­
stenz des Christen. Es ist wiederum davon auszugehen,
daß er als jenes vollgültige Glied des Gottesvolkes eine
eschatologische Existenz hat in der Anteilhabe am 
gegenwärtigen und kommenden Gottesreiche. Das ist 
seine eschatologische Existenz. Es wird auch hier gelten, 
daß diese eschatologische Existenz niemals in den Insti­
tutionen der Gesellschaft unterzubringen ist. In einem 
schlichten Bild geredet, mit Kopf und mit Herz ragt der 
christliche Laie über alle möglichen Institutionen der
Gesellschaft hinweg und hinaus, weil er eben ständig in
zwei Dimensionen lebt, in der Dimension des kommen­
den Gotetsreiches und in der Dimension der Welt und 
des weltlichen Berufes, die nun freilich auch unter be­
stimmten Einsetzungen und Zusagen und Verheißungen 
Gottes stehen, von denen noch ein Wort zu sagen sein 
wird.
Mit derselben Energie muß nun aber zweitens gesagt
werden, daß der Christ wie jeder Mensch eine politische 
Existenz hat. Apolitisch kann der christliche Laie nicht 
leben und existieren. Dann würde er verantwortungslos 
handeln gegenüber der Gesellschaft, deren Glied er nun
einmal nach göttlicher Geschichtsfügung ist, 
und in der gesellschaftlichen Rolle, an

an dem Orte 
dem sozialen

Standort, an dem er sich befindet. Der Christ hat wie 
jeder Mensch eine durch und durch politische Existenz, 
und der Ohne-Mich-Standpunkt etwa, auf das politische 
Gemeinwesen angewendet, wäre auch nur ein negativer 
Ausdruck der politischen Grundexistenz jedes Menschen, 
ein Standpunkt freilich, der zur Destruktion, zur Zer­
störung des Staates letzten Endes geradezu in die An-
archie hineinführen müßte. Eben darum handelt es sich
nun, um das Verhältnis der politischen und der trans- 
politischen Existenz des Christen.
Nun gibt es ganz bestimmte neutestamentliche Texte,
die zwar keine christliche Lehre vom Politischen dar­
stellen, keine christliche Staatslehre, die aber wohl be­
stimmte Punkte und Kennzeichen schon markieren, Texte, 
in denen zum ersten Mal in Erscheinung tritt, um es so 
auszudrücken, wie die Kirche Christi auf andere gesell­
schaftliche Institutionen stößt, mit der Realität anderer 
gesellschaftlicher Institutionen in Kontakt kommt. Den­
ken wir zum Beispiel einen Augenblick an jene Haus­
tafeln in Kol. 3, 18ff., in 1. Petr. 2, in Eph. 5, 21 ff., 
wo die Gegenüberstellung der Gemeinde Jesu Christi mit 
der gesellschaftlichen Realität, mit dem Sozialgefüge des 
Oikos, des spätantiken Hauses, einschließlich der Skla­
ven und der Freigelassenen stattfindet. Was vollzielt sich 
hier? In den Aussagen der Haustafeln? Es vollzieht sich 
eine sehr charakteristische Relativierung der weltlichen 
Autoritäten. Denn jetzt ist ja der neue Kyrios, der gött­
liche Herr Christus als die entscheidende Größe und Norm 
in Erscheinung getreten. Jetzt ist nicht mehr die pater- 
nale Autorität des Hausvaters die entscheidende und 
absolute Größe, jetzt ist nicht mehr die Autorität des 
Cäsar in Rom die letzte abschließende Norm und Größe. 
Das Imperium ist nicht mehr die letzte Wirklichkeit der 
Welt. Alle weltlichen Größen und Autoritäten sind für 
die Gemeinde Christi jetzt relativiert durch das In-

Erscheinung-treten des neuen Kyrios, des neuen göttlichen 
Herrn Christus und die Glaubens- und Gehorsamsbin­
dung an ihn. Das heißt also, daß die weltlichen Autori­
täten und die gesellschaftlichen Gefüge sozusagen ihr 
religiöses, ihr metaphysisches Schwergewicht verlieren.
Von Christus her findet eine entscheidende Qualitäts­
veränderung mit allen politischen und gesellschaftlichen 
Gefügen statt. Sie sind eben nicht mehr die letzten 
Normen und die letzte Wirklichkeit. Das ist ungeheuer 
gewichtig gerade in dem ökumenischen Dialog, den wir 
heute in der Ökumene etwa mit dem Nationalismus asia­
tischer und afrikanischer Staaten und Völker und Stämme
zu führen haben, wo in der Metamorphose und Auf-
nahme einer üblen europäischen Tradition nun wieder 
von neuem die Nation in den Rang der absoluten Norm, 
des Letztgültigen, der alles umschließenden Wirklichkeit 
eingesetzt wird. In den kritischen Dialog mit solchen 
Bewegungen wie etwa dem modernen afro-asiatischen
Nationalismus ist es von entscheidender Bedeutung, daß
man von der eben bezeichneten Position ausgeht.
Die Haustafeln zeigen noch etwas zweites. Sie zeigen 
nämlich die von der Herrschaft Christi vorgenommene 
kritische Annahme und Rezeption. Ja, die Christen leben 
als Eltern und Kinder, als Ehegatten innerhalb der Ord­
nung des Oikos, des Hauses der damaligen Zeit. Dieses 
Gefüge wird also rezipiert, aber es wird kritisch rezi­
piert. Von der göttlichen Herrscherstellung und Autorität 
des auferstandenen und erhöhten Christus her ergibt sich
ein ganz neuer Maßstab zur Qualifizierung von Ehe
und Familie, zur Qualifizierung der väterlichen und der 
elterlichen Autorität. Und hier haben wir daran zu 
denken, daß Christus die alten Götter des Staates, des 
Imperiums, der Ehe, des Hauses, der Fruchtbarkeit, diese 
kosmopolitischen Gottesheiden gestürzt hat. Das ist eine 
ungeheure Entgötterung der Welt. Das ist die negative, 
die Gerichtsseite seines Heilwerkes.
Daraus ergibt sich aber ein ganz neues Verhältnis. Schon 
in den neutestamentlichen Texten — Römer 13 wäre 
noch hinzuzunehmen — beginnt die Welt in ihrer Welt­
lichkeit, wie das moderne Theologen ausgedrückt haben, 
in Erscheinung zu treten. Die entgötterte Welt, die säku-
lare Welt beginnt offenbar zu werden. Nicht die Men-
sehen des 19. und 20. Jahrhunderts, sondern Christus 
ist es, der die Welt säkular macht. Und darum haben 
wir gerade, so paradox das klingen mag, von Christus 
her die Säkularität der Welt anzunehmen und zu be­
jahen. Sie ist nicht mehr die von Göttern erfüllte Welt, 
sie hat eben jetzt nicht mehr die ewigen sakrosankten 
Seinsordnungen, an denen nichts zu ändern ist, sondern 
die säkulare Welt wird nun zugleich auch die veränder­
liche, die veränderbare, die werdende Welt, die dyna­
mische Welt, die nicht mehr in den Rahmen ewiger 
sakrosankter Seinsordnungen von A bis Z verharrt und 
immer mit sich selbst identisch bleibt, sondern sie wird 
jetzt wirklich zu der geschichtlichen Welt.
Auch in Römer 13 läßt sich in Vers 1 bis 7 etwas ähn­
liches ablesen; erstens insofern, als hier Gott derjenige 
ist, der durch seine Anordnung die jeweils vorhandenen 
politischen Herrschaften und Gewalten gestiftet und ein­
gesetzt hat. Diese haben also ihren eigenen Ursprung in 
dem Schöpferhandeln Gottes. Sie bedürfen gar keiner
anderen Rechtfertigung, sie bedürfen nicht einer beson- 

von der Kirche her,deren zusätzlichen Legitimierung



105

sondern sie ruhen auf dem Befehl, d. h. auf der Anord­
nung Gottes des Schöpfers, so wie ja auch die Ehe nach 
Markus 10 auf der Anordnung des Schöpfers beruht. 
Er hat sie geschaffen, den Mann und das Weib, und so 
füreinander bestimmt, daß sie „ein Fleisch“ miteinander
werden sollen. Das ist, wenn ich es so ausdrücken darf,
die weltliche Theonomie, der weltlich-göttliche Ursprung 
dieser gesellschaftlichen Gefüge wie Ehe und Haus auf 
der einen Seite und Staat auf der anderen Seite.
Nun ist aber noch etwas anderes an Römer 13 sehr be­
merkenswert, was gerade für unsere gegenwärtige öku­
menische Weltdiskussion von großer Bedeutung ist. Der 
Staat ist in Römer 13 nicht die Quelle des Rechts, nicht 
der Setzer des Rechts, sondern lediglich der Schützer und 
der Anwalt des Rechtes, der den Rechtsbrecher ergreift 
und der verdienten Strafe zuführt, und den guten, d. 1 
im bürgerlichen Sinn gut und ordentlich lebenden Bürger 
mit seinem Lob bedenkt. Die Ausdrücke, die der Apostel 
Paulus hier gebraucht, entstammen dem politischen Leben 
und dem Staatsrecht seiner Zeit. Hier ist eine Konzep­
tion des Rechtsstaates vorhanden, natürlich nicht in dem 
Sinne, wie wir dieses Wort in der modernen Juristen­
sprache bezüglich der Demokratie gebrauchen. Aber die 
Ursprünge einer Staatskonzeption liegen hier vor, in 
welcher die politische Gewalt dazu von Gott geordnet 
ist und den Zweck hat, der Erhaltung des Rechts und 
der Rechtsordnung zu dienen, so daß wir in Frieden und 
Ordnung relativ in dieser Geschichtszeit miteinander 
leben können. Und damit hängt es auch zusammen, daß 
sich dann in der ersten Christenheit die Fürbitte für die 
politischen Inhaber der politischen Gewalt sehr früh auf 
Grund jüdischer Vorbilder entwickelt hat.
Selbstverständlich ist nun des weiteren hinzuzufügen, 
daß die politische Situation des gegenwärtigen Christen
sich an einem entscheidenden Punkte gegenüber der 
Situation der apostolischen Kirche völlig verändert hat. 
Diese Veränderung ist im wesentlichen hervorgerufen 
worden durch die Entwicklung der modernen Demo­
kratie, einer Demokratie, die bekanntlich den einzelnen 
Staatsbürger zum aktiven und verantwortlichen Mit­
träger des politischen Gemeinwesens macht, so daß es 
jetzt kein einfaches Verhältnis mehr hierarchischer Art 
von Obrigkeit und Untertanen gibt, sondern den freien
Staatsbürger, der an der Regierungsbildung auf dem
Wege von Wahlen seinen legitimen und gültigen Anteil 
hat und nimmt. Und wenn ich das Wort freier Staats­
bürger ausspreche, dann bedeutet das, daß die Herrschaft, 
die politische Macht in diesem demokratischen Staats­
wesen unter der Vorbedingung der Freiheit der Bürger 
dieses Gemeinweseris zustandekommt, unter der Vorbe­
dingung der Gleichheit der Bürger dieses Gemeinwesens 
vor den Gesetzen, so daß es hier wohl noch den rela-
tiven funktionalen Unterschied von Regierung und 
Bürger gibt, aber nicht mehr den kategorial-hierarchischen
Unterschied und Gegensatz der politischen Führung zu 
demjenigen, der nur ein Untertan ist und der, wie etwa 
in den heutigen totalitären Staaten, die Befehle der 
politisch-geistigen Kommandozentrale entgegenzunehmen 
hätte.
Diese Situation bedeutet nun zweierlei:
1. Die neue Belastung des Gliedes der weltlichen Chri­
stenheit mit neuen Tätigkeiten und Verantwortungen, 
2. aber auch die unvergleichliche Chance in der Mit­

Wirkung z. B. an der Legislative, an der Gesetzgebung 
usw., in der Mitwirkung an der politischen Willensbil-
dung etwa durch politische Parteien und andere Ver­
bände, mitzuwirken an der Sicherung und Erhaltung 
von Freiheit, an der Herstellung einer relativen sozialen 
Gerechtigkeit. Das Urproblem der modernen Demo-
kratie ist ja, wenn ich so sagen darf, die rechte Balance,
das rechte Gleichgewicht zwischen Freiheit und Herr­
schaft. Und eben darauf sollten politisch verantwort­
lich tätige Christen ihr besonderes Augenmerk richten. 
Daß diese Balance immer wieder neu hergestellt wird, 
daß das politische Gemeinwesen also nicht entweder a) 
durch die absolute Freiheit in anarchische Auflösung ge­
stürzt wird, ebensowenig aber b) nach der Seite des 
totalitären Systems in eine neue, hierarchische Privilegien- 
Gesellschaft verwandelt wird, in der nur ganz bestimmte 
privilegierte Funktionäre und kleine Schichten, die ge­
samte Macht verwalten.

Gefährdungen der Demokratie

Die Demokratie hat freilich eine Schwäche, die zugleich 
ihr größter Vorzug ist. Sie ist nämlich diejenige Staats­
form, die insoweit die gefährdetste von allen Staats­
formen ist, die schwierigste von allen Staatsformen ist,
als sie ethisch an den einzelnen Menschen die höchstdenk-
baren Ansprüche stellt und daher immer nur eine Min­
derheit vorhanden ist, die in der Lage ist, dieses Maß 
des Anspruches an persönlicher Aktivität, an persön-
lichem Engagement, an politischem eigenem Ethos wirk-
lich zu realisieren. Gerade diese Situation sollte von den
christlichen Laien als den Gliedern der weltlichen Chri­
stenheit scharf und deutlich ins Auge gefaßt werden.
Es gibt auch noch andere Gefährdungen der modernen 
Demokratie. Es gibt z. B. die Erscheinung, die ich als 
technokratischen Imperialismus bezeichne, d. h. die mo­
dernen Großstaaten haben und besitzen das Atommono­
pol. Auf diesem Weg hat sich eine qualitative und quan­
titative Veränderung der Macht vollzogen, die uns noch 
gar nicht allen zur Genüge zum Bewußtsein gekommen 
ist. Es scheint sich mir zu zeigen, daß die traditionellen 
demokratischen Regierungskontrollen, z. B. durch das 
Vorhandensein eines Parlaments, Kritik der Regierung 
durch die öffentliche Meinung, vielleicht eines Tages gar 
nicht mehr ausreichen werden als Kontrolle der unge­
heuren atomaren Machtzusammenballung in diesen tech­
nokratischen Imperien, wie z. B. den Vereinigten Staaten 
oder Rußland, oder in naher Zukunft vielleicht auch in 
China. Heinz Eduard Thödt hat mit Recht darauf hin­
gewiesen, daß die Frage der politischen und der ethi­
schen Kontrollen dieser modernen Machtphänomene, die 
etwas erst in den letzten Jahrzehnten Gebildetes dar­
stellen, noch völlig ungelöst ist, und daß es auch die 
christlichen Theologen, die christlichen Ethiker und 
Sozialethiker auf den Plan ruft.
Eine weitere Gefährdung des modernen Staatswesens 
besteht in der Überhandnahme der Expertenbürokratie, 
in der immer stärkeren Überhandnahme und Ausweitung 
der zuständigkeiten des Fachmanns. Die Differenzierung 
der modernen Gesellschaft, die immer weiter gehende 
Arbeitsteilung, ihre zunehmende Technisierung und Ver­
wissenschaftlichung machen überall den Einsatz einer 
Unzahl von wissenschaftlich oder mindestens technisch



106

vorgebildeten Fachleuten notwendig. Damit tritt aber 
zugleich ein politisches und ethisches Phänomen auf, daß 
ich als Expertenborniertheit beschreiben möchte. Das 
heißt, der moderne technologische und wissenschaftliche 
Experte sieht nur einen ganz winzigen Ausschnitt, er 
hat das Gesamte des politischen Gemeinwesens, er hat die 
politische Gesamtverantwortung seiner Personalität gar 
nicht mehr wirklich im Auge, es weiß sich nur zuständig 
für einen ganz bestimmten, winzig kleinen Fachbereich.
Und sowie er diesen aus irgend einem Grunde einmal zu
verlassen genötigt ist, wird er in charakteristischer Weise 
moralisch unsicher. Er weiß sich dann nicht mehr, wenn 
ich das so im Bilde ausdrücken darf, sicher zu benehmen, 
er verliert sozusagen den sicheren Gang, weil er sein 
Fachgebiet verlassen hat.
Hier muß die Neubildung eines politischen Ethos ein­
setzen, für das gerade die Träger der weltlichen Chri­
stenheit sich mitverantwortlich wissen müssen, natürlich 
nur mitverantwortlich, denn in der modernen Welt bil­
den die Christen ja nicht allein das politische Gemein­
wesen, wie wir alle wissen, sondern es gibt alle mög­
lichen säkularen nichtchristlichen Menschen unter der 
Sonne, mit denen wir in diesem Gemeinwesen ko­
operieren müssen. Aber die aufgewiesenen, kurz ange­
deuteten Gefährdungen der modernen Demokratie sind 
uns allen gemeinsam, ob wir Christen oder Nichtchristen 
sind. Diese müssen wir mit den Mitteln eines neuen 
lebendigen politischen Ethos alle miteinander in Angriff 
nehmen, da muß es eine Kooperation zwischen Christen 
und Nichtchristen geben.
Eine spezifische Gefährdung des modernen Staatswesens, 
die nun im wesentlichen eine Bemerkung zu unseren 
deutschen Verhältnissen ist, scheint mir die folgende zu

aus den Krisen der Weimarer Demokratie nun endlich 
zu ziehen. Und ich finde, daß die Christen ihre Zeit­
genossen die Pflicht und Verantwortung haben, auf 
solche Aufgaben aufmerksam zu machen haben. Denn 
für die weltliche Christenheit gilt genau dasselbe Gesetz, 
das für die Schöpfer der evangelischen Diakonie gegolten 
hat. Wir sind die Vorreiter, wir sind die Pioniere, wir 
sind die Entdecker, wir entdecken neue Aufgaben, wir 
entdecken Notstände in der Gesellschaft, die bisher noch 
kein Mensch gesehen hat. So haben die Väter der evan­
gelischen Inneren Mission und Diakonie vor 120, vor 
130 Jahren gehandelt und gedacht, und das ist auch das 
Urbild für die Tätigkeit der weltlichen Christenheit und 
ihrer Dienstgruppen in unseren Tagen, wenn ich die 
Dinge recht zu erkennen vermag.

Der Laie trägt die Hauptlast

sein: wir haben zwar nun seit dem zweiten Weltkrieg
eine politische Demokratie. Aber diese politische Demo­
kratie, eine bestimmte Weise der Regierungsbildung, 
ein Grundgesetz, das bestimmte politische Organe an-
ordnet, diese politische Demokratie ist bei uns noch 
weitgehend ohne historisch-gesellschaftlichen Unterbau. 
Ihr fehlt die Selbstverständlichkeit der gesellschaftlichen 
Demokratie, ihr fehlt die Universalität der gesellschaft­
lichen Demokratie, daß man sich nämlich auch außerhalb 
politischer Gremien demokratisch als Partner anderer 
Gesellschaftsgruppen und als gleichberechtigter Partner 
anderer Menschen in demselben Gemeinwesen benimmt 
und aufführt, deren Existenzberechtigung, deren soziale 
Rolle und Funktion man dadurch anerkennt, daß man sie 
als Partner annimmt und rezipiert, was in anderen Ge­
sellschaftsverfassungen keineswegs selbstverständlich ist.
Dieses Ethos der gesellschaftlichen Demokratie, dieses 
Ethos der gegenseitigen Respektierung und Annahme als 
gesellschaftlichen Partner, was sowohl für Gruppen wie

Die Hauptlast der Tätigkeit und die Hauptlast der 
Verantwortung in der gesellschaftlichen politischen Dia­
konie tragen demnach die mündigen, aktiven, christlichen 
Laien. Der kirchliche Amtsträger, der Ordinierte, also 
der Pfarrer oder der Bischof kann niemals in demselben 
Sinne politisch tätig sein wie der christliche Laie. Der 
Gemeindepfarrer zum Beispiel oder der Bischof einer 
Landeskirche sollten außerhalb des politischen Handelns 
und Geschehens stehen und verbleiben. Durch den Voll­
zug ihrer Ämter sollten sie vielmehr die transpolitische 
Tendenz der christlichen Gemeinde und aller Christen 
bezeugen. Und wenn jemand nun unter den eben genann­
ten Personen politisch besonders befähigt ist, dann muß 
er auf die Ausübung seiner geistlich-kirchlichen Amts­
funktion verzichten und dann auf das politische Feld 
treten und dort handeln. Aber er kann nicht Bischof und 
Parteifunktionär, er kann nicht Pfarrer und hervor­
ragender politischer Führer in einer Person sein. Das 
würde unseres Erachtens mit der Universalität der Kirche 
auch der Universalität des Evangeliums Schaden tun, 
wobei ich unter Universalität hier verstehe, daß die 
Kirche als die Verkünderin dieses göttlichen Evangeliums 
für alle Schichten und für alle Menschen der Gesellschaft 
zugänglich sein und zu ihnen einen Zugang suchen 
muß.
Deshalb sollte auch, um eine weitere Konsequenz zu
ziehen, unseres Erachtens auch die Gesamtkirche, eine 
Landeskirche oder die EKD mit politischen Worten so
selten hervortreten als nur möglich. Sie sollte aber dann

Arbeitgeber und Arbeitnehmer als auch für die einzelnen 
Menschen im Gemeinwesen gilt, — dieses Ethos der
Partnerschaft scheint mir besonders bei uns notwendig 
zu sein, und es ist völlig abwegig mit der politischen 
Bildung erst in der Oberklasse einer Schule oder auf 
der Universität zu beginnen. Diese hat im Kindesalter 
einzusetzen, eben im Sinne dieses Ethos der gesellschaft­
lichen Demokratie, hat in der Volksschule einzusetzen.

damit hervortreten, wenn es sich um entscheidende 
prinzipielle Fragen, z. B. des Weltfriedens oder des 
inneren sozial-gesellschaftlichen Friedens handelt. Wenn 
sie also dann zum Ost-West-Problem ein Wort sagt, etwa 
mit Hilfe der Denkschrift einer von ihr eingesetzten 
Kammer, dann kann das eine gute und wirksame Sache 
sein. Aber je sparsamer, je seltener und dann je voll-
gewichtiger sie sich zu
desto besser für die Kirche und Gesellschaft sein. Die

Nur auf diesem Wege werden wir Deutschen zu einer
gesellschaftlichen und das heißt zu einer standfesten 
Demokratie kommen. An diesem Punkte sind die Lehren

politischen Grundfragen äußert,

Menschen der säkularen Gesellschaft werden sich dann 
nicht bevormundet fühlen und die Menschen der Kirche 
sind dann nicht mit Aufgaben belastet, die sie ständig 
gar nicht lösen können.
Dagegen muß es die politischen Dienstgemeinschaften
von Christen geben a) innerhalb der Parteien, b) über­



107

parteilichen Charakters, in denen auch die laufenden 
politischen Fragen, Nöte, Aufgaben, zum Beispiel die 
Strafrechtsreform behandelt werden. Wie glücklich wären 
wir, was leider keineswegs der Fall ist, wenn es eine 
einheitliche Meinung zu den Grundfragen der Straf­
rechtsreform unter den Christen unserer Tage geben 
würde. Aber das ist freilich nur ein Beispiel für sehr 
viele. Eine ungeheure Fülle neuer gesellschaftlicher Fragen 
und Notstände ist in der Ökumene entstanden, und wir 
haben davon gehört, daß die Weltkirchenkonferenz über 
„Kirche und Gesellschaft in einem revolutionären Zeit­
alter“ (Juli 1966 in Genf) und in Uppsala zu einer Reihe 
von solchen Fragen in sehr nachdrücklicher Form Stel- 
tung genommen haben.
Damit kommen wir nun zu einem Grundzug unserer 
modernen Gesellschaft, den wir keineswegs verschweigen
dürfen, und zwar ist das ihr revolutionärer Grundzug.
Wir befinden uns heute in einer sozialen Weltumwälzung, 
die vor allen Dingen die Kontinente Asien, Afrika und 
Lateinamerika ergriffen hat, wo alle alten sozialen Ge­
füge, Traditionen, Lebenszusammenhänge umgebildet, ja 
umgewälzt werden. In diesen Prozeß werden auch die 
Kirchen in jenen Kontinenten und weit darüber hinau 
hineingezogen. Der dynamische Prozeß der modernen 
säkularen technisierten Gesellschaft läßt die Kirche kei­
neswegs unbetroffen.
Nur ein einziges Beispiel, das ich aus Afrika wählen 
will: legitimerweise hat vor hundert und hundert­
zwanzig Jahren die christliche Mission sich dort auf das 
damals allein beherrschende soziale Gefüge des Stammes 
eingestellt. Sie hat innerhalb der Grenzen und der so­
zialen Gefüge der Stämme missioniert, und daraus sind 
eine Fülle von Stamemskirchen entstanden. Heute aber 
entstehen in Afrika neue Staatswesen, politische Bewe­
gungen und Ideologien, Gewerkschaften und Parteien, 
es bilden sich neue Proletariate in den Großstädten, in 
den Industrielandschaften Afrikas wie bei Johannesburg 
oder im rhodesischen Kupfergürtel usw. Da entstehen 
soziale Probleme von neuem, wie wir sie in der Mitte 
des vorigen Jahrhunderts in Europa und in Deutschland 
zu bewältigen gehabt haben und großenteils von der 
Kirche her gerade nicht bewältigt haben, so daß uns die 
größten Teile der proletarischen industriellen Lohn­
arbeiterschaft dann schließlich scheinbar endgültig ver­
loren gegangen sind. Hier stehen die Kirchen also vor 
der ungeheuren Aufgabe, sich selber umzuformen, selber
neue mobile Formen und aktive Formen von Gemeinde
und Dienstgemeinschaften der weltlichen Christenheit 
zu entwickeln, um in diese großen Konflikte und Nöte
der modernen säkularen Gesellschaft eingreifen zu
können.
Das Gesagte gilt selbstverständlich nicht nur von Afrika. 
Ich habe nur ein ganz bestiumtes Beispiel wählen wollen 
Selbstverständlich lösen sich die Stammeskirchen nicht 
von heute auf morgen auf, aber sie sind in einem tief­
greifenden Prozeß der Umbildung begriffen, weil sie 
sich jetzt auf neue politische und gesellschaftliche Part­
ner beziehen müssen, weil ein ganz neues Gegenüber zum 
Beispiel von Staat und Kirche in Afrika heute in Er­
scheinung getreten ist, das es vor fünfzig Jahren über­
haupt noch gar nicht gegeben hat. Das alles muß also 
ins Auge gefaßt und neu bedacht werden, und vielleicht 
fühlen wir, wie hier die Prinzipien der Offenheit der

Modernität und der kritischen Solidarität nun wieder 
von höchster aktueller Bedeutung sein müssen.

Kirche im Schmelztiegel der Umwälzung

Was wir hier in sehr groben und viele offene Stellen 
lassenden Umrissen dargelegt haben, steht für mich unter 
einer oder zwei theologisch-soziologischen Voraussetzun­
gen, die ich zum Schluß möglichst klar aussprechen möchte. 
Ich lehne mich dabei an Formulierungen meines katho­
lischen Münster’schen Kollegen Karl Rahner an, mit dem 
ich gerade an diesen Punkten völlig übereinstimme.
Die Kirchen — ich spreche jetzt im ökumenischen Plural 
— die Kirchen der Welt sind in einer Weltdiaspora­
situation. Sie alle, auch die größten unter ihnen, ein­
schließlich der römisch-katholischen Kirche sind Minori­
tätskirchen, und die Weltchristenheit wird in zunehmen­
dem Maße, was natürlich mit der heutigen sogenannten 
Bevölkerungsexplosion zusammenhängt, eine Minoritäts­
christenheit in der Welt sein. Das schafft eine Lage, die 
theologisch noch keineswegs genügend durchdacht wor­
den ist. In dieser Lage kommt es nun darauf an, die 
christlichen Gemeinden wieder zu aktiven Missions­
zentren zu machen, was sie doch, wie wir alle wissen, 
großen Teils eben gerade nicht sind.
In den Jahrhunderten der traditionellen Volks-, Landes­
und Staatskirchen haben wir uns daran gewöhnt, mit­
unter sehr fleißig und sehr korrekt und sehr gut ein 
kirchliches Erbe zu verwalten. Aber in der Stunde, die 
jetzt geschlagen hat, genügt es nicht mehr, irgendein 
noch so reiches kirchliches Erbe gut und treu und korrekt 
zu verwalten. Jetzt heißt es: zu neuen Ufern lockt ein 
neuer Tag; jetzt haben wir uns auf neue Wege zu be-
geben, jetzt haben wir Experimente zu machen, jetzt
bedürfen wir neuer missionarischer und diakonischer 
Dienstgemeinschaften, die sozusagen in das Dickicht, in
den Urwald der uns umgebenden säkularen Gesellschaft
vorstoßen, um die Kirche an Orten präsent zu machen,
wo sie heute gerade nicht vorhanden ist.
Das ist ein durchaus illusionsloses und durchaus uto­
pieloses Bild der christlichen Wirklichkeit. In dem näch­
sten Jahrhundert wird es ganz bestimmt keine Landes-, 
Volks- und Staatskirche des alten Stils mehr geben, und 
wahrscheinlich werden auch viele noch heute in Europa 
zum Beispiel bestehende Rechtsbindungen, die aus frühe­
ren Jahrhunderten herstammen, sicher allmählich auflösen 
oder in zunehmendem Maße ausgehöhlt werden. Die Kir­
che der Zukunft ist eine Minderheitskirche, die Kirche der 
Zukunft wird eine Gemeindekirche sein müssen, die 
Kirche der Zukunft wird eine Missionskirche sein müs­
sen, die Kirche der Zukunft wird eine Kirche der gesell­
schaftlichen Diakonie sein müssen.
So, in dieser Weise soll sie dann, was nun freilich in 
einem eigenartig paradoxen Verhältnis zu ihrem Minori­
tätscharakter steht, Träger des universalen Evangeliums 
sein, des universalen göttlichen Wahrheitsanspruches 
Christi und des Evangeliums sein. Ihre Wirksamkeit 
wird, je länger je mehr auf immer größere Schwierig­
keiten stoßen. Der eigentümliche Härtegrad, welcher 
dem Denken und dem Leben, der Existenzform der Men­
schen in der technisierten Zivilisation unserer Tage zu 
eigen ist, wird immer strenger und fester ausgeprägt. 
Deswegen werden die Lasten, die auf die Kirche als



108

ganze und auf die Träger der weltlichen Christenheit 
in Zukunft gelegt werden, sehr viel größer sein als bis­
her. Ein bequemes, nur Traditionen vor sich herwälzen­
des Christentum wird in Zukunft die Probe der Bewäh­
rung nicht bestehen können. Das heißt natürlich nicht, 
daß wir sämtliche Ideologien und geistigen Moden der 
gegenwärtigen Gesellschaft einfach einen Blankoscheck 
ausstellen und unsere Zustimmung geben.
Diese Grenzziehung war früher schon ganz kurz ange­
deutet worden, aber es ist eben notwendig, in völliger 
Offenheit, in völliger Bereitschaft für den ganz anders­
artigen Partner in den kritischen Dialog mit ihm einzu­
treten, z. B. in den kritischen Dialog über das, was wir 
miteinander auf dem Boden desselben europäischen oder 
afrikanischen Gemeinwesens unter Freiheit, unter den 
Freiheitsrechten des Bürgers verstehen wollen, oder was 
wir unter der relativ zu erreichenden und zu sichernden

Forderung angemeldet werden, daß wir in Zukunft noch 
ganz andere Typen von Laien brauchen werden, als sie
uns jetzt zur Verfügung stehen, Typen von
der industriellen Gesellschaft, Typen von

Laien
Laien aus

aus 
der

Welt der mittleren und akademisch gebildeten Tech­
niker, oder was Sie sonst als Beispiel wählen wollen. 
Jedenfalls muß die soziale Begrenztheit und Beschränkt­
heit unserer Mittelklassenkirche durchbrochen werden. 
Das ist nicht eine rein soziale oder sozialwissenschaftlich 
begründete Forderung. Es wäre falsch, wenn Sie das so 
interpretieren würden. Das würde ein weittragendes 
Mißverständnis geben. Das ist vielmehr eine theologische 
Forderung, weil auch in den sozialen Existenzformen der 
Kirche Christi die Universalität der uns aufgetragenen
Botschaft vom Reiche Gottes in Jesus Christus zum

sozialen Gerechtigkeit verstehen wollen, was
einander gesellschaftspolitisch tun wollen, um

wir mit- 
die Bil-

dung heimatloser, hausloser, ethosloser Proletariate zu 
verhindern. Das sind Themen unseres gemeinsamen 
Dialogs.
In diesen Themen ist nun zugleich immer eine imma­
nente verborgene missionarische Problematik, theo-

Tragen kommen soll, zur Geltung kommen soll. Eine 
Mittelklassenkirche ist einfach nicht in vollem Sinne 
christlich-theologisch und sozial-ethisch glaubwürdig. Sie 
kann nur glaubwürdig werden, wenn sie ihren Anspruch, 
das Evangelium für alle Schichten der Gesellschaft und 
für alle Menschen zu verkündigen, auch zu realisieren 
anfängt.
In allen diesen Dingen sind wir in der Ökumene wie 
hier bei uns zu Hause überhaupt erst am Anfang eines
neuen gewaltigen welt- und kirchengeschichtlichen Pro-logische Problematik enthalten, denn die Entscheidung

in den kritischen Dialogen über das, was zu tun sei, zesses. Wir sind im Überschritt in eine völlig neue Periode
hängt ja unlöslich mit unseren anthropologischen Vor­
stellungen und Konzeptionen zusammen. Und da tritt im 
kritischen Dialog dann sehr bald — immer wieder habe 
ich das in den letzten zwanzig Jahren erfahren — die
Frage auf, was ist denn dieser Mensch, von dem wir
gemeinsam sprechen? Was ist denn diese Humanität, auf
die wir uns gemeinsam verpflichten wollen? Was ist denn
dieses Tun für den Frieden, auf das wir uns gemeinsam
einlassen wollen? Woher kommt denn dieser Mensch, 
wohin geht dieser Mensch eigentlich? Und in dem Augen-
blick, wo diese Ursprungsfragen gestellt werden, sind
wir mitetn in dem theologischen Dialog, sind wir mitten 
in dem missionarischen Dialog, wo es darauf ankommt,
auch — neutestamentlich ausgedrückt — Rechenschaft 

uns ist, über diezu geben über die Hoffnung, die in
Verheißungen für den Menschen, die Gott uns gegeben 
hat.
Freilich ist nun noch eine letzte, sehr entscheidende

der Gesellschaft der Welt- und der Kirchengeschichte 
begriffen. Das müssen wir uns klarmachen. Alle unsere 
Traditionen sind in den Schmelztiegel der großen Um­
wälzung geworfen, und wenn Sie mir ein Wortspiel 
gestatten wollen: bewahren werden wir nur dasjenige, 
was wir bewähren, was wir als Verkündiger, was wir 
als politisch und sozial verantortlich handelnde Christen 
wirklich bewähren. Und dieses Bewährte kann dann, 
wenn Gott Gnade gibt und Herzen öffnet, auch anderen 
Menschen als glaubwürdig erscheinen.
Dabei ist in all dem Gesagten nun nicht etwa an die 
vollkommen abwegige Utopie einer Verchristlichung der 
Gesellschaft oder Verchristlichung des Staates gedacht. 
Es gibt keine christliche Gesellschaft für uns, es gibt keine 
christlichen Staaten und es gibt keine christliche Politik, 
aber wir haben mit den anderen Menschen auf dem 
Boden des politischen Gemeinwesens uns um Freiheit,
Gerechtigkeit und Frieden zu sorgen und uns zu be-

Konsequenz zu ziehen, für die eigentlich ein ganz neuer 
Vortrag notwendig sein würde, die ich jetzt nur andeuten
kann. In einem höchst peinlichen Mißverhältnis zu dem
von mir bisher Ausgeführten steht nämlich die Tatsache 
der sozialen Beschränktheit und Begrenztheit unseres 
überkommenen Landeskirchentums und unserer über­
kommenen Ortskirchengemeinde.
Machen wir uns doch ein für allemal und eindeutig
klar, daß wir in einer typischen Mittelklassenkirche 
leben, der weder Mission und Diakonie in der Intelligenz 
der säkularen Gesellschaft bisher gelungen sind, noch 
auch der wirkliche Einbruch in die Angestelltenschaft 
oder die breiten Massen der Lohnarbeiterschaft. Viel­
mehr haben wir es hier eben mit einem tragischen Erbe 
aus der Kirchen- und Sozialgeschichte des 19. Jahrhun­
derts zu tun. Darüber kann ich im einzelnen nicht spre­
chen, es muß hier nur die Aufgabe aufgestellt und die

mühen und, wenn ich das in ein Schlagwort zusammen­
fassen darf: auch wir Christen sind für die Humani­
sierung der Macht, für die Humanisierung der mensch­
lichen Gesellschaft, für die Ausräumung sozialer Kon­
flikte, für den sozialen Frieden mit den anderen zu­
sammen verantwortlich. Und wir sollten die Kooperation 
nun ausnützen zu dem kritischen Dialog, von dem in 
diesen Ausführungen, wenn auch nur andeutungsweise, 
die Rede gewesen ist.
In all unserem Tun stehen wir unter der Verheißung, der 
Leitung und der Führung der Kirche durch den Heiligen 
Geist Gottes, und wir dürfen davon überzeugt sein, daß 
der Heilige Geist die Kirche noch nie nach rückwärts, 
sondern immer nach vorwärts geführt hat. Und im 
Namen des Evangeliums und im Namen des Heiligen 
Geistes haben wir auch rein geschichtlich gesehen eine 
offene Zukunft der Kirche vor uns.



109

Dr. Hermann Timm

Die Theologie und das 
physikalisch-technische Weltverhältnis 
des neuzeitlichen Menschen

Ein Berufenerer als ich es bin hatte heute an dieser Stelle 
über das Thema „Die Theologie und das physikalisch- 
technische Weltverhältnis des neuzeitlichen Menschen“ 
zu Ihnen sprechen sollen, nämlich der am 28. Juli ver­
storbene Professor Günter Howe. Es ist mir ein Bedürf­
nis, mit seinem Namen zu beginnen. Howe ist es gc 
wesen, der mich in die Fragestellungen eingeführt hat, 
die ich jetzt an seiner Statt, aber in seinem Geiste mit 
Ihnen erörtern möchte.
Die naturwissenschaftlich-technische Intelligenz ist die 
dominierende geistige sowohl als auch politische Groß­
macht unserer Welt. Ihr huldigt man gleichermaßen im 
Westen wie im Osten, im Norden wie im Süden unseres 
Erdballs. Macht und Ohnmacht der Waffen wie der Ge­
danken bemessen sich heute an der Höhe der Kapitals­
anlage, die man in das Geschäft der natur- und sozial- 
wissenschaftlichen, technologischen und zivilisatorischen 
Forschung investiert hat. In dieses Geschäft, so meine ich 
nun, seien heute auch die christlichen Kirchen aller Her­
ren Länder mit verwickelt. Sie werden es lernen müssen, 
auf diesem noch ungewohnten Felde mit den ihnen an­
vertrauten Talenten zu wuchern, so schwer es auch fallen 
mag. Eine andere Wahl haben sie nicht, es sei denn die 
Wahl jenes unnützen Knechtes, der sicher gehen wollte
und sein Talent vergrub. Sie wissen, wie 
endete.

es mit ihm

„Treibet Handel, während ich fort bin“ (Luk. 19, 13). 
Lassen Sie mich versuchen, nach und nach zu erläutern, 
was damit heute gemeint sein könnte. Ich werde in drei 
Schritten vorgehen, die sowohl historisch, als auch the­
matisch angesetzt sind. Ein erster Teil beschäftigt sich 
mit dem Beginn der neuzeitlichen Naturwissenschaften; 
thematisch handelt er von der mehr theoretischen oder 
intellektuellen Dimension unseres Themas. Der zweite 
Teil beschäftigt sich mit der sozialen Frage des 19. Jahr­
hunderts; thematisch handelt er von der bildungsge­
schichtlichen Dimension des Themas. Der dritte schließlich 
wird von unserer Gegenwart und nächsten Zukunft, von 
dem, was man „Atomzeitalter“ nennt, handeln. Im Vor­
dergrund sollen dort die politischen Implikationen der 
heutigen Naturwissenschaft und Technologie stehen. — 
Soviel zur vorläufigen Orientierung.

I.

Die eigentümliche Bewußtseinsstellung der modernen 
Welt hat ihren Ursprung in der klassischen Physik des 
17. und 18. Jahrhunderts. Wahrheit im Sinne dieser 
Physik ist eine objektive, eine demonstrierbare Erkennt­
nis, denn sie kann von jedermann jederzeit im Experi­
ment nachvollzogen werden. An der experimentellen 
Naturwissenschaft hat die Menschheit erstmals die Er-

Fahrung eines methodisch objektivierbaren Erkenntnis­
fortschrittes gemacht. Diese Erfahrung ist es, aus der die
Selbstgewißheit und der Fortschrittsglaube des Zeitalters 
lebt, das sich im Gegensatz zu der „alten“, der „anti­
quierten“ Zeit des Mittelalters stolz die Neuzeit, die 
moderne Zeit nennt. Ihre Parole heißt „Aufklärung“, 
heißt Befreiung aus der Bevormundung durch die Welt­
anschauung der Bibel und des kirchlichen Dogmas zu 
der Freiheit eines rationalen Bildes der Natur und einer 
rationalen Ordnung des menschlichen Lebens im Kleinen 
wie im Großen. Im allgemeinen Bildungsbewußtsein be­
sitzen die Bahnbrecher der neuzeitlichen Physik eine fast 
mythische Potenz. Man sieht in ihnen die Symbolfiguren 
der Neuzeit insgesamt, zumal dann, wenn sie zu Mär­
tyrern der kirchlichen Reaktion auf die Naturwissen­
schaft geworden sind. Denken Sie an Kopernikus, der 
dem geozentrischen Weltbild der Bibel, wie es in der 
kirchlichen Tradition dogmatisiert worden war, das helio­
zentrische entgegensetzte. Denken Sie an Giordano Bruno, 
der im Jahre 1600 von der Kirche auf dem Scheiter-
haufen verbrannt wurde, weil er ein enthusiastischer
Prediger der neuen Lehre des Koperikus war. Und den­
ken Sie an Galileo Galilei, der wenig später, 1633, von 
der Kirche zu einem förmlichen Widerruf seiner Thesen
gezwungen wurde, durch die er das Kopernikanische
System experimentell glaubte bewiesen zu haben.
Die kirchengeschichtliche Bedeutung des Galilei-Prozesses
läßt sich wohl gar nicht hoch genug veranschlagen. Er
hat nicht nur damals die aufstrebenden Naturwissen­
schaften aus den katholisch beherrschten Ländern Süd-
und Südosteuropas vertrieben; er ist bis heute hin für
viele der geradezu klassische Beweis für die prinzipielle 
Unvereinbarkeit von christlichem Offenbarungsglauben 
und moderner Wissenschaftsgesinnung geblieben.
Geben wir uns nicht der Meinung hin, das eben Genannte 
ginge ja nur zu Lasten der katholischen Kirche. Was 
immer von einer Kirche im Namen des einen Gottes 
gesagt, getan oder auch nicht getan wird, dafür werden 
die andern Kirchen mit zur Verantwortung gezogen. In 
der Frage der Schuldverhaftung hat die Welt die kirch­
liche Verkündigung von der Einheit des Leibes Christi
immer ganz ernst genommen. Ich glaube, nicht 
recht.

zu un- 
14

Lassen Sie mich daher, um uns Protestanten jedes Alibi 
zu nehmen, noch einen vierten Naturwissenschaftler bei 
Namen nennen: Charles Darwin. Im Schöpfungsbericht 
am Anfang der Bibel steht, Gott habe die Gattungen 
der Lebewesen in einzelnen, jeweils neu angesetzten 
Schöpfungsakten geschaffen, den Menschen aber am Ende 
der Reihe direkt aus sich, aus Gott selbst, mit Leben 
begabt. Darwin hingegen machte durch seine Evolutions­
theorie erdrückend wahrscheinlich, daß die Gattungen 
keine ewigen, unveränderlichen Wesenheiten seien, sich 
vielmehr nach und nach die eine aus der andern ent­
wickelt hätten, daß folglich auch der Mensch — und hier 
wurde die Theorie anthropologisch akut — wohl eher 
vom Affen als von Gott abstamme. Der seinerzeit mit 
höchster religiöser und existentieller Leidenschaft ge­
führte, in Deutschland besonders durch Ernst Haeckel 
forcierte Streit zwischen Mose und Darwin war wohl 
der letzte Waffengang zwischen Glaube und Natur­
wissenschaft, bei dem noch fast alle Schichten des Volkes 
auf der einen oder andern Seite engagiert waren. Für



110

viele unserer Groß- und Urgroßväter hat er mit dem 
definitiven Sieg der Wissenschaft über Mose geendet, und 
das hieß für sie: mit der definitiven Abkehr vom christ­
lichen Glauben insgesamt.
Für viele, ja für ganze Schichten des Volkes ist während 
des 17. und 18. Jahrhunderts die klassische Physik und 
während des 19. Jahrhunderts die Biologie zu einer 
intellektuellen Anfechtung geworden, denen ihr Glaube 
nicht gewachsen war. Die Tiefe dieser Anfechtungen 
können wir Heutigen wohl kaum noch nachempfinden, 
weil wir es uns inzwischen abgewöhnt haben, dem In­
tellekt überhaupt irgendein positives oder negatives Mit- 
spracherecht in Sachen des Glaubens einzuräumen. Wir 
müssen es aber als ein historisches, wenn auch existentiell 
unzugänglich gewordenes Faktum konstatieren, daß der 
Geist der experimentellen Naturwissenschaft es gewesen 
ist, der während der letzten dreihundert Jahre den 
großen Abfall vom christlichen Glauben motiviert hat.
Namhaft unterstützt worden ist er dabei nur durch die
Erfahrung der Konfessionskriege, in denen Christen im 
Namen des einen Gottes einander Dinge angetan haben, 
die erst in den Konzentrationslagern unseres Jahrhun­
derts wieder ihresgleichen finden sollten.
Der christlichen Kirche ist es nicht gelungen, den neu­
artigen Fragen, die von der Naturwissenschaft der Neu-
zeit her an sie gestellt wurden, auf eine für das Laien­
volk einsichtige und überzeugende Weise gerecht zu wer­
den. So mußte ihr die Welt der naturwissenschaftlich­
technischen Bildung mehr und mehr entgleiten. Auf sich 
allein gestellt, hat diese Welt am Ende sich selbst zu 
einer bewußt antichristlichen Weltanschauung verabsolu­
tiert. Die Theologie hat indirekt dazu beigetragen, weil 
sie jahrhundertelang der Naturwissenschaft immer nur 
die aristotelisch-thomistische Metaphysik oder einzelne 
herausgerissene Bibelsprüche entgegenhielt. Dem helio­
zentrischen Weltsystem des Kopernikus und der Him­
melsmechanik von Kepler und Newton wurde unablässig 
der Satz aus Josua 10 Vers 13 konfrontiert, in dem es 
heißt, Gott habe auf Bitten Josuas die Sonne fast einen
ganzen Tag lang am Himmel still stehen lassen, damit
Israel durch den Einbruch der Dunkelheit nicht gehindert
werde, die Rache an seinen besiegten Feinden auszu-
kosten. Dieser Gott war für die Physiker des 17. Jahr­
hunderts unglaubwürdig geworden, und zwar nicht aus
moralischen, sondern aus physikalischen Gründen. Mit
ihren Fragen allein gelassen, suchten sie in ihrer eigenen 
Wissenschaft die Antworten, die sie bei der christlichen 
Theologie nicht mehr finden konnten. In der Wissen­
schaft aber konnte man diese Antworten nur finden, 
sofern man deren verobjektivierende Methodik meta­
physisch hypostasierte. Das zur materialistischen Welt­
anschauung verabsolutierte Weltbild der klassischen Phy­
sik ist zu einem Religionsersatz für das Christentum, zu 
einem Gegengott für den wissenschaftlich unglaubwürdig 
gewordenen Gott der Bibel geworden. Dieser moderne 
Wissenschaftsglaube hat sowohl die Monismusbewegung, 
als auch den historischen Materialismus des 19. Jahr­
hunderts inspiriert. Im Deutschen Monistenbund etwa, 
deren Ehrenvorsitzender der schon einmal genannte Ernst 
Haeckel war, ist lange darüber diskutiert worden, ob
man nicht beim Reichstag um Zulassung als öffentliche,
den Kirchen gleichgestellte Religionsgemeinschaft nach­
suchen sollte. Der historische Materialismus von Marx

und Engels ist nur die proletarische Variante in dieser 
bürgerlichen Form von Wissenschaftsgläubigkeit, wenn 
auch von einer ungleich größeren geschichtlichen Durch­
schlagskraft. — Die Gründe dafür müssen uns gleich 
noch beschäftigen.
Zuvor noch, als Abschluß dieses ersten Teiles, eine Be­
merkung zur Wunderfrage. Der deterministische Ge­
setzesbegriff der klassischen Physik ist es gewesen, wel-
cher die gesamte Auseinandersetzung zwischen dem christ­
lichen Glauben und der modernen Naturwissenschaft zu 
einem Streit um die Wundererzählungen des Alten und 
Neuen Testaments hat werden lassen. Wie gebannt starrt 
seitdem alles auf einige Dutzend herausgerissener Satz­
fetzen der Bibel. Die einen, die Christen, suchen ängst­
lich nach einem apologetischen Schlupfloch in der Beton­
wand des Kausaldeterminismus, während die andern, die 
Naturwissenschaftler, ihnen mit der Wohlgefälligkeit 
und der Akribie des Zynikers all die chronologischen, 
physikalischen und biologischen Ungereimtheiten der 
Schrift vorhalten. Friß Vogel, oder stirb; glaube, oder 
glaube nicht. Friß all diese Ungereimtheiten bis hin zu 
Josua 10, 13, oder höre auf, im christlichen Sinne zu
glauben — und glaube statt dessen lieber an uns, die
Wissenschaftler. Eine doppelte Buchführung: dort die 
Bibel — hier die Wissenschaft, ist geistig kriminell. Mit 
diesen Worten etwa hat 1854 der Physiologe Carl Vogt 
zum Ausdruck gebracht, was viele seines Standes dem 
Christentum gegenüber empfanden.
Jahrhundertelang hat die sich materialistisch gebende 
Naturwissenschaft das Christentum mit der Pistole des 
Entweder-Oder zwischen Offenbarungsglaube und wis-
senschaftlicher Rationalität in Schach zu halten gewußt,
und die Theologie zu einer rational indifferenten Fassung 
des Glaubens gezwungen. Heute sehen wir, daß da mit 
Platzpatronen geschossen worden ist. Der kausaldeter­
ministische Gesetzesbegriff der klassischen Physik hat 
sich als eine dogmatisch-metaphysische Extrapolation 
der Experimentalwissenschaft erwiesen. An seine Stelle 
ist durch die Thermodynamik und die Quantentheorie 
ein statistischer Gesetzesbegriff getreten. Die sogenannte 
„Grundlagenkrise der Physik“ hat die Naturwissen­
schaftler wider Willen erkennen lassen, daß eine Ver­
absolutierung der Raumzeitlichkeit, der Objektivierbar- 
keit und der Kausalbestimmung die Physik in eine sehr 
fragwürdige Hyper- oder Metaphysik verkehrt hatte. Der 
frühere wissenschaftliche Widerspruch gegen den Offen-

damit im Namen einer besser be-barungsglauben war
lehrten Wissenschaft widerrufen worden. Doppelte Ver­
neinung ist in diesem Fall aber noch lange keine Be­
jahung, so daß es uns verboten ist, die neuere Physik 
nun wieder apologetisch vor den Karren der Theologie 
zu spannen. Ein heutiger Physiker würde nicht mehr, 
wie noch seine Kollege vor drei Generationen, behaup­
ten, es sei absolut undenkbar, daß Jesus über die Wellen

er würde statt dessen 
ist extrem unwahr-

des Sees Genezareth gelaufen sei; < 
sagen: es ist unwahrscheinlich, es
scheinlich, daß es so geschehen ist, wie Matthäus 14 be­
richtet wird. Der Unterschied zwischen der ersten und 
der zweiten Aussage mag gering erscheinen, für die 
methodische Grundstellung einer theologischen Ausein­
andersetzung mit der Naturwissenschaft ist er von größ­
ter Bedeutung. Aber davon soll hier nicht die Rede sein. 
Im Gegenteil: Ich glaube, daß unser theologisches und



111

unser religiöses Bewußtsein, besserer intellektueller Ein­
sicht zum Trotz, heute immer noch unter dem psycholo­
gischen Druck des deterministischen Denkmodells der 
klassischen Physik steht. Was ich damit meine, will ich 
an dem Wunder aller Wunder, an der Auferstehung, zu 
verdeutlichen suchen. Alle anderen Wundererzählungen 
des Alten und Neuen Testaments mögen wir gedanklich 
preisgeben — in dem Augenblick aber, wo von der Auf­
erstehung die Rede ist, rücken wir in Gedanken immer 
erst einmal mit Kamera und Mikrophon gegen das Grab 
vor. Wir können dem irrealen Wunsch nicht widerstehen, 
sie möchten dort an jenem Ostermorgen postiert gewesen 
sein; wir würden uns dann vielen Ärger in der Kirche 
ersparen können. Nun, das Unmögliche einmal ange­
nommen, was würden wir auf dem Film sehen, was
würden wir aus dem Lautsprecher hören? Ohne Zweifel 
nichts. Wer aber aus diesem Gedankenexperiment, das
sich uns bei der Beschäftigung mit den Grabeserzäh-
lungen immer irgendwie aufzuzwingen scheint, folgern 
wollte, also sei Jesus nicht leibhaft auferstanden, wäre 
doch genau so töricht, wie der andere, der die Folgerung 
zöge, offensichtlich seien die Geräte defekt gewesen, was 
man nur bedauern, aber leider nicht mehr ändern könne. 
Beide Folgerungen sind Folgerungen aus einer prinzipiell 
falschen Voraussetzung, beide diametral entgegengesetz­
ten und doch dialektisch einander bedingenden Ant­
worten sind Antworten auf eine prinzipiell falsche Frage­
stellung. Sie halten sich, die eine unter negativem, die 
andere unter positivem Vorzeichen, im Rahmen eines 
historischen Materialismus, der nichts anderes als der 
geistesgeschichtliche Zwillingsbruder des naturwissen­
schaftlichen Materialismus aus dem 18. und 19. Jahr­
hundert ist. Die Naturwissenschaft hat diesen Materialis­
mus längst hinter sich gelassen. Hoffentlich werden auch 
wir ihn bald überwinden können, d. h. hinausspringen 
können aus dem Zauberkreis historischer Materialität, 
in dem sich die einen links-, die andern rechtsherum be­
wegen. Man wird aber damit rechnen müssen, daß der 
Druck der naturwissenschaftlich-materialistischen Kritik 
an der biblischen Überlieferung aus unseren und der 
andern Köpfe erst nach und nach weichen wird, denn 
diese mehr als dreihundertjährige Kritik hat tiefe Spuren 
in der allgemeinen Bildungsgeschichte der Neuzeit hinter­
lassen.

II.

Die Auseinandersetzung zwischen dem christlichen Glau­
ben und der Naturwissenschaft hat während des 19. Jahr­
hunderts wohl mehr im Kindergottesdienst, im Konfir­
mandenunterricht und im Religionsunterricht der Schu­
len, als in den Hörsälen der theologischen Fakultäten 
stattgefunden. Man darf darum wohl vermuten, daß die 
Pfarrer auf die kindlichen Fragen, die ihnen in der 
pädagogischen Praxis gestellt worden sind, oft recht 
kindliche Antworten gegeben haben, eben weil ihre Aus­
bildung im Rahmen der Universitätstheologie sie nicht 
vorbereitet hatte, diesen ganz naiven, von der Natur­
wissenschaft herkommenden Fragen, sachgerecht, sowohl 
pädagogisch als auch systematisch sachgerecht, zu begeg­
nen, ein Umstand, der einschneidende Folgen für die 
Geschichte der Religionspädagogik gehabt haben dürfte. 
Noch heute ist die Beschäftigung mit der Naturwissen­
schaft mehr in den Evangelischen Akademien, in den

Studentengemeinden, auf dem Evangelischen Kirchentag 
und in der Laienpublizistik zu Hause als in den theo­
logischen Hörsälen und in der theologischen Fachlitera­
tur. Ähnliches wie für die Naturwissenschaft gilt für die 
soziale Frage. Sie ist während des 19. Jahrhunderts mehr 
durch die Innere Mission, die christlichen Arbeitervereine, 
den religiösen Sozialismus und den Evangelisch-Sozialen 
Kongreß in der Kirche zur Geltung gebracht worden als 
durch die Standestheologie. Die Probleme der Natur­
wissenschaft und der Sozialwissenschaft sind von jeher 
das eigentliche Thema der „Laientheologie“ gewesen. 
Heute gibt man sich große Mühe, wenigstens die soziale 
und technologische Problematik kathederfähig zu ma­
chen, was ohne eine Revision des herkömmlichen aka-
demischen Begriffs von Theologie als Wissenschaft wohl
nicht zu erreichen sein wird. Daher heute die heraus­
gehobene und doch so umstrittene Stellung der Sozial­
ethik.
Die wissenschaftliche Theologie hat sich mit der sozialen
Problematik genau so schwer getan wie mit der natur­
wissenschaftlichen. Und das ist nicht zufällig, denn die
soziale Problematik ist eine Folgeerscheinung des mo­
dernen Industrialismus und dieser wiederum ist ent­
standen durch den Einbruch des naturwissenschaftlichen 
Denkens in die Welt der handwerklichen Arbeit.
Im Jahre 1776 baute James Watt die erste Dampf­
maschine. Mit diesem Ereignis läßt man gerne die so­
genannte „erste Phase der technischen Revolution“ be­
ginnen. Bisher hatten dem Menschen nur die Muskel-
kraft, sei es seine eigene, oder die der domestizierten
Tiere, die Schubkraft des Windes und die Fallkraft des 
Wassers als Energiequelle zur Verfügung gestanden. Jetzt 
lernte er es, den chemischen Prozeß der Verbrennung von 
Holz und Kohle auf dem Wege über den Dampfdruck­
kessel in kinetische Energie umzusetzen. Die alsbald 
serienmäßig produzierte Dampfkraftmaschine ist zuerst 
im Bergbau und dann in der Textilindustrie eingesetzt 
worden. Dort hat sie bekanntlich jenen Stand der schutz- 
und besitzlosen Arbeiter entstehen lassen, den man den 
Proletarierstand nannte. Dieser Stand ist das Stiefkind 
der in ökonomische Technik übersetzten klassischen 
Physik und steht von diesem seinem Ursprung her außer­
halb der Welt des Christentums. Adels- und Bürgerstand 
sind durch die christliche Tradition geprägt worden, der 
Arbeiterstand hingegen hat sein geistiges Profil durch die 
bewußt antichristliche Philosophie von Marx und Engels 
erhalten. Das Christentum ist während des 19. Jahr­
hunderts allen Anstrengungen zum Trotz eine Sache des 
Bürgertums mit seiner geisteswissenschaftlich-humanisti­
schen Bildung geblieben. Der Arbeiterstand aber lebt 
ganz in der naturwissenschaftlich-technischen Bildungs­
welt. Von Lenin stammt das berühmte Wort: „Kommu­
nismus — das ist Sowjetmacht plus Elektrifizierung des 
ganzen Landes“, das heißt marxistische Revolutions­
theorie plus technologische Praxis der modernen Natur­
wissenschaft. Die Bolschewisten haben alsbald nach 
der Oktoberrevolution von 1917 das gesamte Bildungs­
wesen in Rußland auf Naturwissenschaft und Technik 
ausgerichtet. Der Erfolg liegt auf der Hand: Rußland, 
1917 ein den westlichen Industriestaaten gegenüber hoff­
nungslos rückständiger Agrarstaat, hat in weniger als 
fünfzig Jahren den Vorsprung dieser Staaten aufgeholt 
und sie in manchen Punkten sogar schon überholt.



112

Chruschtschow hat nach seiner Rundreise durch die Ver­
einigten Staaten auf der abschließenden Pressekonferenz 
gesagt: Wir werden euch alle beerben, denn wir produ-
zieren doppelt so viele Ingenieure pro Jahr, wie ihr.
Und als dann die Russen ihren spektakulären Erfolg mit 
dem ersten Sputnik erzielt hatten, ging durch die ameri­
kanische Presse eine Karikatur, die zeigte den Präsi­
denten Eisenhower vor einer Schulklasse stehend, unter 
dem einen Arm ein Russischlexikon, unter dem andern 
Arm ein Mathematiklehrbuch, und dann sagte er zu den 
Kindern: Ihr lernt jetzt entweder Mathematik oder 
Russisch.
Ich erzähle Ihnen dies alles, um zu illustrieren, daß der 
Ausgang der zunächst rein intellektuellen Auseinander­
setzung zwischen biblischem Gottesglauben und moderner 
Naturwissenschaft gesellschaftliche Folgen gezeitigt hat, 
die unser Leben bis heute hin bestimmen. War es der 
Theologie im 17. und 18. Jahrhunderts nicht gelungen, 
die Naturwissenschaft positiv in einen größeren Sinn­
horizont aufzunehmen, so konnte ihr das gleiche mit den 
technischen und sozialen Folgeerscheinungen derselben im 
19. Jahrhundert noch weniger gelingen. Dem einen stand 
man so ratlos gegenüber wie dem andern. Wer heute 
den Beweis des Geistes schuldig bleibt, von dem wird 
man morgen nicht den Beweis der Kraft erwarten; wem 
heute die Vollmacht des Wortes versagt ist, dem wird 
morgen auch die Tat nicht mehr zu Gebote stehen; wem 
heute die Einsicht fehlt, dem wird morgen noch sehr 
viel mehr als nur sie fehlen. Zu der intellektuellen An­
fechtung der christlichen Theologie durch die moderne 
Physik und Biologie ist im 19. Jahrhundert zusätzlich 
die Belastung durch das soziale Problem getreten. Die 
Innere Mission und der religiöse Sozialismus haben sich 
zwar mutig dieser Problematik gestellt, es ist ihnen aber 
nicht gelungen, den Arbeitern das Gefühl zu nehmen, als 
solle die Karitas nur dazu dienen, dem bürgerlichen 
Kapitalismus das schlechte christliche Gewissen zu neh­
men. Die Proletarier wollten keine Barmherzigkeit 
aus christlichem Patriarchalismus, sie wollten keine 
Nächstenliebe, sie wollten ihr Recht. Wie man aber den 
Kampf um sozialpolitische Rechtsforderungen als einen 
Ausdruck christlicher Nächstenliebe verstehen könne, 
vermochten Wichern, Todt, Stöcker, Naumann usw. ihnen
nicht zu zeigen. Dazu fehlte ihrem sozialen Engagement
die ganze Dimension einer systematisch-theologischen 
Durchdringung der modernen Welt des Industrialismus
und Kapitalismus. Mit einer Summierung von dicta
probantia aus der Bergpredigt und dem ersten Johannes- 
brief war es nicht getan. Und auf Hilfe von der syste­
matischen Universitätstheologie haben die religiösen So­
zialisten vergebens gewartet.
Unsere heutige Lage gleicht der eben skizzierten vor 
etwa hundert Jahren in manchen Punkten. Ein inneres 
Proletariat gibt es zwar nicht mehr, dafür aber ein so­
genanntes „äußeres Proletariat“; gemeint sind damit die 
Völker der dritten Welt, die heute in der Gefahr stehen, 
den reichen Industriestaaten der nördlichen Erdhalb­
kugel gegenüber in die gleiche Position zu geraten, wie 
die Arbeiter des 19. Jahrhunderts gegenüber den Fabrik­
besitzern.
Die Problematik der dritten Welt, die ich damit an­
spreche, ist durch einen abermaligen Quantensprung in 
der Entwicklung von Naturwissenschaft und Technik

entstanden. Im 17. und 18. Jahundert waren beide auf 
die Studierstuben der Gelehrten, ihre Laboratorien und 
Akademien beschränkt. Im 19. Jahrhundert haben sie 
von dort auf die ökonomisch-gesellschaftliche Welt über­
gegriffen. In unserem Jahrhundert aber sind sie auch 
noch in die Diplomatie und Militärstrategie eingedrun­
gen, die ihnen bis dahin verschlossen waren. Dieser Ex­
pansionssprung hat sie zu der politischen und geistigen 
Großmacht werden lassen, von der ich am Anfang ge­
sprochen habe.

III.

1938 gelang Hahn und Straßmann in Berlin-Dahlem die 
erste Spaltung eines Atomkerns. Mit diesem Ereignis 
könnte man die „zweite Phase“ der technischen Revolu­
tion beginnen lassen, in der wir uns heute befinden. Die
Dampfmaschine von James Watt schöpft ihre Energie
aus dem chemischen Prozeß der Verbrennung. Chemische 
Prozesse aber erfassen nur die Atomhülle, nicht den 
Atomkern, in dem fast die ganze Masse, und damit die 
ganze Energie des Atoms komprimiert ist. Der Zugang 
zu dieser Energie des Kerns selbst schuf mit einem Schlage 
technische Möglichkeiten ungeahnter Größenordnung. Im 
Ausland hat man fest daran geglaubt, daß Hitler, in 
dessen Hauptstadt ja diese Entdeckung gemacht worden

militärischenwar, alsbald versuchen würde, sie zu
Zwecken zu nutzen. Anders als durch die Annahme einer
Geheimwaffe konnte man sich seine wahnsinnige Politik
gar nicht erklären. So ist es die Furcht vor einer mög­
lichen Atombombe des Nazideutschland gewesen, die 
Amerika zum Bau seiner Atombomben veranlaßt hat. 
Vergessen wir es nicht: Diese Bomben waren für uns 
gebaut, waren für uns bestimmt; nur hatten wir bereits 
kapituliert, ehe sie fertiggestellt waren; so konnten sie 
nur noch dem zweiten Anwärter zugestellt werden. Nach 
den beiden Bomben von Hiroshima und Nagasaki hat 
unsere Zeit sich dann den Namen „Atomzeitalter“ ge­
geben.
In zwei Jahrzehnten hat dieses Zeitalter das geistige 
und politische Antlitz unserer Welt grundlegend ver­
ändert und damit auch eine qualitativ neue Situation 
für die christliche Verkündigung in dieser unserer Welt 
geschaffen. Die Naturwissenschaft ist heute zu einer 
Macht geworden, die die Menschheit gebieterisch vor die 
Frage Sein oder Nichtsein zwingt. Wer sich dieser Frage 
glaubt entziehen zu können, wird sie im zweiten Sinne 
beantworten. Eine Fortsetzung der Vogel-Strauß-Politik 
gegenüber den Problemen von Naturwissenschaft und 
Technik könnte für die christliche Theologie tödlich
werden.
Ich will diese Behauptung von zwei verschiedenen Sei­
ten erläutern und zu begründen versuchen.
Zunächst ein Blick auf die Atomphysik. Das vorhandene 
Potential an Atom- und Wasserstoffbomben hat der 
Menschheit erstmals die Möglichkeit des kollektiven 
Selbstmordes in die Hand gegeben. Was Pflanzen und 
Tiere nicht können, aber auch Gott nicht kann, das kann 
der Mensch: nämlich sich selbst das Leben nehmen, sich 
selbst willentlich in das Nichts werfen. Er und nur er 
allein kann sich vor die Frage stellen: warum bin ich 
überhaupt und nicht vielmehr nicht. Dieser immer wieder 
verführerischen und doch zugleich diabolischen Frage 
ausgesetzt sein, macht das Wesen der menschlichen Sub-



113

jektivität aus, im individuellen wie im kollektiven Sinne. 
Erst die Möglichkeit einer kollektiven Selbstvernichtung, 
erst die Notwendigkeit, mit der Bombe leben zu müs­
sen, d. h. im Angesicht des offenbaren Nichts leben zu 
müssen, läßt ahnungsweise die Menschheit im ganzen als 
einheitliches Subjekt empfinden. Was sich heute an inter­
nationalem Solidaritätsbewußtsein regt, sei es in der 
UNO, in der Ökumene, oder in der Studentenbewegung, 
regt sich unter dem Gleichgewicht des Schreckens zwi­
schen Ost und West. Die beiden Supermächte USA und 
UdSSR haben in unterirdischen Silos ausreichend atomar­
bestückte Interkontinentalraketen gehortet, um den Geg­
ner selbst im Falle eines geglückten Überraschungs­
angriffs noch durch die sogenannte „postmortale Ver­
geltung“ vernichten zu können. Dieser Garantie der Ver­
geltung verdanken wir unseren momentanen Weltfrie­
den. Wir verdanken ihn nicht unserer Tugend der Fried­
fertigkeit. Auf beiden Seiten werden denn ja auch jähr­
lich riesige Summen in die militärstrategische Forschung 
investiert, um das atomare Patt zu brechen. Ist das ein­
mal gebrochen — und niemand garantiert uns, daß das 
nicht in Jahresfrist geschehen sein könnte —, dann wer­
den wir alsbald wieder in die Atmosphäre der Kuba- 
Krise und der Berlin-Ultimaten Chruschtschows zurück­
geworfen sein, die wir heute mit Mühe, aber Erfolg, aus 
unserem Bewußtsein verdrängt haben.
Soviel zum militärischen Aspekt der Kernforschung. Was 
hat er mit dem christlichen Glauben zu tun? Man mag 
sagen, uns sei nicht verheißen, daß wir einem atomarer 
Weltkrieg entgehen werden. Dem muß man zustimmen. 
In der Tat, das Neue Testament gibt uns keine derartige 
Verheißung — aber doch wohl nicht aus dem Grunde, 
weil es sie uns nicht geben wollte, sondern weil es die 
Situation gar nicht kannte, in der eine solche Verheißung 
oder auch deren Verweigerung allein sinnvoll ist. Wenn 
wir auf Grund des Literalbestandes der Bibel die aktu­
ellen Fragen der Kernforschung für indifferent erklären, 
sind wir damit noch lange nicht von der geistigen Mit­
verantwortung für das politische Schicksal dieser For­
schung dispensiert. Auch wer von seinem demokratischen 
Stimmrecht keinen Gebrauch macht, etwa weil er dem 
Neuen Testament nicht entnehmen kann, ob er nun 
CDU, SPD, FDP oder NPD wählen soll, wird durch 
seine Stimmenthaltung den Ausgang der Wahl mitent­
scheiden. Es geht bei der Atomfrage schließlich ja auch 
nicht nur darum, ob wir überleben wollen; es geht zu­
gleich darum, ob wir wollen, daß die andern überleben 
können.
Damit wende ich mich der friedlichen Nutzung der 
Kernenergie zu. In den amerikanischen Atomstädten ist 
erstmals jene organisatorische Verflechtung von Wissen­
schaft, Wirtschaft und Politik erfolgt, die das Gesicht 
unseres Zeitalters prägt und in Zukunft immer mehr 
prägen wird. Das Ideal der voraussetzungslosen und 
zweckfreien Wissenschaft gehört der Vergangenheit an. 
Die Wissenschaft ist heute tief in den politischen und 
wirtschaftlichen Machtkampf der Völker verflochten. 
Das ist bedauerlich, aber vorerst nicht zu ändern. Die 
finanziellen, technischen und intellektuellen Anforde­
rungen der Forschung haben eine Größenordnung er­
reicht, die eine bewußte politische Organisation bis hinab 
in das Bildungswesen der Volksschulen erzwingt. Für 
den einzelnen Forscher sind die Mammutprojekte, wie

etwa Raumfahrt, Kernforschung und Datenverarbeitung, 
unüberschaubare Größen geworden. Er selbst empfindet 
sich als ein verschwindendes Moment in einem Prozeß, 
dessen Implikationen und endliches Resultat seiner Ver­
fügungsgewalt entnommen ist. Der Sinn des Ganzen 
entzieht sich ihm; damit aber verliert er auch den sitt­
lichen und religiösen Sinnbezug seines beruflichen Tuns 
im Rahmen dieses Ganzen aus den Augen. Er wäre 
intellektuell aber auch moralisch überfordert, wollte man 
ihn persönlich für das Ganze zur Verantwortung ziehen. 
Andererseits wird eine Verkündigung, die den Wissen­
schaftler unter bewußter Absehung davon in der tra­
ditionellen Weise nur auf seine Persönlichkeit im Rahmen 
seiner individuellen Berufssphäre hin anspricht, mit 
Sicherheit an den eigentlichen Problemen vorbeireden, die 
ihn heute als Menschen verunsichern.
Aber das nur nebenbei. Ich will nicht auf die psycholo-
gische, sondern auf die zivilisatorische Bedeutung der 
Großforschung, oder der „Projektwissenschaft“, wie man 
sie genannt hat, hinaus. Geschaffen wurde sie ursprüng-
lich um militärischer Zwecke willen, und als solche be-
droht sie uns alle mit Vernichtung. Zugleich aber ist 
eben diese uns bedrohende Wissenschaft die einzig reale 
Garantie für den gegenwärtigen und einen möglichen
zukünftigen Frieden unter den Völkern. Die Groß-
forschung ist zum bestimmenden Innovationsfaktor der 
Wirtschaft, der Gesellschaft und der Politik geworden. 
Sie ist die treibende Kraft hinter der Zivilisations­
dynamik der Gegenwart. Völker, die den Anschluß an 
diese Forschung nicht finden, sind deklassiert, Das ist 
durch die Diskussion um den Atomwaffen-Sperrvertrag, 
dessen Problematik ja gerade in der Verschränkung der 
militärischen und der friedlichen Nutzung der Kern­
energie liegt, allen zu Bewußtsein gekommen.
Stellen wir uns auch hier wieder die Frage, was hat das 
mit dem christlichen Glauben zu tun? Ich meine, sehr viel. 
„Wissen ist Macht“, lautet der berühmte Satz von Fran­
cis Bacon, der so etwas wie das Losungswort der Neu­
zeit geworden ist. Heute lautet dieser Satz: Naturwissen­
schaft und Technik sind Macht. Diese Macht aber liegt 
fast ganz in den Händen der weißen Völker auf der 
nördlichen Erdhalbkugel. Sie haben das Monopol auf 
die Wissenschaft. Unsere Kirchen aber sind mit einem 
rechtlich verbrieften Prozentsatz an diesem Geschäft be­
teiligt. Sie sind aufs engste mit den großen Industrie­
staaten verfilzt; bei uns in der Bundesrepublik reicht das 
von der Christlichkeit der uns regierenden Parteien bis 
hinab zu den großflächigen Straßenschildern, die die 
Gottesdiensttermine anzeigen, getrennt für die katholische 
und die evangelische Kirche. Diese Kirchen werden heute 
von den jungen Kirchen der dritten Welt vor die Frage 
gestellt: Seid ihr willig und seid ihr fähig, uns, den 
unterentwickelten Völkern Asiens, Afrikas und Süd­
amerikas Anteil zu geben an eurer Wissenschaft und 
Technologie, die auch uns ein Minimum an täglichem
Brot, ein Minimum an sozialer Sicherheit und ein Mini­
mum an menschlicher Würde garantieren könnten. Dabei 
wollen die jungen Kirchen nicht von uns beschenkt wer-
den, sie wollen keine Barmherzigkeit aus kulturellem
Patriarchalismus, so wenig wie die Proletarier des 19. 
Jahrhunderts das wollten. Sie wollen ihr Recht, ihr 
religiöses, ihr menschliches und ihr politisches, ihr theo­
logisches Recht. Diese Forderung steht hinter dem



114

Schlagwort „Theologie der Revolution“. Sie orien­
tiert sich an der marxistischen Theorie des Proletarier­
standes. Beidemal geht es um die Frage des Besitzes
der Produktionsmittel, nur daß man heute zu Recht 
den eigentlichen Produktionseffizienten weniger in den 
Maschinen als in der wissenschaftlich-technischen Intelli­
genz sieht.
Wer sich heute mit dem Thema „Die Theologie und das 
physikalisch-technische Weltverhältnis des neuzeitlichen 
Menschen“ abgibt, so wie wir es hier tun, der hat es nicht 
nur mit dem intellektuellen Problem der Verträglichkeit 
zwischen biblischen Wundern und moderner Naturgesetz­
lichkeit, der hat es auch nicht nur mit der inzwischen 
glücklich beantworteten sozialen Frage des 19. Jahr­
hunderts zu tun, der hat es zugleich mit ganz hand­
greiflichen kirchlichen Aufgaben unserer Gegenwart und 
Zukunft zu tun. Mit welcher finanziellen, organisato­
rischen und intellektuellen Zurüstung begegnet die Ba­
dische Landeskirche den Fragen, die von der Ökumene 
auf sie, wie auf alle deutschen Landeskirchen, zukom­
men? Diese Frage zu beantworten ist nicht meine, son­
dern Ihre Aufgabe. Ich möchte nur zeigen, daß wir heute
nicht mehr die Freiheit haben, sie zu überhören, oder
auch nur in der bisherigen Weise als zwar berechtigt, aber
eben doch zweitrangig beiseitezustellen.
Die Unausweichlichkeit derartiger Fragestellungen habe 
ich bisher von der Kernphysik aus zu begründen ver­
sucht; Stichwort „Atomzeitalter“. Das gleiche möchte ich 
jetzt in einem zweiten Durchgang noch einmal zu leisten 
versuchen durch einen kurzen Blick auf die Biologie. Von 
der Biologie und speziell der Biochemie wird in den näch­
sten Jahrzehnten wohl eine ähnliche politische und zivili­
satorische Dynamik ausgehen, wie sie seit dem Ende des
2. Weltkrieges von der Kernphysik ausgegangen isr. 
Nennt man unser Zeitalter das Atomzeitalter, so wird
man das künftige vielleicht einmal das Zeitalter der 
Pillen nennen. Die Biochemie schickt sich an, das Leben 
von Tier und Mensch, aber auch die menschliche Psyche 
selbst, technisch verfügbar zu machen, sei es, daß man 
einen gegebenen psychischen Bestand durch Drogen ver­
ändert, sei es, daß man durch Genmanipulation neue 
Voraussetzungen für seine zukünftige Gegebenheitsweise 
schafft. Für uns Deutsche ist die Humangenetik der 
nationalsozialistischen Rassenzüchtung wegen weitgehend 
immer noch ein Tabu. Sie steht unter der negativen 
Diktatur Hitlers, ähnlich wie nach dem 2. Weltkrieg 
die Musik Wagners. Man kann aber Gründe anführen,
die uns nötigen sollten, auch die positiven Möglich­
keiten der Genetik, ebenso wie ihre Gefahren, rational
zu diskutieren. Ich will zwei herausgreifen.
An erster Stelle nenne ich die sogenannte „Bevölkerungs­
explosion“; im Jahr 2000 werden etwa 6—7 Milliarden 
Menschen auf der Erde wohnen. Ein Appartement, das 
jetzt zwei bewohnen, wird dann von vieren bewohnt 
sein; in einer Laubhütte, in der jetzt zehn nächtigen, wer­
den dann zwanzig nächtigen. Dieser Bevölkerungszuwachs
kann nicht grenzenlos so weiter wuchern, wenn es nicht
zu Hungerkatastrophen und, ihnen folgend, zu Kriegen 
großen Ausmaßes kommen soll. Wollen wir in zwei 
oder drei Generationen nicht gezwungen sein, d. h. wol­
len wir unsere Kinder und Kindeskinder nicht zwingen, 
Zwangssterilisationen und dergleichen vorzunehmen, 
dann werden wir lieber heute als morgen die Vor­

kehrungen dagegen treffen müssen. Wie ratlos wir darin 
sind, brauche ich nicht eigens zu sagen. Es ist aber ver­
ständlich, daß man die Abhilfe gegen die hier drohenden
Gefahren an eben der Quelle sucht, aus der diese Ge-
fahren entstanden sind. Entstanden aber sind sie vor 
allem durch die moderne Medizin und Hygienik. Die 
Medizin hat die Seuchen faktisch aus der Welt geschafft 
und drückt die Kindersterblichkeit von Jahr zu Jahr 
weiter herunter. Wen wundert es, daß man jetzt von 
der gleichen Medizin die Mittel fordert, die es einem 
erlauben, nicht mehr Kinder zu haben, als man wünscht: 
später dann vielleicht auch einmal Mittel, die es einem 
garantieren, daß der andere nicht mehr Kinder haben
wird, als einem selbst lieb ist. Die so leidenschaftliche
und oft doch ein wenig verspielt wirkende Diskussion 
um die Pille ist wohl nur ein Vorspiel der Probleme, 
die von der Biologie her auf die Kirche zukommen. Es 
wird darum gehen müssen, den offensichtlich vorhan­
denen Willen des Menschen zur freien Reproduktion 
seiner Art in seinen Kindern als ein theologisches Pro­
blem ins Auge zu fassen. Dazu ist es bisher noch nicht 
gekommen. In den Ethiken erfahren Sie von der Zeu­
gung, wenn überhaupt etwas, dann dies, daß sie ein
Naturakt sei. Wer aber heute all das, was er für „Natur“
hält, aus seiner geistigen Verantwortung delegiert, wird 
vielleicht, wie schon gesagt, seine Nachkommen sehr un­
natürlichen Zwangslagen aussetzen. Wir können es uns 
als Theologen einfach nicht mehr leisten, den Menschen 
erst bei der Gürtellinie beginnen zu lassen.
Ich komme zu dem zweiten der Gründe, die, wie ich
meine, uns Christen nötigen sollten, vorgreifend die
Probleme der Biochemie und Psychobiochemie von mor­
gen zu bedenken. Die Menschheit der technischen Welt 
ist von der Gefahr der Degeneration bedroht; sie läuft 
sozusagen dem „Schwachsinn“ entgegen. Ich meine das 
in einem speziellen, nicht diskriminierenden Wortsinn: 
Die unterentwickelten Völker der dritten Welt haben 
eine höhere Nachwuchsrate als die Industriestaaten der 
nördlichen Halbkugel. Aber auch bei uns verhält sich 
der intellektuelle und soziale Status in der Regel um­
gekehrt proportional zu der Kinderzahl. Daraus folgt,
daß der Trägerkreis für den hochspezialisierten Apparat 
unserer technischen Welt immer kleiner wird. In dem 
Maße aber, wie das Potential zum intellektuellen Über­
leben zusammenschrumpft, wird die Gefahr für das 
physische Überleben aller anwachsen. (Nur dieses Gefälle 
meinte ich mit dem Trend zum Schwachsinn.)
Ein zweites Moment kommt hinzu. Die Steuerung ihrer 
globalen Waffensysteme hat die Russen und Amerikaner 
zur Entwicklung globaler Nachrichtentechniken gezwun­
gen. Auf diese Techniken bauen unsere zivilen Kommuni­
kationssysteme auf. Deren positive Möglichkeiten wird 
keiner in Frage stellen wollen. Erst seit es technisch mög­
lich ist, daß ich mich mit jedem meiner Zeitgenossen auf
diesem Erdball, ob in Karlsruhe, Moskau,er nun
Washington oder Hongkong sitzt, fernmündlich be­
sprechen, oder, wenn es ganz geheim sein sollte, in 
spätestens 24 Stunden persönlich treffen kann, erst seit­
dem sind die realen Voraussetzungen gegeben, daß ein­
mal die Menschheit als solche zum Subjekt ihrer eigenen 
Geschichte wird. Denken wir daran: auch die ökume­
nische Christenheit ist erst durch die Voraussetzung der 
modernen Verkehrs- und Informationssysteme zu einem



115

politisch handlungsfähigen Subjekt geworden, was für 
die heutige Ekklesiologie und das heutige Verständnis 
der Einheit des Leibes Christi nicht ganz belanglos sein 
sollte.
Neben dieser positiven Seite unseres globalen Infor­
miertseins wird man aber auch deren negative Seite, 
deren anthropologische Gefahren sehen und theologisch 
ernst nehmen müssen, wohl ernster als es oft geschieht. 
Die Fernsehkameras sind künstliche Augen, welche alles 
sehen; die Mikrophone sind künstliche Ohren, welche 
alles hören; die Journalisten sind unsere externen Sub­
jekte, ohne Namen, ohne Zahl. Wir sind allsehend, wir 
sind allhörend, wir sind ubiquitär geworden, was die 
Alten nur Gott vorbehalten hatten. Ob der Mord an 
einem Präsidentschaftskandidaten in Los Angeles, ob 
das Massensterben in Biafra oder die Invasion in Prag, 
für 5 Mark im Monat sind wir überall hautnah dabei; 
ja sogar mehr als hautnah, denn auch eine Herztrans­
plantation können wir schon optisch und akustik mit­
erleben.
Natürlicherweise haben unsere Sinnesorgane nur einen 
endlichen Horizont. Endlich wie sie ist aber auch unser 
menschlicher Geist. Nur einen endlichen, einen über­
schaubaren Lebensraum können wir wirklich geistig 
durchdringen und in diesem Sinne persönlich verant­
worten. Mit der Welt im ganzen geht das nicht. „Freuet 
euch mit den Fröhlichen, weinet mit den Weinenden.“ 
Für den Pfarrer in einer überschaubaren Dorfgemeinde 
mag das eine sinnvolle, ihn in seiner beruflichen Existenz 
verpflichtende Paränese sein, für seinen Kollegen in der 
Großstadtgemeinde ist sie das schon nicht mehr. Für 
jeden aber, der sich wirklich innerlich der Allpräsenz der 
Weltfreuden und Weltleiden aussetzt, muß das zitierte
Paulus-Wort aus Römer 12, 15 zu einem Gesetz wer-
den, an dem er als Mensch zerbricht. Verwunderlich, ja 
sogar moralisch empörend, daß wir nicht alle schon daran 
zerbrochen sind. Unsere physische Konstitution ist denn 
ja auch offensichtlich den psychischen und moralischen 
Belastungen, denen wir heute informatorisch ausgesetzt 
sind, nicht mehr gewachsen. Kreislaufkollaps und Herz­
infarkt sind zu Wahrzeichen unserer Zeit geworden. Sic
sind so etwas wie ein Statussymbol für alle jene, die sich
den bedrängenden Problemen ihrer Berufswelt rückhalt­
los ausliefern. Das Herz zerbricht ihnen darüber. Mit 
Herz meine ich hier nicht nur jenes Organ, welches man 
gewünschtenfalls gegen ein leistungsfähigeres auswechselt. 
Ich meine hier auch das, was im Alten Testament Lef und 
im Neuen Testament Kardia heißt.
„Mein Herz freut sich im Herrn“; mein Herz ist „stark 
im Herrn“, heißt es immer wieder im Psalter. „Euer Herz 
erschrecke nicht“, grüßt der Herr seine verstörten Jün­
ger. „Der Friede Gottes bewahre eure Herzen“ endet 
Paulus seinen Philipperbrief. Die verstörte, die friedlose
Menschheit wird uns Christen vielleicht noch einmal an
den Lippen hängen, wenn wir diese Worte wieder mit 
dem Leben zu erfüllen lernen, nach dem heute alles schreit. 
Sucht man, wenn man heute nach prophylaktischen 
Medikamenten gegen den Herzinfarkt schreit, nicht noch 
sehr viel mehr, als nur das? Statt der Verhinderung 
eines plötzlichen Todes nicht- vielmehr eine dauernde 
Kraft zum Leben in dem ganz umfassenden Sinn?
Uns ist verheißen, mit Christus das Leid der Welt zu

tragen, ohne daß unser Herz daran erschrecken und zer­
brechen muß. Was ist heute mit dieser Verheißung, für 
uns und für die andern? Haben wir die Kraft, als 
Pfarrer, als Theologen und als Laien in die auf uns zu­
kommende Welt hineinzugehen, ohne nach spätestens drei 
Jahrzehnten physisch und psychisch unter ihrer Last zu 
zerbrechen? Und haben wir die Vollmacht des Wortes, 
das auch die andern in dieser Kraft leben läßt? Betrachtet 
man die Krankheitsstatistiken des Pfarrerstandes, könnte 
man den Eindruck gewinnen, als bedeute die berufs­
mäßige Verkündigung des Evangeliums, der frohen Bot- 
schaft, eher eine zusätzliche Belastung, als eine wirk­
liche Entlastung des Herzens; was eigentlich kein gutes 
Zeugnis für die Sache ist. Kann man heute einem jungen 
Menschen guten Gewissens raten, Theologie zu studieren? 
— „Der Herr ist nahe denen, die zerbrochenen Herzens 
sind“ (Psalm 34, 19). Was wäre, wenn wir das heute 
wirklich mit unsern eigenen Worten zu sagen wüßten?
Viele Naturwissenschaftler, zumal Biologen, stehen heute 
vor der Frage, ob sie nicht lieber ihren Beruf aufgeben 
sollen, weil er sie voraussichtlich in Verantwortungen 
solchen Ausmaßes hineinführen wird, daß ihnen davor

siegraut. Was sollen wir Christen ihnen sagen, wenn 
uns fragen? Und sie werden uns fragen! Wir könnenfragen? Und sie werden
ihnen nicht die Verantwortung abnehmen, wenn sie blei­
ben. Wir können ihnen nicht die Verantwortung für die 
Pfuscher und Skrupellosen abnehmen, die ihren Platz 
besetzen werden, wenn sie gehen. Wissenschaftler-Werden 
ist heute nicht mehr möglich, ohne ein existentielles Ri­
siko, ohne persönlichen Mut, vielleicht auch nicht ohne 
ein wenig Hoffnung. Für das Theologe-Werden gilt das 
gegenwärtig in einem noch erhöhten Maße.
Was wird die Menschheit tun, wenn es ihr künftig an 
diesen köstlichen Dingen einmal gebrechen sollte? Denk­
bar ist, daß man einen Menschentyp züchtet, der mora­
lisch und existentiell strapazierfähiger ist als der jetzige, 
jedenfalls so strapazierfähig, daß er es nicht mehr nötig 
hat, vor den unbewältigten Problemen seiner Lebens­
welt in einen Herzinfarkt zu flüchten; ein Mensch mit 
einem „dicken Fell“, wie man sagt; ein Mensch mit einem 
„steinernen Herzen“ statt des fleischernen (Hesekiel 36, 
26), des „hörenden Herzens“ (1. Könige 3, 9); ein „self 
made man“ sozusagen, der nicht mehr hören kann. Denk­
bar ist aber auch, daß man einfach den Kopf in den 
Sand steckt und die Dinge ihren Lauf nehmen läßt. 
Ganze Schichten in unserm Volk, ja selbst ganze Völker 
tun heute nichts anderes als das. Sie hören, daß an ihre 
Tür geklopft wird und rufen: wir sind nicht zu Hause.
Unsere Politik, so meine ich, kann das nicht sein. Von
jeher war der christliche Glaube durch eine gewisse 
Furchtlosigkeit ausgezeichnet, oft auch durch eine ge­
wisse Härte des geistigen Zufassens. Die stoischen Philo­
sophen des Altertums hatten das Ideal der Unerschrok- 
kenheit, der Ataraxie, auf ihr Panier geschrieben. Von 
ihnen wird uns einmal berichtet, daß sie über die christ­
lichen Märtyrer verärgert gewesen seien, weil diese 
durch ihren konkreten Tatbeweis alles in den Schatten 
stellten, was das Volk bis dahin von seinen hochnäsigen 
Philosophen zu sehen bekommen hatte. Sollten wir es
diesen Zeugen nachtun, dürfen wir sicher sein, daß man 

uns nicht weniger verärgert, andererseits aber auchüber
nicht weniger beglückt sein wird, als ehedem über jene.



116

Wo liegen heute die eigentlich maßgeblichen Aufgaben; 
welches sind heute die eigentlich maßgeblichen Fragen; 
wo fallen heute die eigentlich maßgeblichen Entscheidun­
gen, an denen unsere Kinder und Kindeskinder dereinst 
unser kirchliches Tun und Lassen im Jahre 1968 messen 
werden? Werden wir Nachsicht vor ihnen finden können? 
Wie die Geschichte zeigt, kommen große geistige Durch-

historischen Materialismus bannen lassen. Aus ihm gilt 
es endlich herauszuspringen.
2. Die naturwissenschaftliche und technische Bildungs­
welt der Neuzeit ist der Kirche infolge mangelnder theo­
logischer Zurüstung mehr und mehr entglitten. Es be­
darf neuer intellektueller, pädagogischer und bildungs-

wieder Zugang
brüche nicht dadurch zustande, daß man auf bereits be­

politischer Anstrengungen, um
Welt zu finden. Der Missionsbefehl verpflichtet

zu dieser 
uns dazu.

wußte Fragen eine von den bisherigen abweichende Ant­
wort gibt, vielmehr dadurch, daß man die bisher von 
allen gleichermaßen geteilten, undiskutierten Voraus­
setzungen zu hinterfragen lernt; das war bei dem theo­
logischen Neubeginn der 20er Jahre nicht anders, als bei 
Luthers Bruch mit der katholischen Kirche; bei dem 
Bruch zwischen Altem und Neuem Bund nichts anders, 
als bei dem Aufbruch, der Abraham dereinst aus Ur in 
Chaldäa fortgeführt hatte. „Und der Herr sprach zu 
Abraham: Ziehe hinweg aus deinem Vaterlande und 
aus deiner Verwandtschaft und aus deines Vaters Hause 
in das Land, das ich dir zeigen werde“. Alles mußte er 
verlassen, was ihm vertraut war und Sicherheit bot; 
mußte ohne Recht und ohne erklärbaren Anspruch in 
ein namenloses Land ziehen, das ein anderer ihm zu 
zeigen versprach. Glauben wir nicht, daß die Zweifel 
und Ängste, die Wenn und Aber, die uns heute vor 
dem Schritt in die Welt der Zukunft zurückschrecken 
lassen, Abraham ganz unbekannt gewesen sind.
Auf die naheliegende Frage, worin denn bei einem sol­
chen Schritt das spezifisch Christliche liege, pflegte Gün­
ter Howe zu antworten: der Ausbruch eines Brandes 
lasse die Frage nach der Kompetenz, ihn zu löschen, 
zweitrangig werden. Man erzählt sich aber auch, daß 
einmal zwei Feuerwehrmannschaften, aneinander geraten, 
das verfügbare Wasser lieber dazu benutzt hätten, ihre 
Kompetenzstreitigkeit auszutragen, als das brennende 
Haus zu löschen. Mag das nun Wahrheit oder Dichtung
sein, als Beispiel, wie man es nicht machen sollte, ist es
gut und nützlich es zu beherzigen — nicht zuletzt auch 
für die Theologie.

Thesen

1. Der naturwissenschaftliche Materialismus hat zu der 
polemischen Gleichsetzung von Christentum und Wun­
derglaube geführt. Durch diese Polemik haben sich 
viele Christen fälschlicherweise in den Zauberkreis eines

3. Naturwissenschaft und Technik sind die geistigen und 
zivilisatorischen Großmächte unserer Welt. Als solche 
werden sie zu einer Aufgabe für die ökumenische Theo­
logie. Die jungen Kirchen der farbigen Völker verlangen 
Zugang zu der wissenschaftlichen Bildungswelt der Wei­
ßen. Sie wollen von ihnen nicht Barmherzigkeit, sondern 
Recht. Folglich werden die Kirchen der Ökumene recht­
lich verpflichtende Formen theologischer und profan- 
wissenschaftlicher Kommunikation untereinander schaf­
fen müssen.
4. Die naturwissenschaftliche und die soziale Problematik 
sind von jeher die eigentlichen Themen der „Laientheo­
logie“ gewesen. Domäne der Universitätstheologie hin­
gegen sind die Schriftauslegung und die historisch- 
hermeneutische Dimension des Glaubens. Zwischen die­
sen beiden theologischen Formationen unserer Kirche 
sollte es zu einer fruchtbaren Wechselwirkung kommen. 
Sie könnte beide bereichern und so zu neuen gesamtkirch­
lichen Aufgabenstellungen jenseits antiquierter Fronten 
führen. Einer trage des andern Last.
5. Die dominierende Wissenschaft der nächsten Zukunft 
wird voraussichtlich die Biochemie sein. Von ihr werden 
einerseits neue Gefahren (bakteriologische und chemische 
Waffen, Genmanipulation), andererseits neue Hoffnun­
gen für die Medizin und die Psychotherapie ausgehen. 
Die Kirche sollte sich vorgreifend in beiden Hinsichten 
mit den politischen und seelsorgerlichen Implikationen 
einer humangenetischen Großforschung beschäftigen.
6. Der Wissenschaftler arbeitet heute in großflächigen, 
folgenreichen Forschungsprozessen. Er als Einzelner ist 
nicht mehr in der Lage, alle Konsequenzen seines beruf-
lichen Tuns zu überschauen und zu verantworten. Mehr
und mehr wird er auf das Mitdenken und die Mitver­
antwortung anderer angewiesen sein. Dieser neuen Er­
wartungsstruktur wird auch die christliche Verkündi­
gung entsprechen müssen. Sie kann nicht mehr in allen 
Fällen von der Voraussetzung einer sittlich und existen­
tiell konsistenten Berufswelt ausgehen.



117

Professor Dr. Ferdiannd Hahn
Tradition und Interpretation 
dargestellt an Markus 4, 1—20

Theologie ist eine kritische Wissenschaft. Sie hat die Auf­
gabe des Prüfens, des klaren Unterscheidens und des 
sachgemäßen Urteilens. Theologie übt die kritische Funk­
tion aus gegenüber der Kirche und ihrer Verkündigung; 
sie übt aber die kritische Funktion ebenso aus gegenüber 
den Erscheinungen und Problemen der Welt.
Die kritische Aufgabe der Theologie erstreckt sich auch 
auf die Auslegung der Heiligen Schrift. Hier geht es
einerseits um historische Kritik, sofern das Zeugnis der
Schrift aus seinen eigenen Voraussetzungen und in seiner 
konkreten geschichtlichen Gestalt erfaßt sein will, an­
dererseits aber um das Gewinnen sachlicher Urteile, da 
die Bibel Grundlage und Norm aller christlichen Ver­
kündigung ist. An dieser Stelle setzen nun für viele 
Menschen Fragen und Schwierigkeiten ein. Wie kann die 
Bibel Richtschnur unseres Glaubens sein, wenn sie in 
starkem Maße einer historischen Analyse unterworfen 
wird? Gilt das „sola scriptura“ der Reformation noch, 
wenn wir im Alten und im Neuen Testament eine Fülle
von verschiedenartigen Traditionen nachweisen und
weniger die Einheit als die Mannigfaltigkeit des Zeug­
nisses feststellen? Nehmen wir die Bibel als Gotteswort 
wirklich ernst, wenn so stark die Fremdheit und Zeit­
bedingtheit der Vorstellungswelt betont und auf Grund 
dessen eine Neuinterpretation verlangt wird, die mit uns 
näherliegenden und leichter erfaßbaren Kategorien und 
Anschauungen durchgeführt werden soll?
Der Streit um die Schriftauslegung, der in unseren Tagen 
wieder besonders heftig entbrannt ist, sollte uns aller­
dings nicht schrecken, sondern uns Anlaß geben, inten­
siver und sorgsamer auf die damit verbundenen Pro­
bleme zu achten, damit wir zu einem rechten Hören und 
besseren Verstehen der Bibel gelangen.

I.

Wir wollen uns heute einem Einzeltext zuwenden,
hieran zu sehen, was die wissenschaftliche Exegese

um 
an

Ergebnissen gewinnen kann und welche Tragweite der­
artige Ergebnisse haben. Ich habe einen Text vorge­
schlagen, der sehr bekannt ist, der uns aber auch gute 
Einblicke in die überlieferungsgeschichtliche Problematik 
der Evangelien gibt.
Nach allgemeiner Auffassung der Exegeten ist Markus 
der älteste Evangelist. Sein Werk wurde von Matthäus 
und Lukas benutzt und durch anderes Traditionsgut er­
weitert. Es wäre nicht uninteressant, die Umgestaltung 
des Gleichniskapitels in den beiden späteren Evangelien, 
besonders bei Matthäus zu verfolgen. Aber wichtiger
scheint mir zu sein, von Markus 4 aus rückwärts einzu­
dringen in die Vorgeschichte der Evangelien. Das Mar-

kusevangelium ist ja erst Anfang der siebziger Jahre ab­
gefaßt worden, das heißt ca. vierzig Jahre nach Jesu 
eigener Wirksamkeit. In der Zwischenzeit wurden Jesu 
Worte und die Berichte von seinen Taten mündlich 
weitergegeben, und zwar im Zusammenhang einer sehr 
lebendigen Verkündigung.
Im Markusevangelium finden sich nur zwei größere 
Redekomplexe: die Gleichnisrede Kap. 4 und die Rede 
von der Endzeit Kap. 13. In Kap. 4 greift der Evange­
list auf eine Sammlung von Gleichnissen zurück: Säe- 
mann (V. 3 ff.), selbstwachsende Saat (V. 26 ff.) und 
Senfkorn (V. 30 ff.); ferner auf eine kleine Gruppe von 
Bildworten: vom Licht, vom Maß u. a. (V. 21 ff.). Durch 
den Aufbau fällt auf das Säemannsgleichnis ein beson­
deres Gewicht; denn es ist verbunden mit einer grund­
sätzlichen Aussage über Jesu Gleichnisrede in Vers 10—12 
und mit einer speziellen Deutung in Vers 13—20.
Ich möchte zu Beginn der Einzelauslegung den Text in 
der uns allen vertrauten Lutherübersetzung verlesen: 
Und Jesus fing abermals an, zu lehren am Meer. Und es 
versammelte sich sehr viel Volks zu ihm, so daß er 
mußte in ein Schiff treten und auf dem Wasser sitzen; 
und alles Volk stand auf dem Lande am Meer. Und er 
lehrte sie vieles in Gleichnissen; und in seiner Predigt
sprach er zu ihnen: Höret zu! Siehe, es ging ein Säe-
mann aus, zu säen. Und es begab sich, indem er säte, fiel 
etliches an den Weg; da kamen die Vögel und fraßen’s 
auf. Etliches fiel auf das Felsige, wo es nicht viel Erde 
hatte, und ging bald auf, darum daß es nicht tiefe Erde 
hatte. Da nun die Sonne hoch stieg, verwelkte es, und 
weil es nicht Wurzel hatte, verdorrte es. Und etliches 
fiel unter die Dornen, und die Dornen wuchsen empor 
und erstickten’s, und es brachte keine Frucht. Und etliches 
fiel auf gutes Land und ging auf und wuchs und brachte 
Frucht und trug dreißigfältig und sechzigfältig und hun­
dertfältig. Und er sprach: Wer Ohren hat, zu hören, 
der höre!
Und da er allein war, fragten ihn die um ihn waren, 
samt den Zwölfen, über die Gleichnisse. Und er sprach 
zu ihnen: Euch ist das Geheimnis des Reiches Gottes 
gegeben; denen aber draußen widerfährt es alles durch
Gleichnisse, auf daß sie es mit sehenden Augen sehen
und doch nicht erkennen, und mit hörenden Ohren hören 
und doch nicht verstehen, auf daß sie sich nicht etwa 
bekehren und ihnen vergeben werde.
Und er sprach zu ihnen: Versteht ihr dies Gleichnis nicht, 
wie wollt ihr dann die andern alle verstehen? Der Säe- 
mann sät das Wort. Das aber sind die an dem Wege: 
wo das Wort gesät wird, und wenn sie es gehört haben, 
so kommt alsbald der Satan und nimmt das Wort weg, 
das in sie gesät war. Desgleichen die, bei denen auf das 
Felsige gesät ist: wenn sie das Wort gehört haben, neh­
men sie es bald mit Freuden auf, aber sie haben keine 
Wurzel in sich, sondern sind wetterwendisch; wenn sich 
Trübsal oder Verfolgung um des Wortes willen erhebt, 
so nehmen sie alsbald Ärgernis. Und andere sind die, 
bei denen unter die Dornen gesät ist: die hören das 
Wort, aber die Sorgen der Welt und der Betrug des 
Reichtums und die Begierden nach allem anderen dringen 
ein und ersticken das Wort, und es bleibt ohne Frucht. 
Jene aber sind die, bei denen auf gutes Land gesät ist: 
die hören das Wort und nehmen’s an und bringen Frucht, 
dreißigfältig und sechszigfältig und hundertfältig.



118

Zuerst will die Eigenart der hier geschilderten Szene 
beachtet werden. Nach Vers 1 und 2 lehrt Jesus das 
Volk am Ufer des Sees von Genezareth, des „galiläischen 
Meeres“. Der Evangelist hat diese Seepredigt Jesu sorg­
sam vorbereitet. Nicht nur die Berufung der ersten 
Jünger (1, 16—20) spielt sich am See Genezareth ab, son­
dern 2, 13 heißt es nach der Heilung des Gichtbrüchigen:
„Und Jesus ging wieder hinaus an das Ufer des Meeres,
und alles Volk kam zu ihm, und er lehrte sie.“ Diese 
Bemerkung steht zwischen zwei Erzählungen, ohne daß 
über Jesu Lehre hier schon etwas Näheres gesagt wird. 
Erneut stoßen wir auf eine derartige Bemerkung in 3, 
7—9: „Und Jesus zog sich mit seinen Jüngern an das 
Meer zurück, und eine große Menge aus Galiläa kam 
hinter ihm her; und aus Judäa, aus Jerusalem, aus Idu- 
mäa, vom Ostjordanland und aus der Gegend von Tyrus 
und Sidon kam eine große Menge zu ihm, als sie von 
seinen Taten gehört hatten. Und er sagte zu seinen 
Jüngern, sie sollten ihm ein kleines Schiff bereithalten
wegen des Volkes, damit man ihn nicht zu sehr be-
dränge.“
Dieser Erzählungsfaden wird nun in Mark. 4, 1 f. auf-
gegriffen: „Wieder begann Jesus, am Ufer des Meeres 

versammelte sich bei ihm sehr vielzu lehren, und es
Volk, so daß er in das Schiff trat und sich auf dem
Meer niedersetzte. Und das ganze Volk war am Ufer
des Meeres auf dem Land, und er lehrte sie vieles in
Gleichnissen und sprach zu ihnen in seiner Lehre...“
Es kann kein Zweifel sein, daß diese erzählerische Vor­
bereitung der Gleichnisrede Jesu ein Werk des Evangelisten 
Markus ist. In der Abfolge der Erzählungen weichen die 
Evangelien, auch die drei ersten Evangelien, viel zu
stark voneinander ab, als daß man die Wiedergabe eines
ursprünglichen, biographisch exakten Geschehensablaufes 
erwarten dürfte. Hinzu kommt, daß bis ins Sprachliche 
und Stilistische hinein gerade in diesen beiden Eingangs- 
versen die Hand des Evangelisten erkennbar wird.
Das inzwischen gewonnene Ergebnis muß noch erweitert 
werden. Markus hat nicht nur die Gleichnisrede Jesu 
sorgsam vorbereitet und eingeleitet, er hat auf ähnliche 
Weise auch innerhalb von Kap. 4 eine Gliederung ge­
schaffen. Wir stellen fest, daß in Vers 10 der Hörer­
kreis wechselt. Aber am besten gehen wir jetzt einmal 
vom Ende der Gleichnisrede aus, von Vers 33 und 34. 
Dort heißt es: „Und mit vielen derartigen Gleichnissen
verkündigte er ihnen das Wort, so wie sie es verstehen
konnten. Ohne Gleichnisse aber redete er nicht zu ihnen; 
jedoch seinen eigenen Jüngern legte er alles aus, wenn 
sie allein waren.“ Daß Jesus „ihnen“, nämlich den Men­
schen, dem Volk, in Gleichnissen das Wort verkündigt 
hat, greift auf die Eingangsnotiz in Vers 1 und 2 zu­
rück. Jesu Jünger aber erhalten nach Vers 34 eine be­
sondere Auslegung. Gerade dies wird uns anschaulich 
vor Augen geführt in den Versen 10 ff. Die Szene wech­
selt dort, und es heißt: „Als sie allein waren, fragten 
ihn die, die um ihn waren, samt den Zwölfen, nach den
Gleichnissen.“ Später, offensichtlich von Vers 26 an,
wird wieder die alte Situation der Predigt Jesu an das 
am Ufer stehende Volk vorausgesetzt, sonst bliebe der 
Schluß in Vers 33 unverständlich. Wie sollen wir uns 
nun aber diesen sehr knapp angedeuteten Szenenwechsel 
vorstellen? Was besagt die Wendung: „als sie allein, als 
sie für sich waren“? Werfen wir jetzt einen kurzen Blick

auf die anschließende Erzählung von der Sturmstillung
(V. 35—41). Dort wird vorausgesetzt, daß sich im 
gleichen Schiff Jünger mit Jesus zusammen aufhalten, 
daß aber auch noch andere Schiffe „bei ihm“ waren. Das 
heißt: Jesus befindet sich nicht allein auf dem galiläi­
schen Meer, sondern seine Jünger sind ebenfalls dort. Und 
während er die Gleichnisse allem Volk verkündigt, das 
am Ufer steht, spricht er im besonderen noch mit den 
Jüngern, die sich um ihn herum in seinem und in an­
deren Schiffen befinden. Jesus gibt den Jüngern, die nach 
dem Sinn der Gleichnisrede gefragt haben, eine doppelte 
Antwort. Er verweist in Vers 11 und 12 zunächst auf 
die grundsätzliche Bedeutung seines Redens in Gleich­
nissen und gibt in Vers 13 ff. eine Einzelauslegung des 
Säemannsgleichnisses. Anhangsweise folgen dann noch 
Bildworte in Vers 21—25, die wir jetzt ausklammern 
können. Das bedeutet also, daß zwischen der Gleichnis­
rede an das Volk und der Gleichnisauslegung für die
Jünger von Markus konsequent unterschieden wird, und
das hat sich bis in die äußere Gestaltung des Gleichnis­
kapitels ausgewirkt. Darin schlägt sich, wie wir von 
vornherein vermuten dürfen, ein ganz bestimmtes Ver­
ständnis der Gleichnisrede Jesu nieder. Handelt es sich
dabei nun um Jesu eigenes Verständnis und um seine
ursprüngliche Intention? Es könnte ja durchaus sein, daß 
der Evangelist mit seinem redaktionellen Aufbau nur
festhält, was für Jesu eigenes Wirken charakteristisch
war. Es muß aber auch damit gerechnet werden, daß in 
dieser bewußten Unterscheidung von Gleichnisrede für 
das Volk und Gleichnisdeutung für die Jünger ein be­
sonderes Interesse der nachösterlichen Gemeinde oder des 
Evangelisten Ausdruck findet. Diese Vermutung drängt
sich um so mehr auf, als zwischen der Gleichniserzäh-
lung, Vers 3—8, und der Gleichnisdeutung, Vers 14—20, 
nicht unerhebliche Verschiebungen festzustellen sind. Wir 
müssen daher im einzelnen sehr genau klären, was die 
entscheidende Aussage und das besondere Anliegen der 
Unterabschnitte ist.

II.

Wir sind auf Grund der kirchlichen Tradition daran 
gewöhnt, das Gleichnis, Vers 3—8, von seiner Deutung
in Vers 14—20 her zu verstehen. Aber gerade an diesem
Punkt müssen wir jetzt vorsichtig sein. Wir könnten sonst 
an einer sehr wesentlichen Beobachtung unbedacht vor­
übergehen. Im folgenden sind daher die Unterabschnitte 
getrennt zu untersuchen, und im Zusammenhang der 
Auslegung von Vers 3—8 soll der Versuch unternommen 
werden, von Vers 10—12 wie von Vers 13—20 völlig 
abzusehen.
Damit kommen wir zum eigentlichen Säemannsgleichnis, 
das in Vers 3—8 vorliegt. Daß Jesus Gleichnisse erzählt 
hat, ist in der Forschung unbestritten. Mehr noch: Jesu 
Gleichnisse zeichnen sich nicht nur inhaltlich, sondern 
auch in ihrer formalen Gestaltung gegenüber allen ver­
wandten Beispielen des antiken Judentums und des 
Hellenismus so eindeutig aus, daß man hier zweifellos 
auf einen besonders charakteristischen Grundbestand 
seiner Verkündigung stößt. Nicht wenige Exegeten sind 
sogar der Ansicht, daß sich ein sachgemäßes Verständnis 
der Verkündigung Jesu überhaupt erst ergibt, wenn man 
bei seinen Gleichnissen einsetzt und seine übrigen Worte



119

von den Gleichnissen her versteht. Das heißt nicht, daß 
die Gleichnisrede Jesu völlig isoliert von seiner sonstigen 
Verkündigung betrachtet werden darf. Da hier nur 
„gleichnishaft“ gesprochen wird, muß die Thematik selbst 
vorgegeben sein. Aber wie die Leitgedanken der Ver­
kündigung Jesu zu verstehen sind, vor allem die Bot­
schaft von der nahegekommenen Gottesherrschaft und 
sein Ruf zur Nachfolge, das wird nirgends deutlicher 
als in den Gleichnissen. Gerade auch das Säemannsgleich- 
nis ist in diesem Zusammenhang höchst aufschlußreich 
und in seiner Echtheit allgemein anerkannt. Wir haben 
somit hier ein Stück der ipsissima vox, der ureigensten 
Verkündigung Jesu vor uns.
In Vers 3—8 wird in Form einer kurzen Erzählung ein 
Vorgang geschildert, der den Menschen der damaligen 
Zeit, aber auch den Menschen der nachfolgenden Jahr­
hunderte vertraut war, der erst im Zeitalter der Ma­
schine nicht mehr zur Alltagserfahrung gehört: die Ar­
beit des Säemanns. Der Bauer streut mit seiner Hand die 
Saat aus, und je nach den Bedingungen des Bodens wird 
die Saat aufgehen, reifen und Frucht tragen oder ver­
derben. Im einzelnen bedürfen die Verse keiner weiteren 
Erläuterung, sie sind unmittelbar verständlich. Aber, 
so müssen wir fragen, ist das nicht ein ausgesprochen 
ungeschickter Bauer, der so viel Saat auf schlechten Boden 
wirft? Muß man nicht mit Goethe in den Schlußzeilen 
seines Gedichtes Ilmenau sagen:

So wandle du — der Lohn ist nicht gering — 
Nicht schwankend hin, wie jener Sämann ging, 
Daß bald ein Korn, des Zufalls leichtes Spiel, 
Hier auf den Weg, dort zwischen Dornen fiel;
Nein! Streue klug wie reich, mit männlich steter Hand, 
Den Segen aus auf ein geackert Land.

Doch Goethe geht dabei von einer falschen Voraus­
setzung aus. Die Technik des Säens vollzog sich im 
damaligen Palästina anders als bei uns. Nicht auf das 
geackerte Land wurde die Saat ausgestreut, vielmehr hat 
man vor dem Pflügen den Samen ausgeworfen; daher 
wird auch auf den über das Feld getretenen Weg gesät, 
denn dieser soll anschließend umgepflügt werden; es wird 
ebenso auf die Dornen, ja sogar den steinigen Boden ge­
sät, weil man nach Möglichkeit den ohnehin kargen Bo­
den ausnützen will. Daraus folgt also, daß hier nicht ein 
Ausnahmefall geschildert wird, sondern die regelmäßige 
Art der Feldbestellung.
Gleichwohl drängt sich die Frage auf, was soll denn nun 
geschildert werden? Etwa der Mißerfolg? Wird nicht 
dreimal erzählt, daß die Saat keine Frucht bringen 
konnte, weil die Vögel kamen und sie auffraßen, weil 
sie nach dem Aufgehen verdorrte und weil die Dornen 
sie erstickten? Und wird demgegenüber dann nicht nur 
einmal vom Ertrag berichtet? Wir sind gewöhnt, vom 
vierfachen Acker zu sprechen, und dabei ergibt sich not­
wendig das Verhältnis 3:1. Von der Deutung Vers 
13—20 her legt sich die Aufteilung zweifellos nahe. Aber 
für das Gleichnis Vers 3—8 trifft diese Gliederung und 
Verhältnisbestimmung nicht zu. Eine kleine Beobach­
tung am griechischen Text läßt dies erkennen. Es wird in 
Vers 4, in Vers 5 f. und in Vers 7 jeweils singularisch 
nur von einem einzigen Samenkorn gesprochen, das auf 
den Weg, auf das felsige Land und unter die Dornen 
fällt. Selbstverständlich ist dieses eine Samenkorn bei­
spielhaft verstanden, wie der eine Säemann ein typischer

Vertreter seines Standes ist. Was von dem einen Samen­
korn gesagt wird, ist bezeichnend für viele. Aber mög­
lichst anschaulich soll der Vorgang an dem Geschick eines 
einzelnen Kornes dem Hörer und Leser vor Augen ge­
führt werden. Am Schluß in Vers 8 heißt es dann jedoch 
nicht mehr: ein anderes Saatkorn, sondern dort heißt es: 
„andere fielen auf guten Boden“. Und diese Aussage 
wird dreifach aufgefächert: „andere fielen auf guten 
Boden, gingen auf, wuchsen und brachten Frucht, eins 
dreißigfältig, eins sechzigfältig und eins hundertfältig“. 
Daraus folgt: es geht nicht um das Verhältnis 3:1, son­
dern um das Verhältnis 3:3. Und da in einer solchen 
Erzählung das Schwergewicht auf dem Schluß liegt, 
müssen wir sagen, gerade nicht der Mißerfolg, sondern 
der trotz des Verlustes unwahrscheinlich große Ertrag 
ist die Pointe der Gleichniserzählung.
Es kommt noch hinzu, daß der hier erwähnte Ertrag 
einer Ähre ungewöhnlich hoch ist. Gustaf Dalman, ein 
ausgezeichneter Kenner Palästinas und seiner geogra­
phischen und wirtschaftlichen Verhältnisse, hat in seinem 
Buch „Arbeit und Sitte in Palästina“ (1928—42) darauf 
hingewiesen, daß sieben- bis zehnfacher Ertrag der Ge­
samternte das Normale ist. Eine einzelne Ähre mit
dreißig Körnern mag es in Ausnahmefällen gegeben
haben. Sechzig oder hundert Körner übersteigen das nor­
male Maß. Auf den unwahrscheinlichen Reichtum des 
Fruchttragens zielt somit die Gleichniserzählung. Damit 
scheidet von vornherein für das ursprüngliche Jesus- 
gleichnis jede Deutung aus, die von der Verhältnis­
bestimmung 3:1 oder von dem Mißerfolg ausgeht. Hier­
zu gehört auch die im Blick auf andere Teile des Kapitels
so beachtenswerte Deutung Schniewinds im „Neuen
Testament Deutsch“, sofern er zu Vers 3—8 sagt, der
normale Erfolg des Wortes Gottes bzw. der Wirksamkeit 
Jesu sei der Mißerfolg.
Damit stehen wir bereits vor einer weiteren Frage:
worauf bezieht sich denn dieses Gleichnis? Schniewind 
nennt das Wort und daneben die Wirksamkeit Jesu. 
Nach Vers 14 ff., also der Deutung, müßte man tatsäch-
lich das Gleichnis auf das Wort beziehen. Und von Vers
10—12 ausgehend könnte man fragen, ob mit dem Sae­
mann nicht Jesus selbst gemeint ist. Aber in Jesu eigener 
Verkündigung dürfte weder das eine noch das andere 
maßgebend sein.
Es gibt Gleichnisse, die eine Eingangsformel haben und 
damit den sachlichen Bezugspunkt verdeutlichen. So 
etwa in Vers 26 ff. und Vers 30 ff., bei der selbstwachsen-
den Saat und beim Senfkorn, wo es heißt: „So verhält
es sich mit der Gottesherrschaft..." oder: „Womit wollen 
wir die Gottesherrschaft vergleichen...?“ Natürlich kön­
nen derartige Einleitungsformeln zugewachsen sein, aber 
in vielen Fällen gehören sie zum Grundbestand. In un­
serem Gleichnis jedoch fehlt eine solche Wendung. Den­
noch liegt es nahe, auch dieses Gleichnis auf die Gottes­
herrschaft zu beziehen. Denn nach der programmatischen 
Zusammenfassung der Verkündigung Jesu in Mark. 1, 15 
und nach vielen anderen Stellen war die Gottesherr­
schaft, genauer noch: die nahegekommene, anbrechende 
Gottesherrschaft das Leitthema für Jesu Predigen und 
Handeln. Deshalb muß zunächst einmal von hier aus ein 
Verständnis gesucht werden, zumal die Saatgleichnisse 
untereinander sehr eng verwandt sind und, wie wir an 
4, 26 ff., 30 ff. sehen, andere Saatgleichnisse durch ihre

9



120

Einleitungsformel ausdrücklich mit der Gottesherrschaft 
in Zusammenhang gebracht sind. Hinzu kommt, daß das 
Bild von der Ernte schon im Judentum der vorchrist­
lichen Zeit auf die Herrschaft Gottes und die Heilszeit 
bezogen war. Es handelt sich, wie Schniewind zutreffend 
formuliert hat, um ein „stehendes Bild“. Aber bei Jesus

um ein für sich stehendes Bild imgeht es nun nicht
Sinne eines Einzelvergleiches oder einer Metapher, son-
dem um eine ganze Erzählung. Und diese Gleichnis­
erzählung hat eine sehr bestimmte und wesentliche Funk­
tion für seine Verkündigung.
Dazu bedarf es jetzt noch einiger allgemeiner Über­
legungen. Früher hat man zwischen Gleichnis und Alle­
gorie keinen Unterschied gemacht, aber in der Forschung 
stellte sich heraus, daß Gleichnis und Allegorie ganz ver­
schiedene Struktur haben. Es ist vor allem das Verdienst 
von Adolf Jülicher gewesen, dies in seinem zweibändigen 
Werk über die Gleichnisreden Jesu (1888/1898) heraus­
gestellt zu haben. In der Allegorie geht es darum, daß 
jedes einzelne Motiv der Erzählung in übertragenem 
Sinne gebraucht wird. Das Bild hat hier nur die Funk­
tion einer Einkleidung. Es ist uneigentlich verwendet, 
muß daher aufgelöst werden, woraus sich eine gewisse 
Nähe zum Rätsel ergibt. Das Gleichnis dagegen will 
nicht uneigentlich reden und das Gemeinte verschlüsseln, 
sondern will im strengen Sinne des Wortes „vergleichen“, 
nur bezieht sich der Vergleich nicht auf eine Einzelheit 
wie in Bildworten, sondern auf eine Begebenheit, auf 
ein Geschehen. Zwischen dem Gemeinten und dem Ver­
glichenen muß es daher eine bestimmte sachliche Ver­
wandtschaft, eine Berührung und einen für das Ver­
ständnis wesentlichen Vergleichspunkt geben. Das heißt 
nun gerade nicht, daß alle Einzelzüge übertragbar wären 
wie in der Allegorie; das heißt aber auch nicht, daß nur 
ein Einzelmotiv herausgelöst werden dürfte, etwa das 
zukünftige Fruchttragen; vielmehr muß das Gefälle der 
ganzen Erzählung, die im Gleichnis steckende Bewegung 
erfaßt und auf das Gemeinte, hier also die Gottesherr- 

- schaft, bezogen werden. Es ist daher unzulässig, zu fra­
gen, wer ist der Säemann, was bedeutet das Saatkorn, 
was der jeweilige Ackerboden usw.
Wohl ist mit der Ernte ein klarer Zielpunkt anvisiert, 
aber es kommt darauf an, zu sehen, daß gerade das die 
Ernte Vorbereitende, das auf sie Hinführende eine aus­
schlaggebende Rolle spielt, mehr noch, daß dort, wo die 
Aussaat stattfindet, das Wachsen und das Fruchtbringen 
bereits seinen Anfang nimmt.
Richten wir jetzt unseren Blick auf die gesamte vor­
österliche Verkündigung Jesu. Ihm geht es um die Gottes­
herrschaft als endzeitliches und das heißt endgültiges 
Heilshandeln Gottes für Welt und Menschen, — aber 
nicht um eine Heilszuwendung Gottes in unbestimmter 
Zukunft, auch nicht um eine Heilszuwendung, die „nahe“
bevorsteht, sondern um das bereits gegenwärtig werdende
Gotteshandeln. Mitten in dieser heillosen Welt gewährt 
Gott Heil. Nicht daß damit die Zukunft aufgehoben 
wäre, nicht daß die gegenwärtige Heilszuwendung bereits 
die Vollendung in sich schlösse, aber die endzeitliche 
Herrschaft ist jetzt schon angebrochen und drängt hin 
auf die herrliche Zukunft. Sie merken, daß die Aussage 
unseres Gleichnisses hierbei mit berücksichtigt wurde: die 
Aussaat findet jetzt schon statt, und damit gehen Welt 
und Mensch der Ernte entgegen, was immer geschehen

mag. Noch so viel Mißerfolg kann die herrliche und 
wunderbare Ernte nicht aufhalten. Der Mißerfolg ist 
eben nicht das Hauptthema, sondern daß mit dieser Saat 
ein wunderbarer, geradezu unvorstellbarer Ertrag ver­
heißen ist.
Umgekehrt darf nun auch das Wachsen und Reifen nicht 
als ein selbstverständlicher, als ein „organischer“ Vor­
gang verstanden werden. Nach biblischer Tradition geht 
es beim Wachstum um Gottes wunderbares Handeln und 
sein stets neues Eingreifen. In dem Gleichnis von der 
selbstwachsenden Saat (V. 26—29) wird dies folgerichtig 
so charakterisiert, daß der Mensch dazu schlechterdings 
nichts beitragen kann. Es geht auch nicht um ein inner- 
geschichtliches Wachsen und Sich-Ausbreiten der Gottes­
herrschaft in Gestalt einer sieghaften Kirche, wohl aber 
muß gesagt werden, daß dieser Anfang und dieses Wei­
terwachsen für die Welt nicht ohne Belang ist, und daß 
die Gottesherrschaft in der Geschichte dieser Welt ihre 
sichtbaren Spuren hinterläßt.
Wir stellen somit fest, daß die Gleichniserzählung be­
zogen ist auf das Anbrechen und Weiterwirken der 
Gottesherrschaft, ohne daß darüber hinaus Einzelheiten 
eine Ausdeutung verlangen bzw. zulassen. Anders aus­
gedrückt: das Gleichnis vom Säemann — vielleicht sollte 
man es besser das Gleichnis von der ausgestreuten Saat 
nennen —, will in Jesu Verkündigung eschatologisch 
verstanden werden. Es handelt von dem sich realisieren­
den endzeitlichen Heil.

Gehen wir nun

III.

über zu der in Vers 14—20 mitüber-
lieferten Gleichnisdeutung. Dort stoßen wir auf einen 
sehr anderen Sachverhalt. Es geht nicht, zumindest nicht
unmittelbar um die Gottesherrschaft, sondern um das
Wort der Verkündigung. Es geht vor allem um den 
Menschen und sein Verhalten gegenüber dem verkündig­
ten Wort. Natürlich ist hiermit kein völlig anderer und 
mit Vers 3—8 unvereinbarer Sachverhalt beschrieben, 
denn Vers 14—20 bezieht sich auf das Wort, durch das 
die Gottesherrschaft angekündigt wird. Aber das Inter­
esse hat sich verschoben: es wird zum rechten Hören
angehalten und vor falschem, leichtfertigem Tun ge-
warnt. Nicht die eschatologische Thematik ist hier maß­
gebend, sondern das paränetische Anliegen. Ich kann
auch so formulieren: hier geht es nicht um die grund-
legende Heilsverkündigung, vielmehr um die Anweisung 
zum rechten Umgang mit dem Gehörten. Hat also Vers
3—8 missionarische Intention, so ist Vers 14—20 auf
die Zurüstung und Stärkung der Gemeinde ausgerichtet. 
Von da aus erklären sich die Einzelheiten. Zunächst wird 
vom Satan gesprochen, der die Menschen wieder ab­
spenstig machen will, dann von den Nöten und Ver­
folgungen, durch die einige irre werden und abfallen, 
weiter von den Sorgen und Verführungen dieser Welt, 
die das Wort ersticken, und schließlich vom Bleiben und 
Fruchttragen.
Selbstverständlich läßt sich die Frage aufwerfen: wenn 
schon das Gleichnis und seine Deutung nicht zur Deckung
zu bringen sind, könnte nicht doch auch diese Deutung 

er damit vielleicht eineauf Jesus zurückgehen? Hat
andere Seite des zuvor Gesagten aufzeigen wollen? Oder
müssen wir sagen, daß nur das Gleichnis, nicht aber diese



121

Deutung von Jesus stammt? Die Exegeten sind fast ein­
hellig der Meinung, daß die Deutung in Vers 14—20 
als „Gemeindebildung“ anzusprechen ist. Dafür gibt es 
eine ganze Reihe von Gründen, auf die ich jetzt nur 
kurz hinweisen kann. Selbst ein so vorsichtiger und aufs 
Ganze gesehen konservativer Neutestamentler wie Joa­
chim Jeremias in Göttingen stellt mit Nachdruck fest, 
daß Sprache und Begrifflichkeit in Vers 14—20 eine 
andere sind als in Vers 3—8, und daß hier vor allem 
Ausdrücke vorkommen, die für die Lage der nachöster­
lichen Gemeinde bezeichnend sind, nicht aber für die 
vorösterliche Situation. Hinzu kommt, daß eine der­
artige paränetische Auswertung sonst in Jesu Verkündi­
gung im Zusammenhang mit Gleichnissen nicht nach­
weisbar ist. Eine weitere Beobachtung fällt ebenfalls stark 
ins Gewicht. In der Deutung ist das Gleichnis in formaler 
Hinsicht gar nicht präzise aufgenommen, sondern es läßt 
sich eine Gewichtsverlagerung sowie eine andersartige 
Verwendung der Gattung des Gleichnisses feststellen. Wir 
sahen schon, daß das Verhältnis 3:1 in den Vordergrund 
rückt. Hier spielen aber auch ausgesprochen allegorische 
Motive eine Rolle. Es wäre zu viel, wollte man Vers 
14—20 als allegorische Ausdeutung im strengen Sinne 
bezeichnen. Es lassen sich nicht alle Einzelmotive über­
tragen, und interessanterweise bleibt gerade die Gestalt 
des Säemanns hier ungedeutet. Aber der Same wird auf 
das Wort bezogen und der schlechte bzw. der gute Acker­
boden auf den hörenden Menschen. Die Brücke dazu ist 
gewonnen durch den im Urchristentum geläufigen meta­
phorischen Gebrauch des Begriffs „aussäen“ im Sinne
von verkündigen. Auf andere Verschiebungen und
Schwierigkeiten dieses Textabschnittes will ich jetzt nicht 
eingehen.
Sehen wir die Verse 14—20 als Gemeindebildung an. 
so kommen wir nicht darum herum zu fragen, was eine 
derartige sekundäre, „unechte“ Auslegung des Gleich­
nisses für uns zu bedeuten hat. Besagt die Feststellung,
daß es sich um eine spätere Tradition der Gemeinde
handelt, zugleich auch, daß damit der Wert eines solchen 
Textes fraglich wird? Hierzu möchte ich ganz eindeutig 
nein sagen. Nur muß dieser Text in seinem Unterschied 
zu dem Jesusgleichnis und in seiner besonderen Stellung 
und Ausrichtung verstanden werden. Die Gemeinde, die 
die Botschaft von der anbrechenden Gottesherrschaft
gehört und sich um das Wort gesammelt hat, entnahm
diesem Gleichnis auch Weisung für ihre gegenüber der 
vorösterlichen Zeit erheblich veränderte Situation. Das 
Wort Jesu wurde nicht beiseitegeschoben, aber es wurde 
in seiner gegenwärtigen Relevanz neu gehört und erfaßt. 
Das eigene neue Verständnis wurde auch nicht an die 
Stelle des ursprünglichen Textes, sondern neben diesen 
Text gerückt; das Gleichnis wurde daher nicht neu und 
anders erzählt, vielmehr durch eine Auslegung ergänzt. 
Wir stoßen an dieser Stelle somit innerhalb des Neuen 
Testamentes auf ein Modell für eine Textinterpretation,
die unter der Voraussetzung und der Bindung an das
grundlegende Wort die eigenen Probleme mitbedenkt 
und den Text auf die konkrete Lage der Hörer bezieht. 
In einer derart abgeleiteten Rede wird zudem deutlich, 
daß die Botschaft selbst eine Interpretation und aktuelle
Zuspitzung verlangt. Es geht ja entscheidend um 
Gegenwartsbezug der Gottesherrschaft, und es geht

den 
um

den gegenwärtigen Herrn, der die Menschen rufen läßt,

aber auch seiner Gemeinde in ihren Nöten beisteht. Ohne 
die jeweilige gegenwartsbezogene Auslegung und Neu­
verkündigung wäre die Botschaft nicht Heilszuspruch, 
die den Menschen wirklich treffen, zur Umkehr be­
wegen und im Glauben stärken kann. Es geht daher 
nicht an, die Verkündigung und Tradition der Gemeinde, 
sofern sie in ihrem Unterschied zur ursprünglichen Jesus- 
tradition erkannt wird, einfach beiseitezuschieben oder 
abzulehnen. Hieran will vielmehr gelernt werden, wie 
die älteste nachösterliche Gemeinde das Wort Jesu fest-
gehalten und zugleich für ihre eigene Gegenwart 
gewendet hat.

an-

IV.

Es ist in diesem Zusammenhang sehr aufschlußreich, 
einen Augenblick darüber nachzudenken, daß die Ur­
gemeinde überhaupt nicht daran interessiert war, das 
Wort Jesu aus vorösterlicher Zeit in einer historisch mög­
lichst getreuen Gestalt aufzubewahren. Wie unser Text 
und wie viele andere Texte zeigen, hat man Jesu Bot­
schaft in der Weise weitergegeben, daß neue Aussagen 
und Verkündigungsinhalte hinzukamen und mit Jesu 
ursprünglichem Wort verschmolzen wurden. Die Evan­
gelien berichten nicht aus zeitlicher Distanz, was vor 
Karfreitag und Ostern sich zugetragen hat, sondern sie 
verkündigen, daß in diesem Wirken Jesu, seinem Sterben 
und seinem Auferstehen die Gottesherrschaft angebrochen 
ist, die jetzt proklamiert wird und die jetzt den Men­
schen Heil und Rettung bringt.
Das hat in besonderer Weise seinen Niederschlag darin 
gefunden, daß in der gesamten nachösterlichen Verkün­
digung die Frage nach Jesu Person, seinem Auftrag und 
seiner Heilsbedeutung eine Antwort gefunden hat. Mag 
Jesus selbst einen für das damalige Judentum ungewöhn­
lichen Anspruch erhoben haben, weswegen die Repräsen­
tanten der jüdischen Rechtgläubigkeit ihn leidenschaftlich
bekämpften und schließlich ans Kreuz brachten, die
expliziten Aussagen über seine messianische Würde ent­
stammen erst der nachösterlichen Gemeindetradition. 
Zugespitzt formuliert: Jesus selbst verkündigte in Voll­
macht die Gottesherrschaft und den Heilsanbruch. Die 
Gemeinde der nachösterlichen Zeit verkündigt Jesus als 
den Christus und den von Gott gesandten Heilbringer. 
Gottes Handeln für uns soll verkündigt werden, indem 
sein konkretes Wirken in der Geschichte und Person Jesu 
Christi herausgestellt wird. Damit kann auch klar zum 
Ausdruck gebracht werden, daß Gott zu unserem end­
gültigen Heil bereits gehandelt hat und daß Gericht und 
ewiges Leben im Sterben und Auferstehen dieses von 
Gott Erwählten schon in diese Welt eingebrochen sind.
Der christologische Bezug fehlt auch in unserem Text 
nicht, wenngleich er nur in einer sehr verhaltenen Form 
zum Ausdruck kommt. Damit stehen wir bei Vers 10 
bis 12. Wie die zusätzliche Auslegung in Vers 14—20 
ist auch diese Antwort auf die Frage nach dem Sinn der
Gleichnisse ausschließlich an die Jünger gerichtet, nicht an
das Volk. Es handelt sich also auch hier nicht um die
fundamentale Botschaft, sondern um die Formulierung 
einer weiterführenden Erkenntnis. Aber dabei ist auf 
die Doppelung der Aussage zu achten. Es wird einerseits 
eine Aussage über die Jünger gemacht: „euch ist das Ge­
heimnis der Gottesherrschaft gegeben“, andererseits eine



122

Aussage über „die draußen“. Ausgangspunkt für das 
Verständnis muß die Wendung „Geheimnis der Gottes­
herrschaft“ sein. Was ist damit gemeint? Wie das Neue 
Testament sonst zeigt, geht es um das Heilsgeheimnis, 
das Gott jetzt, in dieser unserer Zeit offenbar gemacht 
hat, das aber nur im Glauben erkannt werden kann. 
Doch wir können den Sachverhalt noch präziser formu­
lieren: wie 1. Kor. 2, 6ff., wie Kol. 1, 26f. und Eph. 3, 
4—6 zeigen, handelt es sich um das in Jesus Christus 
offenbar gewordene Heilsgeheimnis. Mit anderen Wor­
ten: das „Geheimnis der Gottesherrschaft“ ist Jesus Chri­
stus in seiner Menschlichkeit und Niedrigkeit. Den Jün­
gern ist die Erkenntnis dieses Geheimnisses der Gottes­
herrschaft „gegeben“, von Gott geschenkt. Sie haben den 
Heilbringer erkannt und stehen in seiner Nachfolge.
Den Jüngern stehen aber jene Menschen gegenüber, die 
hier recht schroff als „die draußen“ bezeichnet werden 
und von denen es heißt, „daß ihnen alles in Gleichnissen 
widerfährt“, das heißt: in Rätseln. Man übersetzt daher 
besser: „ihnen bleibt alles rätselhaft“. Abschließend wird 
dann noch ein Wort aus dem Alten Testament zitiert, 
und zwar aus der Berufungsgeschichte des Jesaja (Jes. 6): 
„damit sie sehenden Auges nicht erkennen und hörenden 
Ohres nicht begreifen, damit sie nicht etwa umkehren 
und ihnen vergeben werde“. Seit alters spielen diese 
Verse im Zusammenhang der Prädestinationslehre eine
besondere Rolle, und man hat im Blick auf unseren Text
sogar gefragt, ob hier nicht eine massive Verstockungs­
aussage vorliege. Bedeutet die Aussage in Vers 11 und 12 
also, daß Jesu Gleichnisse geradezu die Funktion haben, 
daß „die draußen“ seinem Wort gegenüber verständnis­
los bleiben müssen, daß Jesus gar nicht will, daß alle 
Menschen sein Wort begreifen und gerettet werden?
So kann der Text nicht gemeint sein; denn in den Versen 
33 und 34 wird zwar erneut der Unterschied zwischen 
Volk und Jüngern gemacht, und es wird gesagt, daß 
Jesus ausschließlich den Jüngern eine „Auflösung“ ge­
geben habe, aber es heißt dort ausdrücklich: „mit Hilfe
vieler solcher Gleichnisse sagte er ihnen (nämlich den
Menschen, dem Volk) das Wort so, wie sie es verstehen 
konnten“. Und letzteres gilt nicht allein für Jesu eigene 
Verkündigung — dort ist es völlig unbestreitbar —, son­
dern eben auch für das Verständnis des Evangelisten 
Markus.
Vers 11 f. erheischt daher eine andere Interpretation als 
die, daß es um eine bewußte und absichtliche Verstockung 
gehe. Die Härte der Aussage soll keinesfalls abgeschwächt 
werden, aber ausschlaggebend ist nicht die Verstockung,
sondern die Tatsache, daß an Jesus als demjenigen, in
dem das Geheimnis der Gottesherrschaft offenbar ge­
worden ist, die definitive Entscheidung fällt über Heil 
und Unheil. Wer Jesus annimmt und sein Wort, der hat 
das Geheimnis der Gottesherrschaft und damit die 
Gottesherrschaft selbst erfaßt, dem wird das Heil zuteil. 
Wer aber Jesus verwirft, der hat sehenden Auges und 
hörenden Ohres nichts erkannt; daher gibt es für ihn 
nach diesem Text auch keine Umkehr und keine Rettung 
mehr. So vollzieht sich an Jesus eine Scheidung zwischen 
denen, die um ihn sind und jenen anderen, denen drau­
ßen, denen alles rätselhaft bleibt. Die Formulierung „euch 
ist gegeben... denen draußen aber...“ will nicht eine 
Verstockungsabsicht zum Ausdruck bringen, sondern 
will mit Hilfe des Passivs und mit Hilfe des Schriftzitats

deutlich machen, daß diese Scheidung zwischen Glaube 
und Unglaube in Gottes verborgenem Willen beschlossen 
liegt und von uns nicht ergründet werden kann.
Nun ist noch im besonderen darauf zu achten, daß für 
die Verwendung des Gleichnisbegriffes und damit für 
das Verständnis der Gleichnisrede beim Evangelisten 
Markus ein spürbarer Unterschied gegenüber Jesus selbst 
vorliegt. Bei Markus ist das Gleichnis verhüllte Rede und 
gerät dadurch in die Nähe der Rätselrede; für Jesus da­
gegen diente das Gleichnis dazu, die Menschen zu über­
zeugen und zu gewinnen. Er wollte die Hörer durch 
einen ihnen vertrauten, einen offenkundigen Tatbestand 
hellhörig machen und wollte sie hinführen zu einem 
wesentlichen Sachverhalt seiner Heilsbotschaft.
Die Verse 10—12 haben mit ihrer grundsätzlichen Stel­
lungnahme zum Reden Jesu in Gleichnissen die Funk­
tion, die christologische Thematik mit in das Gleichnis­
kapitel einzubeziehen. Die Gottesherrschaft als das end­
zeitliche Heil für Mensch und Welt gibt es nicht abseits 
von der konkreten Geschichte Jesu und nicht an seiner 
Person vorbei. In ihm und durch ihn ist das Heil mani­
fest geworden und will gerade auch in seiner unüberhol­
baren Gegenwärtigkeit von Christus, dem Lebendigen 
her verstanden werden.
Es ist eine alte Streitfrage unter den Exegeten, ob die 
Verse 10—12 eine redaktionelle Bildung des Evangelisten 
Markus sind oder auf eine ältere Tradition zurückgehen, 
die von Markus nur überarbeitet wurde, ob vielleicht 
sogar ein ehemals echtes Jesuswort zugrunde liegen 
könnte. Ich halte letzteres für unwahrscheinlich, aber 
wir brauchen diese Diskussion nicht zu verfolgen, weil 
es in jedem Falle klar ist, daß die jetzige Fassung von 
Vers 10—12 dem Evangelisten zugeschrieben und aus dem 
theologischen Zusammenhang seiner Evangeliendarstel- 
lung verstanden werden muß. Es folgt daraus, daß ein 
ursprüngliches Jesusgleichnis von der anbrechenden Got­
tesherrschaft in der frühen Gemeinde ausgedeutet wurde 
auf die konkrete Situation der nachösterlichen Zeit und 
schließlich vom Evangelisten in die christologische Ge­
samtthematik seines Werkes einbezogen worden ist.
Die eschatologische, die paränetische und die christo- 
logische Ausrichtung dieses ganzen Abschnittes Vers 
1—20 will nebeneinander gesehen und berücksichtigt sein. 
Und wiederum ist zu sagen, daß mit der in Vers 10 
bis 12 sekundär aufgenommenen christologischen Kom­
ponente nicht etwas Sachfremdes hinzugewachsen ist, 
sondern die unausweichliche Frage nach der Bedeutung 
Jesu für die anbrechende Herrschaft Gottes ihre Antwort 
erhalten hat, und zwar eine Antwort, mit der die Ge-
meinde sich zu Christus als dem alleinigen Bringer des
Heils bekennt.
Wer diesen Text auslegen will, wird nicht nur den drei­
fachen Bezug, sondern ebenso die dreifache Schichtung 
beachten müssen. Die historisch-kritische Analyse hilft 
mit, die Eigenart des Textes zu erschließen. Man muß
sich nur erst einmal freimachen von der Ansicht, daß die
Feststellung eines Exegeten, hier oder dort läge eine 
Gemeindebildung oder ein unechtes Herrenwort vor, 
etwas über den Wert dieser Texte aussagen würde. Da­
mit wird das biblische Zeugnis keineswegs destruiert, 
sondern es wird das jeweilige Wort der Verkündigung 
an seinen bestimmten überlieferungsgeschichtlichen Ort 
eingeordnet, und es wird nach seiner speziellen Funktion



123

gefragt. Hat die Gemeinde in Vers 14—20 das Gleich­
nis so verstanden und ausgelegt, daß sie Mahnung und 
Trost in schwerer Zeit empfing, so hat sich in der redaktio­
nellen Bildung des Markus Vers 10—12 das grundlegende 
Christusbekenntnis niedergeschlagen. So eben will ein 
biblischer Text gehört und aufgenommen werden, daß 
wir in unserer konkreten, eigenen Situation unmittelbar 
angesprochen werden und daß er uns anleitet zu dem 
Bekenntnis, daß Jesus Christus unser Herr ist.

V.
Erlauben Sie mir bitte, daß ich abschließend, über die 
Textbesprechung hinausgehend, noch einiges Grundsätz­
liche sage. In der Ankündigung meines Referats ist zu 
der Textangabe hinzugefügt: Tradition und Interpreta­
tion. Was damit innerhalb der Überlieferungseinheit von 
Markus Kapitel 4, 1—20 gemeint ist, dürfte deutlich 
geworden sein. Tradition ist zunächst einmal das Jesus- 
gleichnis, das von der frühen nachösterlichen Gemeinde 
in den Versen 14—20 interpretiert worden ist. Für Mar­
kus war Gleichnis und Deutung bereits Tradition, und 
er interpretierte das Überlieferte im Rahmen seiner Ge-
samtkonzeption vor allem durch die Verse 10—12, aber
auch durch die Verse 1 und 2, 21—25 und 33 f. Für uns 
nun ist der gesamte Komplex Tradition und wir sind so 
vor die Aufgabe seiner Interpretation gestellt, wobei uns 
die Zuordnung der drei Schichten eine gewisse Anleitung 
und Hilfe geben kann.
Das Phänomen von Tradition und Interpretation ist 
selbstverständlich noch kein spezifisch biblisches bzw. 
theologisches. Es handelt sich dabei um die geschichtliche 
Bedingtheit des menschlichen Wortes und seine Versteh- 
barkeit unter sich ändernden Voraussetzungen. Bei jedem 
menschlichen Wort, das nicht einfach verklingt und ver­
gessen wird, stellt sich die Notwendigkeit ein, daß es als 
Tradition festgehalten, in seinem Sinn verdeutlicht und 
gegen Mißverständnisse abgesichert wird. Wird der zeit­
liche Abstand größer, dann drängt sich die Frage auf, 
was das Gesagte ursprünglich bedeutete und für die 
Gegenwart noch besagen kann. So ist Traditionsbildung 
und Traditionsauslegung ein konstitutives Element ge­
schichtlicher Existenz, denn geschichtlich leben heißt in 
jedem Fall, unter der Wirkung prägender Traditionen 
stehen, die für die Gegenwart und Zukunft fruchtbar ge­
macht werden müssen.
Zu einem theologischen Problem wird das Verhältnis von 
Tradition und Interpretation dadurch, daß die im bib­
lischen Text vorliegende Tradition und ebenso die je neu 
zu vollziehende Interpretation Träger und Mittler des 
Gotteswortes sein sollen und dürfen. Ich brauche hierfür 
nur auf die bekannte Stelle 1. Thess. 2, 13 zu verweisen, 
wo Paulus zu seiner Gemeinde in Thessalonike sagt: 
„Darum danken wir Gott unablässig, daß ihr das von 
uns verkündigte Gotteswort, als ihr es empfingt, nicht 
als Menschenwort, sondern, was es in Wahrheit ist, als 
Gotteswort aufgenommen habt, welches auch wirkt in 
euch, die ihr glaubt.“
Ob die Bibel Gotteswort oder Menschenwort ist, ist eine 
falsch gestellte Frage. Sie ist Gottes Wort so, daß Gottes 
Handeln und Reden durch menschliches Wort bezeugt 
wird und ergeht. Die Bibel ist insofern beides: Gottes 
Wort und Menschenwort, aber nicht nebeneinander, son-

dern ineinander. Das Wort Gottes verschafft sich Gehör 
durch das Zeugnis der Menschen hindurch. Darum muß
es auch lebendiges Zeugnis sein, nicht Wort von einst,
sondern Wort für uns heute. Das einst Gesagte will neu 
verkündigt und neu bekannt werden in unserer Gegen­
wart. Anders ausgedrückt: es gilt, Gottes Wort zu ver­
nehmen und zu erkennen, eingebunden und verflochten 
in dieses der Tradition verhaftete und der Interpretation 
bedürftige Menschenwort. Daran ändert auch die Rück­
frage nach dem Wort Jesu nichts. Denn Jesu Botschaft 
erfolgte ebenfalls in der Schwachheit des menschlichen 
Wortes, und nicht umsonst ist er nach einem Legiti­
mationszeichen und nach seiner Vollmacht gefragt wor­
den. Nur das vom Geist getragene und im Glauben 
ergriffene menschliche Zeugnis weist sich selbst als Zu­
spruch und Anspruch Gottes aus.
In dem gegenwärtigen Streit um die Schriftauslegung 
haben sich bedauerlicherweise Fronten abgezeichnet, die 
der Sache nicht gerecht werden und ihr nicht dienen. 
Wenn auf der einen Seite ein Fundamentalismus steht, 
der jede wissenschaftlich-historische Untersuchung der 
Bibel verwirft und jeden Versuch einer konsequenten 
Neuinterpretation der Schrift als häretisch ansieht, dann 
wird dabei die Geschichtlichkeit des menschlichen Zeug­
nisses in der Bibel ebenso verkannt wie die unaufgeb­
bare Gegenwartsbezogenheit der Botschaft. Gerade weil 
es um Gottes Wort im menschlichen Zeugnis geht, muß 
dessen geschichtliche Gestalt untersucht und erhellt wer­
den, zumal wir dadurch Aufschluß erhalten über die 
enorme Konkretheit des in der Urchristenheit verkün­
digten Wortes. Weil aber das biblische Zeugnis aus einer 
schon weit zurückliegenden Epoche stammt mit völlig 
anderen Denkvoraussetzungen und Vorstellungen, kom­
men wir gar nicht darum herum, das hermeneutische 
Problem zu bedenken und nach sachentsprechenden und

suchen.unserer Zeit gemäßen Aussagemöglichkeiten zu
Auf der anderen Seite wird mit Recht festgestellt werden
können, daß einige Theologen in ihrem Bemühen um eine 
auf unsere Gegenwart gezielte Verkündigung es sich im 
Umgang mit der Heiligen Schrift zu leicht machen, vor­
schnell die neutestamentlichen Aussagen am Maßstab der 
heutigen Verstehenskategorien messen und damit nicht 
die ganze Schrift aufnehmen und interpretieren, sondern 
in hohem Maße eklektisch verfahren.
Zweifellos muß gegenüber jeder Form eines Fundamen­
talismus gesagt werden, daß wir über Gott und Gottes 
Wort nicht verfügen können, auch nicht im Buchstaben 
der Heiligen Schrift. Allein der Geist ist es, der lebendig 
macht und die Schrift erschließt, der bloße Buchstabe 
dagegen tötet (2. Kor. 3). Das heißt zugleich, daß man 
zeitbedingte Verstehensvoraussetzungen von damals nicht 
einfach identifizieren darf mit der Wahrheit selbst. 
Ebenso muß im Blick auf unsere Gegenwart gesagt wer­
den, daß die heutigen Verstehensvoraussetzungen nicht 
übersprungen werden können, sondern für jeden Glau­
benden insoweit verbindlich sind, als er von da aus be-
greifen lernen muß, worum es im Glauben geht. Abe-
die heutigen Verstehenskategorien sind nicht die einzig 
möglichen. Und so 1unbestritten wir Einblick in Dinge
haben, die früheren Generationen verschlossen blieben, 
so gilt zugleich, daß Menschen anderer Zeiten Verstehens­
möglichkeiten besaßen, die uns verloren gegangen sind. 
Verbindlichkeit unseres Denkens heißt somit nicht, daß



124

auch die Grenzen unseres Verstehens verbindlich wären, 
so wenig ich damit einfach sagen will, daß wir beliebig 
Elemente aus anderen Vorstellungs- und Verstehens­
zusammenhängen ergänzend übernehmen könnten. Hier 
kommt nur ein Weg in Frage: von unseren Verstehens­
möglichkeiten aus die gegebenen Grenzen zu durch­

brechen und zu überschreiten, und gerade der Glaube 
sollte dieses Wagnis nicht scheuen.
Aber mit diesen grundsätzlichen Erwägungen bin ich über 
die mir gestellte Aufgabe schon weit hinaus gegangen 
und will es daher bei diesen wenigen Schlußbemerkungen 
belassen.

- *



Anlagen



Anlage 1

Evangelische Landeskirche in Baden

Entwurf einer Lebensordnung
Ehe und Trauung

Der Landessynode vorgelegt von ihrem Lebensordnungsausschuß II 
im Herbst 1968

Anmerkung: Die Kennzeichnung der Absätze mit kleinen lateinischen 
Buchstaben soll die Arbeit an dem Text in der Landessynode, in den 
Bezirkssynoden und in den Ältestenkreisen erleichtern. Im endgültigen 
Text sollte sie entfallen.

(a) Der Mensch lebt in dieser Welt als Mann oder 
Frau. Die Verschiedenheit beider ist nach dem Zeug­
nis der Bibel in Gottes Willen begründet. Das hebt 
das Alte Testament schon am Anfang hervor:

„Gott schuf den Menschen zu seinem Bilde, zum 
Bilde Gottes schuf er ihn; und schuf sie als Mann
und Weib.“ (1. Mose 1, 27)
(b) Daß beide aufeinander angewiesen sind und zu­

einanderstreben, ist ebenso von Gott gewollt. In der 
alttestamentlichen Erzählung von der Erschaffung 
der Frau wird dies so ausgedrückt:

„Gott der Herr sprach: Es ist nicht gut, daß der 
Mensch allein sei; ich will ihm eine Gehilfin ma-
chen, die um ihn sei.1)“ (1. Mose 2, 18)
(c) Die Zuordnung von Mann und Frau findet ihre 

besondere Gestalt in der Ehe. Sie ist eine Gemein­
schaft, die den Menschen in allen Bereichen seines 
Lebens umfaßt. In ihr wird dienst- und opferbereite 
Liebe von Mann und Frau beispielhaft ermöglicht, 
aber auch gefordert. Das Neue Testament wagt es 
deshalb, das Verhältnis der Ehepartner untereinan­
der mit dem Verhältnis zwischen Christus und seiner 
Gemeinde in Beziehung zu setzen. Kennzeichen die­
ses Verhältnisses ist die gegenseitige Treue. Sie wird 
von Jesus Christus gefordert, wenn er von der Un­
auflöslichkeit der Ehe spricht:

„Gott, der im Anfang den Menschen geschaffen 
hat, schuf sie als Mann und Weib und sprach (1. 
Mose 2, 24): ,Darum wird ein Mensch Vater und 
Mutter verlassen und an seinem Weibe hangen, 
und werden die zwei ein Fleisch sein.' So sind sie 
nun nicht mehr zwei, sondern ein Fleisch. Was nun 
Gott zusammengefügt hat, das soll der Mensch
nicht scheiden.“ (Matth. 19, 4—6)
(d) Wie der Ehe, so gibt das Neue Testament auch 

der Ehelosigkeit eine neue Würde. Sie ist vor Gott 
eine der Ehe gleichwertige Lebensform. Deshalb 
kann der Apostel Paulus schreiben:

1) Wörtlich: Ich will ihm eine Hilfe schaffen als sein Gegenüber 
(d. h. die zu ihm paßt).

„Ein jeglicher hat seine eigene Gabe von Gott,
einer so, der andere so.“ (1. Kor. 7, 7 b)

(e) Verheiratete und Unverheiratete werden im­
mer wieder aneinander schuldig. Sie verfehlen da­
mit die Zuordnung von Mann und Frau, wie Gott sie 
gewollt hat. Die Weisungen für das Leben der Chri­
sten miteinander gelten deshalb auch für das Verhal­
ten von Mann und Frau in und außerhalb der Ehe:

„Ziehet an als die Auserwählten Gottes, als die 
Heiligen und Geliebten, herzliches Erbarmen, 
Freundlichkeit, Demut, Sanftmut, Geduld; und 
vertrage einer den andern und vergebet euch un­
tereinander, wenn jemand Klage hat wider den 
andern; gleichwie der Herr euch vergeben hat, so 
auch ihr. Über alles aber ziehet an die Liebe, die 
da ist das Band der Vollkommenheit; und der 
Friede Christi regiere in euren Herzen.“

(Kol. 3, 12—15 a)
(f) Diese Stelle zeigt zugleich, daß Grund und Maß­

stab allen mitmenschlichen Verhaltens die Mensch­
lichkeit Gottes in Jesus Christus ist.

I. Christen ohne Ehe
(a) In unserer Gesellschaft leben Verheiratete und 

Unverheiratete. Die Ehelosen werden weithin mit 
Unverständnis und Mitleid betrachtet. Daran ist die 
evangelische Kirche nicht schuldlos. Denn sie hat oft 
den Eindruck erweckt, als sei die Ehe die einzig mög­
liche Lebensform des Christen. Aber die Botschaft 
Jesu Christi läßt eine unterschiedliche Bewertung 
von Ehe und Ehelosigkeit nicht zu. Sie gibt vielmehr 
die Freiheit zu beidem. Im Neuen Testament be­
kommt die Ehelosigkeit sogar eine besondere Be­
deutung durch die Erwartung des kommenden Got­
tesreiches und durch die Möglichkeit bedingungs­
loser Hingabe im Dienste Christi.

(b) Ein Leben ohne Ehe hat seine eigene Belastung, 
aber auch seine besonderen Chancen. In ihm können 
Fähigkeiten entwickelt und Gaben entfaltet werden,



2

die das eigene Leben bereichern und für andere Men­
schen wichtig sind. Durch Übernahme von Aufgaben 
und Ämtern ist ein besonderer Einsatz in Beruf und 
Öffentlichkeit möglich. Darauf sind Gesellschaft und 
Kirche mehr denn je angewiesen. Auf diese Weise 
können ehelose Menschen ein Ja zu ihrem Leben fin­
den und in ihren Lebensumständen einen Auftrag 
Gottes sehen. Die christliche Gemeinde kann der 
Raum sein, in dem diese Entdeckung geschieht. Hier 
haben sich bis zum heutigen Tag auch immer wieder 
Gemeinschaften gebildet, in denen Ehelose besondere 
Aufgaben in Kirche und Gesellschaft wahrnehmen.

II. Vorbereitung zur Ehe
(a) Die Ehe ist eine Aufgabe für das ganze Leben. 

Darum ist die Vorbereitung auf sie besonders wich­
tig. Da das Bild der Ehe sich stets wandelt, können 
Vorstellungen und Erfahrungen früherer Zeiten 
nicht ohne weiteres eine Orientierung geben. Die 
beste Vorbereitung auf die Ehe ist das Vorbild einer 
guten Ehe von Vater und Mutter und ihr rechtes Ver­
halten gegenüber den Kindern. Hinzu kommt von 
klein auf das helfende Wort der Eltern und Erzieher. 
Auch Kirche und Gemeinde sollen durch Predigt, Un­
terweisung und Aussprachen — in Jugendgruppen 
und Eheseminaren — die Grundlagen schaffen für 
die Achtung vor dem anderen Geschlecht, für die ge­
genseitige Verantwortung und für das gemeinsame 
Leben in der Ehe.

(b) Bei der Wahl des Lebensgefährten sollte man 
die Beweggründe prüfen und fragen, ob neben der 
Freude am anderen auch Bereitschaft und Fähigkeit 
vorhanden sind, einander mit Fehlern und Schwä-
chen zu tragen, gemeinsam die Aufgaben der Fa-
milie und des Berufs zu erfüllen und einander im 
Glauben weiterzuhelfen. Der richtigen Wahl des Le­
bensgefährten soll auch das Verlöbnis dienen. Ein 
Verlöbnis verpflichtet. Es ist aber besser, es zu lö­
sen, als eine Ehe einzugehen, die aus Gewissensgrün­
den nicht verantwortet werden kann.

(c) Das Liebesgebot Jesu ruft den Menschen in eine 
größere Verantwortung für sein voreheliches Ver­
halten, als Verbote es tun können. Es befreit ihn zu­
gleich von gedankenloser Anpassung an Zeitströ­
mungen. Wer seine Verantwortung ernst nimmt,
wird darauf bedacht sein, daß er durch sein Verhal-
ten Freiheit, Würde und Zukunft des anderen und 
seiner selbst nicht gefährdet. Die geschlechtliche Ver­
einigung von Mann und Frau soll Teil der völligen 
Liebesgemeinschaft sein, in der zwei Menschen ganz 
füreinander da sind. Diese kann sich erst in der Ehe 
voll verwirklichen, weil hier Mann und Frau die 
ganze Verantwortung füreinander übernehmen.

(d) Wie auf allen Lebensgebieten, so geraten Men­
schen auch hier immer wieder in Schuld. Daran wird 
deutlich, wie sehr jeder auf Vergebung angewiesen 
ist.

III. Der Sinn der Trauung
(a) Die evangelische Kirche erkennt die standes­

amtliche Eheschließung als verbindlich an. Für das 
Verständnis, das Christen von der Ehe haben, ist je-

doch die kirchliche Trauung unentbehrlich. Denn im 
Traugottesdienst wird die bereits geschlossene Ehe 
unter Gottes Wort gestellt und für sie gebetet. Aus 
Predigt und Schriftlesung erfahren die Eheleute, daß 
Gott von Anfang an Mann und Frau füreinander ge­
schaffen hat und daß er die Ehe schützen und seg­
nen will; die Eheleute können daraufhin bekennen, 
daß Gott sie einander anvertraut hat, und verspre­
chen, daß sie im Vertrauen auf Jesus Christus mitein­
ander nach Gottes Gebot leben wollen, bis Gott durch 
den Tod sie scheidet. Im Gebet erbittet die Gemeinde 
Gottes Hilfe und Führung für die Eheleute. Was 
ihnen in Gottes Wort verkündigt und in der Fürbitte 
für sie erbeten wurde, wird den Eheleuten durch Se­
gen und Handauflegung persönlich zugesprochen und 
gewiß gemacht.

(b) Der Sinn der kirchlichen Trauung als Gottes­
dienst kommt auch darin zum Ausdruck, daß sie im 
sonntäglichen Gemeindegottesdienst und für meh­
rere Ehepaare gemeinsam stattfinden kann. Man 
wird diese Möglichkeiten der Trauung besser verste­
hen, wenn man bedenkt, daß etwa auch Taufen im 
Gemeindegottesdienst und für mehrere Kinder ge­
meinsam gehalten werden.

(c) In Verbindung mit dem Traugottesdienst kann 
das heilige Abendmahl gefeiert werden. In ihm wird 
die Zuwendung Gottes zum Menschen sichtbar, aus 
der auch Eheleute leben.

IV. Die Form der Trauung
(a) Die Brautleute melden sich spätestens 14 Tage 

vor dem beabsichtigten Trautag bei dem zuständigen 
Pfarrer an. Zuständig ist der Gemeindepfarrer der 
Braut oder des Bräutigams. Wohnen Braut oder 
Bräutigam nicht in der Gemeinde des Pfarrers, den 
sie um die Trauung bitten, so hat der auswärts Woh­
nende von seinem Pfarrer einen Abmeldeschein vor­
zulegen.

(b) Der Termin der Trauung soll sich nach der Ord­
nung der betreffenden Gemeinde richten. In der Kar­
woche sowie am Buß- und Bettag, Totensonntag und 
den ihnen vorhergehenden Tagen sollen keine Trau­
ungen vorgenommen werden.

(c) Der Pfarrer, der um die Trauung gebeten wird, 
hält mit den Brautleuten vor der Trauung ein Trau­
gespräch. Er hilft ihnen, Sinn und Wesen der Ehe 
aus Gottes Wort zu verstehen, und bespricht mit 
ihnen den Traugottesdienst. Es trägt zu besserem 
Hören und Verstehen im Gottesdienst bei, wenn die 
Brautleute Schriftlesung, Traufragen und Segens­
formel vorher gehört und erklärt bekommen haben. 
Das Traugespräch ist wesentlicher Bestandteil der 
Trauung.

(d) Jedes Brautpaar soll am Sonntag vor oder nach 
der Trauung namentlich in die Fürbitte der Ge­
meinde eingeschlossen werden.

(e) Vor der Trauung ist dem Pfarrer die Bescheini­
gung des Standesbeamten über die Eheschließung 
auszuhändigen. Die Trauung soll nach Möglichkeit 
am Tag der Eheschließung oder bald danach erfol­
gen.



3

(f) Die Trauung ist ein Gottesdienst. Sie findet dar­
um in der Kirche oder in einem anderen gottesdienst­
lichen Raum der Gemeinde statt. Sie wird nach der 
von der Landeskirche festgelegten Ordnung gehal­
ten.

(g) Dem Ehepaar wird bei der Trauung als Gabe 
der Gemeinde eine Bibel überreicht.

(h) Die Ausgestaltung des Traugottesdienstes durch 
musikalische Darbietungen hat sich an die Richt­
linien für evangelische Kirchenmusik zu halten. Der 
Blumenschmuck soll dem gottesdienstlichen Gesche­
hen und dem kirchlichen Raum entsprechen. Wäh­
rend des Gottesdienstes ist Fotografieren und Filmen 
untersagt.

(i) Gebühren werden für die Trauung nicht erho­
ben. Vergütungen für Kirchendiener und Organist 
bleiben hiervon unberührt. Die Gemeinde ist zu 
einem Opfer aufgerufen.

(k) Die 50., 60. und 65. Wiederkehr des Trautages 
kann mit einem Dankgottesdienst begangen werden.

V. Eheführung
(a) Eine Ehe ist immer in Entwicklung begriffen. 

Sie kann nur gelingen, wenn Mann und Frau Zeit 
füreinander haben, sich in ihrer Eigenart achten und 
alle Dinge als gemeinsame Aufgabe annehmen.

(b) So bedarf die Entscheidung darüber, ob die 
Frau beruflich tätig sein soll, der Rücksichtnahme 
auf den Ehepartner, auf die Gesundheit der Frau und 
vor allem auf die Kinder, die über lange Zeit hinweg 
die Kräfte der Mutter voll beanspruchen.

(c) Die Gemeinsamkeit in der Ehe wird nicht geför­
dert, wenn die Ehepartner nur sich selbst leben. Die 
Offenheit für die Umwelt und den Mitmenschen 
kann die Ehe wesentlich bereichern, wie auch von der 
Ehe positive Kräfte in andere Lebensbereiche aus­
strahlen können.

(d) Mann und Frau lernen den ganzen Reichtum 
der Ehe nicht kennen, wenn sie ihren Sinn nur in der 
Fortpflanzung sehen. Gegenseitige Liebe und Hin­
gabe haben ihren eigenen Wert. Aber der Reichtum 
der Ehe wird auch nicht erfahren, wenn der Wille 
zum Kind nicht vorhanden ist. Die Freiheit, die Gott 
den Menschen geschenkt hat, bedeutet jedoch, daß 
Eltern hinsichtlich der Zahl und der Geburtenfolge 
ihrer Kinder verantwortlich und vernünftig handeln. 
Über die Wahl der Mittel zur Empfängnisverhütung 
läßt man sich am besten durch einen Arzt und durch 
Fachliteratur beraten. In allen diesen Fragen müs­
sen die Eheleute offen gegeneinander sein und ge­
meinsam handeln. Eingriffe gegen das keimende Le­
ben sind nicht zu verantworten, es sei denn, daß sie 
aus medizinischen Gründen unvermeidbar sind.

(e) Christliche Eheführung bedeutet, daß Eheleute 
Gott nicht nur in Nöten anrufen, sondern ihm für 
alles Gute danken und ihm im Alltag der Ehe Raum 
geben. Dazu gehört, daß sie am Gottesdienst und am 
Leben der Gemeinde teilnehmen, aber auch nach 
einer christlichen Form ihres Familienlebens suchen. 
Es ist eine Hilfe, wenn Eheleute zusammen in der 
Bibel lesen und darüber sprechen, miteinander und

mit ihren Kindern beten. Es gibt dazu gute Anre­
gungen und Anleitungen. Aus dem Wort der Bibel 
und dem gemeinsamen Gebet lebt auch die gegensei­
tige Vergebung.

(f) Die Entwicklung der Ehe kann in Krisen führen. 
Diese können durch äußere Gegebenheiten wie 
Krankheit und materielle Not oder durch menschli­
ches Versagen verursacht werden. Letztlich können 
solche Krisen nur überwunden werden, wenn die Ehe­
partner zu Rücksichtnahme und Verzicht bereit sind 
und willig werden, ihre Mitschuld einander einzuge­
stehen und zu vergeben. Auf jeden Fall ist es wichtig, 
daß sie miteinander sprechen und sich nicht gegen­
einander verhärten. Der fachkundige Rat des Ehe­
beraters, Pfarrers oder Arztes ist oft notwendig und 
hilfreich. Auch die Gemeinde trägt Verantwortung 
für die Ehen ihrer Glieder. Wer von einer Ehekrise 
weiß, hat die Aufgabe, Fürbitte zu tun und darauf zu 
achten, daß Gerede den Schaden nicht noch schlimmer 
macht. Durch die Überwindung von Ehekrisen kön­
nen Eheleute reifen.

VI. Eltern und Kinder
(a) An ihren Kindern erleben Eltern, wie Gott 

Menschen einander anvertraut. Daraus ergibt sich 
die Verpflichtung, daß Eltern am Leben ihrer Kin­
der Anteil nehmen, sich um gegenseitiges Vertrauen 
bemühen und auf die Fragen und Nöte ihrer Kinder 
achten und eingehen.

(b) Eltern müssen ihr Kind als eigene Person ernst-
nehmen. Sie dürfen es nicht als Besitz betrachten
und zur Steigerung ihres Ansehens oder zur Ver­
wirklichung unerfüllter Wünsche benutzen. Sie dür­
fen aber auch nicht andere Menschen über ihren Kin­
dern vergessen.

(c) Es liegt in der Verantwortung der Eltern, ihre 
Kinder zu Gott hinzuführen, der ihnen das Leben 
gab. Je mehr Vater und Mutter selbst auf Gottes 
Wort hören und danach leben, desto besser können 
sie diese Aufgabe erfüllen. Die christliche Gemeinde 
will den Eltern durch Kindergarten und Kindergot­
tesdienst, durch Religionsunterricht, Konfirmanden­
unterweisung und Jugendarbeit bei der Erziehung 
ihrer Kinder helfen.

(d) In der Erziehung treten Fragen und Schwierig­
keiten auf, die von den Eltern oft nicht allein zu lösen 
sind. Die Erziehungsberatungsstellen und Eltern­
seminare können ihnen dabei helfen.

(e) Auch wenn Eheleuten eigene Kinder versagt 
bleiben, hat ihre Ehe in sich selbst Sinn und Auf­
gabe. Darüber hinaus haben sie besondere Möglich­
keiten: Sie können ihr Heim anderen Menschen öff­
nen, Kinder zur Pflege oder Adoption annehmen und 
ihnen ihre Liebe zuwenden; auch kann die Frau 
außerhalb der Ehe Aufgaben übernehmen.

VII. Ehescheidung und Wiedertrauung Geschiedener
(a) Aus jeder menschlichen Begegnung und Ver­

bindung erwächst Verantwortung, die unterschiedli­
ches Ausmaß hat. In der Ehe ist diese Verantwortung 
umfassend. Denn die eheliche Liebe besteht in der



4

bedingungslosen Hingabe und Treue zum andern, die 
auf eine totale Lebensgemeinschaft hinzielt. Darum 
schützt Gott die Ehe mit dem Gebot der Unauflös­
lichkeit.

(b) Jedes Zerbrechen einer Ehe ist Schuld vor Gott 
und Schuld am Mitmenschen. Deshalb hat die christ­
liche Gemeinde alles zu versuchen, daß eine gefähr­
dete Ehe geheilt wird. Dennoch muß sie mit der Tat- 

. sache rechnen, daß Ehen geschieden werden, wie sie 
auch mit Unglaube und Ungehorsam rechnen muß. 
Es gibt sogar Situationen, in denen es besser sein 
kann, eine Ehe scheiden zu lassen als sie fortzuset­
zen.

(c) Eine Wiedertrauung Geschiedener muß in be­
sonderer Weise verantwortet werden. Ein eingehen­
des seelsorgerliches Gespräch hat ihr vorauszuge­
hen. Sie ist nur dann möglich, wenn der Geschiedene 
in echtem Bemühen unter Gottes Vergebung einen 
neuen Anfang sucht und zu neuem Glauben und Ge­
horsam findet. Geht er leichtfertig über die geschie­
dene Ehe hinweg, erkennt er seine Schuld an der 
Scheidung nicht an oder macht sein bisheriges Ver­
halten seinen Willen zu einer Eheführung nach Got­
tes Geboten unglaubwürdig, so muß die Trauung
versagt werden.

(d) Über die Gewährung oder Versagung einer 
kirchlichen Trauung Geschiedener entscheidet der 
Pfarrer gemeinsam mit den Ältesten. Wird die Trau­
ung versagt, so kann die Entscheidung des Bezirks­
kirchenrats herbeigeführt werden. Falls dieser die 
Trauung für möglich hält, ermächtigt der Dekan 
einen anderen Pfarrer zur Vornahme der Trauung 
oder übernimmt sie selbst.

(e) Auch wenn die Trauung versagt wurde, können 
die Kinder aus dieser Ehe getauft werden.

VIII. Die konfessionsverschiedene Ehe
(a) Die gesellschaftlichen Verhältnisse unserer Zeit 

haben zur Folge, daß immer mehr konfessionsver­
schiedene Ehen geschlossen werden. Zwar scheinen 
die konfessionellen Gegensätze an Gewicht zu ver­
lieren, doch zeigen sich die eigentlichen Schwierig­
keiten des Zusammenlebens in diesen Ehen oft erst 
in den Anforderungen des Alltags, insbesondere bei 
der Erziehung der Kinder. Auch ist die Gefahr nicht 
gering, daß die Ehepartner der Gleichgültigkeit in 
Glaubensfragen verfallen und sich ihrer Kirche ent­
fremden. Daher sollte es die Regel sein, daß beide 
Partner nur nach gewissenhafter Prüfung und Bera­
tung mit den Seelsorgern beider Konfessionen sich 
entscheiden.

(b) Es ist verständlich, daß jeder Partner den 
Wunsch nach Trauung und Kindererziehung in sei­
ner Konfession hat. Bei evangelischer Trauung hat 
der Angehörige der anderen Konfession unter Um­
ständen strenge kirchenrechtliche Folgen zu erwar­
ten, die für ihn und seine Ehe schwere Belastungen 
enthalten können. Die evangelische Kirche bietet ihm 
in diesem Fall Seelsorge und Gottesdienst an. Sie 
steht ihm offen, ohne daß er übertreten muß.

(c) Läßt sich der evangelische Partner in einer an­
deren Konfession trauen, so ist er im allgemeinen 
genötigt, in eine nichtevangelische Erziehung der

Kinder einzuwilligen. Damit wird er gewissen For­
derungen der anderen Konfession unterworfen und 
in seiner Freiheit eingeschränkt. Nach wie vor gehört 
er aber zur evangelischen Kirche, die ihre Gemein­
schaft mit ihm aufrechterhält und mit seiner Mit­
arbeit rechnet.

(d) Eine evangelische Trauung ist grundsätzlich 
nicht möglich, wenn eine Trauung in der anderen 
Konfession vorangehen oder folgen soll.

(e) Der Wunsch nach einer vollen Lebensgemein­
schaft kann dazu führen, daß ein Partner zur Konfes­
sion des anderen übertritt. Er soll sich zu diesem 
Schritt nur entschließen, wenn er es aus Glaubens­
überzeugung tun kann. Freilich kann auch eine kon­
fessionsverschiedene Ehe durch gemeinsames Bibel­
lesen und Beten im christlichen Glauben lebendig 
sein. Die Eheleute sollen sich gegenseitig in dem 
achten, worin für sie jeweils Halt und Trost liegt. So 
kann das Verständnis für die konfessionelle Eigen­
art des Partners wachsen und durch die unterschied­
lichen Glaubenserfahrungen der Glaube an den ge­
meinsamen Herrn bereichert werden.

IX. Die Ehe evangelischer Christen mit Angehörigen 
von Sekten

(a) Oft ist bei Mitgliedern von Sekten 1) eine ein­
drucksvolle Glaubensüberzeugung und Opferbereit­
schaft zu finden. Doch verbindet sich damit ebenso 
häufig ein starres Festhalten an gewissen Sitten und 
Sonderlehren, die vom biblischen Glauben abwei­
chen oder diesem widersprechen. Rechthaberei und 
Sich-Verschließen gegenüber dem Bekenntnis und 
der Gemeinschaft der christlichen Kirchen sind ty­
pische Kennzeichen einer Sekte und vieler ihrer An­
gehörigen. Gerade dies aber wird die Ehe mit Sekten­
mitgliedern schwer belasten, wenn nicht gar unmög­
lich machen.

(b) Es kann freilich geschehen, daß einzelne sich 
aus der Einseitigkeit und gesetzlichen Enge ihrer 
Sekte herauslösen, ohne daß sie zugleich auch die 
äußere Bindung zu ihrer bisherigen Gemeinschaft 
aufgeben möchten. Ebenso kommt es vor, daß ganze 
Sekten sich im Laufe der Zeit einer biblischen Glau­
benserkenntnis nähern und zu einer offenen Haltung 
gegenüber den christlichen Kirchen gelangen. Wer 
meint, er könne unter solchen Voraussetzungen die 
Ehe mit einem Sektenmitglied eingehen, sollte sich 
zuvor gründlich über diese Sekte informieren und 
sich mit seinem Pfarrer beraten. Auch die Frage der 
künftigen Erziehung der Kinder sollte vor der Ehe­
schließung besprochen und geklärt sein.

(c) Uber die Möglichkeit einer kirchlichen Trauung 
entscheidet der Pfarrer mit den Ältesten. Wird die 
Trauung versagt, so kann die Entscheidung des Be­
zirkskirchenrats herbeigeführt werden. Falls dieser 
die Trauung für möglich hält, ermächtigt der Dekan 
einen anderen Pfarrer zur Vornahme der Trauung 
oder übernimmt sie selbst. Eine evangelische Trau­
ung ist nicht möglich, wenn ihr eine Kulthandlung 
der Sekte vorangehen oder folgen soll.

1) Zu den Sekten zählen in Deutschland besonders: die Adventisten, 
Christliche Wissenschaft (Christian Science), Mormonen (Kirche Jesu 
Christi der Heiligen der letzten Tage), Neuapostolische Kirche, Pfingst­
gemeinschaften, Zeugen Jehovas.



5

X. Die Ehe von Christen und Nichtchristen
(a) In unserer Zeit werden Ehen zwischen Christen 

und Nichtchristen immer häufiger. Stammt der nicht- 
christliche Partner aus unserem Kulturkreis, so sind 
immerhin wichtige Gemeinsamkeiten des Lebens und 
Denkens gegeben. Sie können es dem christlichen 
Partner erleichtern, aus seinem Glauben zu leben.

(b) In Ehen mit Angehörigen nichtchristlicher Re­
ligionen fehlen weithin wichtige Voraussetzungen 
wie geistige Gemeinschaft und verwandter Lebens­
stil. Belastungen zeigen sich besonders dann, wenn 
die Ehe in der Heimat des nichtchristlichen Partners 
geführt wird. Neben anderen Verbindungen zum bis­
herigen Lebenskreis gehen auch oft die Beziehungen 
zur christlichen Gemeinde verloren.

(c) Wenn der nichtchristliche Partner den Glauben 
des anderen achtet und mit Taufe und evangelischer 
Erziehung seiner Kinder einverstanden ist, und wenn 
beide Eheleute für ihre Ehe den Zuspruch des Wor­
tes Gottes und die Fürbitte der Gemeinde begeh­
ren, ist ein Gottesdienst ohne Traufragen und Hand­
auflegen möglich. Auf Traufragen und Handauflegen 
muß verzichtet werden, damit der nichtchristliche 
Partner nicht überfordert oder zur Heuchelei ver­
führt wird. Im Zusammenhang mit der Eheschlie­
ßung darf keine Zeremonie einer Religions- oder 
Weltanschauungsgemeinschaft stattfinden. Das Ge­
spräch der Partner mit dem Pfarrer sollte möglichst 
frühzeitig beginnen. Es bietet auch Gelegenheit, auf 
die Notwendigkeit rechtlicher Beratung hinzuweisen.

(d) Über die Gewährung eines Gottesdienstes aus 
Anlaß einer solchen Eheschließung entscheidet der 
Pfarrer mit den Ältesten. Wird der Gottesdienst ver­
sagt, so kann die Entscheidung des Bezirkskirchen-

rats herbeigeführt werden. Falls dieser den Gottes­
dienst für möglich hält, ermächtigt der Dekan einen 
anderen Pfarrer zur Abhaltung des Gottesdienstes 
oder übernimmt ihn selbst.

XI. Aufschub der Trauung
(a) Die Kirche verkündigt ihren Gliedern bei der 

Trauung das Wort Gottes für ihre Ehe. Sie ist dafür 
verantwortlich, daß Sinn und Glaubwürdigkeit der 
Trauung gewahrt werden. Solange dazu die Voraus­
setzungen fehlen, kann eine Trauung nicht erfolgen. 
Dies ist insbesondere dann der Fall, wenn ein Part­
ner den christlichen Glauben offenkundig leugnet 
oder verächtlich macht oder wenn Einstellung und 
Lebensweise eines Partners einer verantwortlichen 
Eheführung offensichtlich entgegenstehen.

(b) Hat der Pfarrer Bedenken, dann soll er zusam­
men mit Ältesten alles unternehmen, was der Klä­
rung des Sachverhalts und der Behebung des Hin­
dernisses dient. Dies kann auch durch eine Aus­
sprache von Mitgliedern des Ältestenkreises mit den 
Betroffenen versucht werden.

(c) Die Entscheidung, die Trauung aufzuschieben, 
trifft der Pfarrer mit den Ältesten. Wird die Trau­
ung aufgeschoben, so kann die Entscheidung des Be­
zirkskirchenrats herbeigeführt werden. Falls dieser 
die Voraussetzungen für den Aufschub der Trauung 
nicht für gegeben hält, ermächtigt der Dekan einen 
anderen Pfarrer zur Vornahme der Trauung oder 
übernimmt sie selbst.

(d) Eine Trauung kann später vollzogen werden, 
wenn der Pfarrer mit den Ältesten feststellt, daß die 
Voraussetzungen für den Aufschub der Trauung 
nicht mehr gegeben sind.

Erläuterung und Begründung zur Lebensordnung 
Ehe und Trauung

Vorbemerkungen
1. Es gibt Lebensordnungen, die daran interessiert 

sind, für das ganze Leben der Christen möglichst ge­
naue und in allen Situationen gültige Weisungen zu 
geben. Sie sehen Abweichungen von diesen Weisun­
gen als Ausnahmen an, für die es im Einzelfall viel­
leicht gute Gründe geben mag, die aber letztlich doch 
ein Verlassen der allgemein-gültigen Ordnung be­
deuten. Der Mensch, der in ihnen angesprochen wird, 
steht vor dem Problem, ob er dieser Ordnung gehor­
sam sein will und inwieweit er dies vermag. Dem­
gegenüber will die vorliegende Lebensordnung dem 
heutigen Menschen helfen, sein Leben in eigener 
Verantwortung zu gestalten. Dazu gibt sie ihm 
Orientierung und Information aus den biblischen 
Weisungen und aus der Tradition christlichen Le­
bens. Sie ist darum nicht Gesetz, dem sich der Mensch 
zu unterwerfen hätte, sondern Hilfe zu Entscheidun­
gen, die der Mensch selbst zu vollziehen hat.

2. Mit diesem Grundansatz wird nicht nur versucht, 
den gesellschaftlichen Entwicklungen der Neuzeit 
und den damit unlösbar verbundenen Änderungen

menschlichen Welt- und Selbstverständnisses Rech­
nung zu tragen. Vielmehr soll damit der Charakter 
der biblischen Weisungen besser zur Geltung kom­
men. Denn sie sind nicht Gesetze, deren genaue Be­
folgung Gerechtigkeit vor Gott einbringt, sondern 
sie zeigen verbindlich, wie sich der Glaube in der 
Tat des Gehorsams bewährt; dazu verpflichtet die 
von Gott geschenkte Gerechtigkeit. Insofern rufen 
die biblischen Weisungen nicht unter eine allgemein 
gültige Ordnung, sondern zum Glauben selbst. Der 
Gehorsam, in dem er sich zu bewähren hat, kann in 
verschiedenen Situationen verschiedene Gestalt ha­
ben.

3. Es entspricht diesem Grundansatz, wenn in den 
Einzelausführungen nach Möglichkeit jeder kirchen­
rechtlichen Bestimmung eine Begründung beigege­
ben ist, die die Notwendigkeit der Bestimmung ein­
sichtig macht. Denn je besser es gelingt, die Entschei­
dungshilfen aus der Sache zu begründen, desto grö­
ßer ist die Aussicht, daß sie angenommen werden und 
dem Menschen helfen, im Glauben zu bleiben und 
ihm gemäß sein Leben zu gestalten.



6

4. Dieses Verständnis verbietet es, die Lebensord­
nung — wie bei der Diskussion des ersten Entwurfs 
von 1963 häufig vorgeschlagen — zu reduzieren auf 
eine Dienstanweisung an Pfarrer und eine Kasual- 
ordnung für Gemeindeglieder. Eine Kasualordnung 
für Gemeindeglieder, die den Zusammenhang zwi­
schen Glaube und Lebensgestaltung nicht aufweist, 
führt notwendig in eine gesetzliche Ordnung und 
kann nicht deutlich machen, inwiefern die Ordnung 
zum Glauben und zur Freiheit ruft.

5. Eine Lebensordnung in dem hier vorgeschla­
genen Sinne wird in weiten Abschnitten mit dem 
übereinstimmen, was in ehekundlichen Schriften 
christlicher Autoren vielfach und meistens auch 
sehr viel deutlicher, weil umfangreicher, gesagt ist. 
Weil aber in diesen Schriften die vor allem für die 
gottesdienstliche Gestaltung der Trauung erforder­
lichen kirchenrechtlichen Bestimmungen fehlen, 
können sie eine kirchliche Lebensordnung von Ehe 
und Trauung nicht ersetzen, obwohl sie diese gut 
ergänzen können.

6. Selbstverständlich kann die Lebensordnung 
Pfarrern und Ältesten keine Sammlung von Vor­
schriften liefern, die für alle Fälle des menschlichen 
Lebens unbesehen gelten. Es muß vielmehr in jeder 
Situation und bei jedem Menschen geprüft werden, 
wie zu entscheiden ist. Trotzdem wird eine Gemein­
samkeit in den Entscheidungen innerhalb der Lan­
deskirche dadurch angestrebt, daß die Lebensord­
nung für diese Entscheidungen gültige Maßstäbe 
aufzeigt. Die Gemeinsamkeit wird ferner dadurch 
gefördert, daß die Pfarrer auf Grund ihres Ordina­
tionsgelübdes und die Ältesten auf Grund ihrer 
Verpflichtung gehalten sind, brüderlichen Rat an­
zunehmen und sich an getroffene Absprachen zu 
halten.

7. Die Handhabung der Kirchenzucht ist der gan­
zen Gemeinde anvertraut. Der besonderen Mitver­
antwortung der Ältesten für die Gemeindezucht 
glaubte der Ausschuß in Ausführung der §§ 22 
Abs. 3, 23 Abs. 2 e Grundordnung nur dadurch aus­
reichend Rechnung zu tragen, daß die Entscheidung 
über die Gewährung der Trauung (von Ehen Ge­
schiedener und von Ehen mit Sektenangehörigen) 
oder eines Gottesdienstes aus Anlaß der Eheschlie­
ßung (mit Nichtchristen) sowie über den Aufschub 
der Trauung in die Zuständigkeit des Pfarrers und 
der Ältesten, also des Ältestenkreises gelegt wird. 
Diesem ist die Gemeindeleitung (mit Ausnahme der 
unmittelbaren Wort- und Sakramentsverwaltung) 
übertragen. Es ist hinsichtlich der Einschaltung der 
Ältesten bei der Entscheidung über die Trauung 
Geschiedener von mehreren Bezirkssynoden das 
Bedenken geltend gemacht worden, die seelsorger- 
liche Seite solcher Fälle vor den Ältesten in den 
Einzelheiten aufzurollen. Der Pfarrer ist in der Tat 
gehalten, über Dinge, die ihm in der Seelsorge an­
vertraut werden und daher dem Beichtgeheimnis 
unterfallen, unverbrüchliche Verschwiegenheit zu 
bewahren (§ 18 Pfarrerdienstgesetz). Für die Älte­
sten wird daher sein (seelsorgerliches) Votum maß­
gebend sein. Für die Entscheidung werden aber 
häufig auch Umstände mitzuberücksichtigen sein,

die entweder ortsbekannt oder den Ältesten bei 
ihrer Amtsausübung, zu der nach § 22 Abs. 4 
Grundordnung auch Hausbesuche gehören, bekannt 
geworden sind. Darüber hinaus besteht die Mög­
lichkeit, daß der Pfarrer die Braut- bzw. Eheleute 
auf die Zuständigkeit des Ältestenkreises und die 
Schweigepflicht der Ältesten nach § 118 Grundord­
nung hinweist und ihr ausdrückliches Einverständ­
nis zu der Mitteilung von Umständen, die mög­
licherweise unter das Beichtgeheimnis fallen, ein­
holt.

8. Die Eröffnung des Beschwerdeweges zum Be­
zirkskirchenrat entspricht der Bedeutung, die eine 
ablehnende bzw. aufschiebende Entscheidung des 
Ältestenkreises für die betroffenen Gemeindeglie­
der hat (vgl. Ordnung der Konfirmation II Ziffer 11). 
Bei Anrufung des Bezirkskirchenrats ist die Mög­
lichkeit einer Fortführung oder Nachholung klären­
der, brüderlicher Aussprache gegeben.

9. Die Einzelbestimmungen gehen von den Gege­
benheiten aus, in denen sich die anzusprechenden 
Menschen vorfinden. Daß dieses Eingehen auf die 
Situation das biblische Zeugnis verkürzen kann, ist 
gewiß eine Gefahr. Doch dürfte die andere Gefahr 
heute größer sein, daß die Botschaft uneinsichtig 
und damit unverbindlich wird, wenn die Situation 
des Menschen übergangen wird.

10. Es war dem Ausschuß nicht möglich, die Ord­
nung für Ehe und Trauung formal den bereits in 
der badischen Landeskirche vorhandenen Abschnit­
ten einer Lebensordnung anzupassen, denn diese 
Abschnitte sind schon untereinander formal nicht 
einheitlich. Außerdem zwingt das hier vorgeschla­
gene Verständnis von der Lebensordnung zu be­
stimmten formalen Besonderheiten, die eine An­
passung an die vorhandenen Abschnitte fast un­
möglich machen. Hier liegt eine Aufgabe für die 
spätere Gesamtredaktion der Lebensordnung vor.

11. Über die Verwendung der Lebensordnung in 
der kirchlichen Arbeit kann hier nur andeutungsweise 
gehandelt werden. So viel ist jedenfalls klar: Wird 
die Ordnung erst bei der Anmeldung zur Trauung 
den Gemeindegliedern ausgehändigt, dann wird sie 
nicht viel bewirken können. Sie könnte aber — 
gleichsam als schriftliche Zusammenfassung — am 
Ende von Eheseminaren oder Verlobtenkursen ver­
teilt werden und damit zu eigenem Nachdenken der 
Teilnehmer Anreiz geben. In der Unterweisung der 
Jugendlichen mag sie — gleichsam als Arbeitspa­
pier — Grundlage für ausführlichere, mündlich zu 
gebende Information sein. Sie kann ganz gewiß 
nicht die dringend notwendigen sexualpädagogi­
schen Bemühungen der Pfarrer und Gemeinden 
(zusammen mit den Fachleuten) ersetzen. Sie kann 
aber — eben indem sie als Arbeitsgrundlage dient 
— bewirken, daß diese Bemühungen überhaupt 
unternommen werden und Einsichten vermitteln, 
die die Gemeindeglieder dann bedenken können.

Zu den einleitenden biblischen Texten
1. Die Ordnung beginnt mit einem einleitenden 

Abschnitt, der den Charakter einer Präambel trägt.



7

Er enthält biblische Belege für eine kirchliche 
Lehre von der Ehe.

2. Die Bibel selbst entfaltet keine systematische 
Lehre von der Ehe. Sie macht lediglich von ihrem 
Zentrum her Gesichtspunkte geltend, die in einer 
solchen beachtet sein müssen. Schon darum ist es 
unmöglich, auf den einleitenden Abschnitt zu ver­
zichten und jedem Einzelabschnitt der Ordnung ein 
biblisches Votum voranzustellen, wie das bei den 
Diskussionen um den Entwurf von 1963 gelegent­
lich gefordert wurde.

3. Die vorgeschlagene Auswahl biblischer Texte 
versucht, den wichtigsten biblischen Gesichtspunk­
ten Rechnung zu tragen. Vollständigkeit ist bewußt 
nicht angestrebt. Beschränkung auf die wesent­
lichen Stellen schien aus Gründen des äußeren Um­
fangs und aus Gründen der Verstehbarkeit beim 
Leser angezeigt. Die im Entwurf der Trau-Agende 
vorgesehenen Schriftstellen sind vollständig aufge­
nommen. Sie markieren bereits in der Einleitung 
den Zusammenhang zwischen Lebensordnung und
Gottesdienstordnung für die Trauung, wie er dann
besonders in dem Abschnitt über Sinn und Form 
der kirchlichen Trauung zum Ausdruck kommen 
wird. Die biblischen Texte aus der Trau-Agende sind 
durch zwei weitere Stellen ergänzt: 1. Mose 1, 27 
und 1. Kor. 7, 7 b. Diese Ergänzung hat sachliche 
Gründe: 1. Mose 1, 27 erklärt die Differenzierung 
der Geschlechter; 1. Kor. 7, 7b stellt in knapper 
Zusammenfassung eine theologische Wertung der 
Ehelosigkeit dar. Beide Gedanken können in den 
Schriftlesungen des Traugottesdienstes fehlen. In 
einer kirchlichen Lehre von der Ehe sind sie aber 
unentbehrlich. Die durch exegetische Probleme be­
lastete Stelle Eph. 5 wird nicht wörtlich zitiert, zu­
mal die dort dargestellte Ordnung des Verhältnis­
ses von Mann und Frau bei wörtlicher Zitierung gro­
ße Mißverständnisse hervorrufen würde; sie ist aber 
für die Lehre von der Ehe so wichtig, daß ein Hinweis 
auf sie nicht unterlassen werden darf. (Die Fußnote 
zu 1.Mose 2,18 ist wörtlich aus dem revidierten Text 
des Alten Testaments übernommen und soll den 
dort angegebenen genauen Sinn mitteilen, ohne daß 
der Wortlaut der Stelle im Text selbst verändert 
werden muß.) Die Einleitungen der biblischen Texte 
sind teilweise so verändert, wie es bei ihrer liturgi­
schen Verwendung üblich ist.

4. Reihenfolge und Kommentierung der bibli­
schen Texte zeigen, daß sich der Ausschuß nicht zu 
einer Theologie der Schöpfungsordnung Ehe ver­
stehen konnte. Die Schriftworte aus 1. Mose 1 und 2 
können exegetisch legitim nicht als Stiftungsworte 
von der Ehe verstanden werden. Sie handeln gewiß 
vom Verhältnis von Mann und Frau. Aber die Ehe 
als Institution kommt dabei nicht in den Blick. Auch 
neuere systematische Einsichten lassen es geraten 
erscheinen, auf den theologischen Begriff der 
Schöpfungsordnung zu verzichten. Außerdem ist 
zu beachten, daß die Lehre von der Schöpfungsord­
nung Ehe der Tatsache nicht Rechnung trägt, daß 
die Ehe im Neuen Testament insofern eine eschato- 
logische Relativierung erfährt, als die Ehelosigkeit 
als Ehelosigkeit um des Reiches Gottes willen ver­

standen werden und gefordert sein kann. Schließ­
lich muß man bedenken, daß der Begriff Schöp­
fungsordnung dem modernen Menschen große Ver­
stehensschwierigkeiten bietet und u. U. den Zugang 
zu der damit gemeinten Sache geradezu verhindert. 
Seine Grundabsicht, nämlich vorfindliche weltliche 
Gegebenheiten unter das Evangelium zu stellen, ist 
im Text der Ordnung selbst gleichwohl verwirk­
licht. Der Ausschuß hat als Bild von der Ehe das 
der menschlich-partnerschaftlichen Beziehung von 
Mann und Frau in den Mittelpunkt der Lebensord­
nung gerückt, ohne allerdings eine Orientierung 
des Eheverständnisses am traditionellen Begriff 
der Institution ganz aufzugeben. In der theologi­
schen Ethik ist eine zunehmende Hinwendung zu 
einem solchen Eheverständnis deutlich zu erkennen.

5. Die biblischen Zitate sind mit hinführenden 
und erläuternden Kommentierungen umgeben. 
Diese sollen das Verhältnis der Zitate zueinander 
und insbesondere deren Relevanz für die konkreten 
zwischenmenschlichen Beziehungen zwischen Mann 
und Frau aufzeigen helfen. Damit wird zugleich ein 
Votum aus der Diskussion des Entwurfs von 1963, 
„Die Bibel soll nicht zitiert, sondern interpretiert 
werden“, positiv aufgenommen.

6. Im übrigen wird verwiesen auf Abs. 5f des Be­
gleitworts zur Trau-Agende (der Landessynode als 
Anlage 2 vorgelegt).

I. Christen ohne Ehe
1. Aus der Konzeption der Präambel, vor allem 

aus dem Inhalt der dort zitierten Bibeltexte, ergab 
sich die Notwendigkeit, die Lebensordnung „Ehe 
und Trauung“ auf eine breitere Basis zu stellen 
und einen besonderen Abschnitt über „Christen 
ohne Ehe“ zu formulieren. Damit wird zugleich dem 
Wunsch einiger Stellungnahmen zum Entwurf von 
1963 entsprochen.

2. Daß Mann und Frau aufeinander angewiesen 
und bezogen sind, gilt für Verheiratete und Unver­
heiratete in allen Lebensbereichen. Wenn auch das 
Gegenüber von Mann und Frau in der Ehe einen 
besonderen Ausdruck findet, so gibt es ein erfülltes 
Leben auch außerhalb der Ehe und ohne geschlecht­
liche Gemeinschaft. Die Ehelosigkeit ist somit eine 
der Ehe gegenüber zwar andersartige, aber gleich­
wertige Lebensform. Man kann nicht aus den bib­
lischen Texten — auch nicht aus 1. Mose 1, 27 und 
2, 18 — die Vorstellung ableiten, daß sich das Ge­
genüber von Mann und Frau nur in der Ehe ver­
wirklichen könne. Das Neue Testament gibt sogar 
der Ehelosigkeit einen neuen Wert: Sie wird ange­
sichts des anbrechenden Reiches Gottes zu einer be­
sonderen Möglichkeit des Dienstes, zu dem Christen 
berufen werden (Matth. 19, 12; 1. Kor. 7, 7 und 
29—35).

3. Obwohl auf dem Boden des Evangeliums eine 
solche Entdeckung möglich ist, hat die Kirche in 
ihrer Verkündigung praktisch fast nur das Leben 
innerhalb von Ehe und Familie im Blick. Unverhei­
ratete und Alleinstehende werden dagegen in ihrer 
Lebenssituation kaum wahrgenommen. Das wird



8

auch nicht durch die Tatsache geändert, daß Ge­
meinde und Öffentlichkeit in besonderer Weise auf 
die Arbeit und den persönlichen Einsatz gerade 
dieser Menschen dringend angewiesen sind und ihn 
mehr oder weniger selbstverständlich in Anspruch 
nehmen. Die gesellschaftliche Stellung der Ehe- 
losen blieb davon bisher unberührt. Sie nehmen 
nach allgemeiner Meinung in der Rangordnung 
hinter den Verheirateten, Verwitweten und Ge­
schiedenen den letzten Platz ein.

4. Man muß hier zwar erwähnen, daß im vergan­
genen Jahrhundert durch die Entstehung der Mut­
terhausdiakonie ein für damalige Verhältnisse 
höchst moderner und beachtlicher Beitrag zur posi­
tiven, sinnvollen Lebensgestaltung der Ehelosen ge­
leistet worden ist. Aber die hier gewonnenen Er­
kenntnisse sind in ihrer Tragweite weder von der 
gesamten Kirche damals begriffen worden, noch hat 
man später daraus Konsequenzen gezogen für die 
Breite der Berufswelt. Dadurch sind gute Ansätze 
in ihren Anfängen erstarrt. Sie wurden nicht so wei­
terentwickelt, daß sie auch in der heutigen Situation 
Modellcharakter haben. Daß auch Gemeinschaften 
anderer Art im Raum der Kirche bis zum heutigen 
Tag immer wieder entstanden sind (Brüder von 
Taize, Irenenring u. a.), ist zwar nicht zu unter- 
schätzen, trägt aber zum Gesamtbewußtsein vom 
Lebens- und Berufsbild eines ledigen Christen 
kaum etwas bei. Der Anschluß an eine solche Ge­
meinschaft bildet die Ausnahme.

5. Ehelosigkeit kann sowohl durch eigene freie 
Entscheidung als auch durch besondere Lebensum­
stände bedingt sein. Wichtig allein ist, daß der Ehe- 
lose früher oder später darin eine Führung Gottes 
erkennen kann, zu der er ja sagt.

6. In der Gemeinde sollte auch die Begegnung 
mit unverheirateten Männern und Frauen erkennen 
lassen, daß sie zuallererst Glieder am Leibe Christi 
sind und daß alle anderen Bindungen (familiärer 
oder sonstiger Art) für die eigene Sicht und die Be­
urteilung anderer zweitrangig werden. Von daher 
ergibt sich, daß sie nicht Objekte der Betreuung, 
sondern Subjekte mitverantwortlichen Denkens 
und Handelns sind.

II. Vorbereitung zur Ehe
1. Mit diesem Abschnitt wendet sich die Lebens­

ordnung den Problemen junger Menschen zu. Sie 
möchten häufig wissen, was ihre Kirche zu den sie 
bedrängenden Fragen zu sagen hat. Die Lebensord­
nung kann darauf nicht kasuistisch antworten, 
sondern nur Maßstäbe anbieten, die Hilfe zur ei­
genen Entscheidung geben. Ein Reden mit erho­
benem Zeigefinger und im Ton der Besserwisserei 
muß vermieden werden.

2. Der Absatz LO II a begründet die Notwendig­
keit einer Vorbereitung auf die Ehe damit, daß sie 
eine wichtige Aufgabe für das ganze Leben dar­
stellt. Das Beispiel, das Vater und Mutter durch 
ihre Eheführung geben, wird als besonders prägend 
herausgestellt. Daß und wie aber auch Kirche und 
Gemeinde einen Beitrag zur Vorbereitung auf die 
Ehe leisten sollen, wird festgestellt und beschrieben.

3. Im Absatz LO II b werden Gesichtspunkte ge­
nannt, von denen man sich bei der Wahl des Le­
bensgefährten bestimmen lassen sollte, die entge­
gen den vielen Äußerlichkeiten auf das Wesentliche 
hinweisen. Das Verlöbnis wird, obwohl viele junge 
Menschen nichts mehr davon halten, nach wie vor 
als Hilfe zur richtigen Entscheidung angesehen und 
daran festgehalten. Mit Absicht wurde im Zusam­
menhang mit der Auflösung eines Verlöbnisses der 
Ausdruck „Gewissensgründe“ gewählt, um aller 
Leichtfertigkeit entgegenzuwirken.

4. Im Absatz LO II c wird eine Aussage über die 
vorehelichen Beziehungen der Geschlechter ge­
macht. Sie ist von 16 Bezirkssynoden für notwendig 
erachtet worden und findet sich bisher nur in der 
bayerischen Lebensordnung. Die Frage ist: Wovon 
ist auszugehen, wenn Orientierung für das vorehe­
liche Verhalten des Menschen gegeben werden soll? 
Von Sitte und Konvention? Dann wäre der Ansatz­
punkt sehr dem Wandel der Zeiten unterworfen. 
Der Ausschuß sieht ihn in dem immer gültigen 
Liebesgebot Jesu. Die geschlechtliche Vereinigung, 
die so oft verabsolutiert wird, wird im vorliegenden 
Entwurf der alles umfassenden Liebe zum Du ein­
geordnet. Es werden keine Warnungen und Verbote 
gegeben, sondern Hinweise auf die Verantwortung 
für das eigene Leben und das des anderen.

5. Aus seelsorgerlichen Überlegungen wurde im 
letzten Absatz auf Schuld und Vergebung hinge­
wiesen.

III. Der Sinn der Trauung
1. Eine evangelische Lebensordnung hat — im 

Unterschied zu anderen kirchlichen Eheauffassun­
gen — davon auszugehen, daß die kirchliche Trau­
ung keinen ehebegründenden Charakter hat. Eine 
Ehe ist auch ohne kirchliche Trauung vor Gott und 
Menschen gültig. Einer Sinnentleerung der Trauung 
ist damit jedoch nicht das Wort geredet.

2. Die Trauung hat vier Elemente: a) die Verkün­
digung des Wortes Gottes für die Ehe, b) das Be­
kenntnis der Eheleute, c) die Segnung des Paares, 
d) die Fürbitte der Gemeinde. — Im Bekenntnis sa­
gen die Eheleute ja dazu, daß Gott sie einander für 
das ganze Leben anvertraut hat, und versprechen 
eine christliche Eheführung. Es gibt Situationen, in 
denen aus seelsorgerlichen Gründen dieses Be­
kenntnis als Antwort auf die Verkündigung noch 
nicht gefordert werden kann. In diesen Fällen tritt 
an die Stelle der „Traufragen“ die „Mahnung“ (vgl. 
Trauagende S. 14).

3. Die übliche Traupraxis legt das Mißverständnis 
nahe, als handle es sich bei der kirchlichen Trauung 
um eine private und familiäre Veranstaltung. Dies 
wird besonders deutlich in Großstadtgemeinden, 
wo oft eine ganze Reihe von Traugottesdiensten 
hintereinander stattfindet. Dagegen verstehen Le­
bensordnung und Agende die Trauung als Gottes­
dienst der Gemeinde. Dieses Verständnis kommt 
deutlicher zum Ausdruck, wenn ein Paar im Ge­
meindegottesdienst am Sonntag getraut wird oder
wenn für mehrere Paare ein gemeinsamer Traugot­
tesdienst stattfindet. Deshalb werden diese beiden 
Möglichkeiten angeboten.



9

4. Der Sinn der Trauung kommt auch in der Feier 
des heiligen Abendmahls zum Ausdruck, die in 
Verbindung mit der Trauung gehalten werden 
kann. An die „Brautmesse“ ist nicht gedacht. Viel­
mehr wird deutlich, daß die Gemeinschaft Gottes 
mit den Menschen, wie sie im Abendmahl ihren 
sichtbaren Ausdruck findet, Grund und Kraft aller 
menschlichen Gemeinschaft und also auch der 
Ehe ist.

IV. Die Form der Trauung
1. Die Frage der Zuständigkeit bedurfte einer 

neuen Regelung. Wenn auch im allgemeinen die 
Trauung in der Gemeinde der Braut stattfindet, so 
ist doch nach §§ 58 f. Grundordnung auch der Ge­
meindepfarrer des Bräutigams für die Vornahme 
der Trauung zuständig. Derjenige der beiden zu­
ständigen Pfarrer, der die Trauung nicht vornimmt, 
muß für sein Gemeindeglied einen Entlaßschein aus­
stellen. Da nur auf diese Weise festgestellt werden 
kann, ob die Voraussetzungen für eine kirchliche 
Trauung gegeben sind, mußte das Entlaßscheinver­
fahren entsprechend erweitert werden. Das ent­
spricht zwar nicht dem Wortlaut, wohl aber der 
Intention der Grundordnung. Selbstverständlich ist 
der Pfarrer, der die Trauung vornimmt, verpflich­
tet, den Vollzug der Trauung dem bzw. den Heimat­
pfarrämtern der Eheleute mitzuteilen.

2. Die Angabe über den Termin der Trauung gibt 
dem Pfarrer die Möglichkeit, einen unpassenden 
Termin abzulehnen. Darüber hinaus haben die „ge­
schlossenen Zeiten“ überall Geltung.

3. Das Traugespräch ist deshalb als „wesentlicher 
Bestandteil der Trauung“ genannt, damit weder das 
Brautpaar (etwa aus Furcht vor einem persönlichen 
Gespräch) oder der Pfarrer (etwa aus Zeitmangel) 
es umgehen können. Da im Traugespräch — stärker 
als im Traugottesdienst selbst — auch Fragen der 
Eheführung besprochen werden, ist es sinnvoll, bei 
dieser Gelegenheit den Brautleuten ein Ehebuch 
anzubieten.

4. In der namentlichen Fürbitte bekundet die 
ganze Gemeinde im Gottesdienst ihre Mitverant­
wortung für die neue Ehe. Das Aufgebot ist Sache 
des Standesamts.

5. Da Trauungen oft an Samstagen vorgenommen 
werden, an denen die Standesämter geschlossen 
sind, kann auf einer Trauung am Tag der Ehe­
schließung nicht bestanden werden. Es ist aber dem 
Wesen der Trauung angemessen, daß sie möglichst 
bald nach der Eheschließung erfolgt.

6. Gemäß der Bitte in der Trauagende: „Herr, un­
ser Gott, erleuchte diese Eheleute durch dein 
Wort...“ wird dem Ehepaar bei der Trauung eine 
Bibel überreicht. Das schließt nicht aus, daß dem 
Paar zusätzlich ein Andachtsbuch überreicht wer­
den kann.

7. Fotografieren und Filmen wird untersagt, weil 
dies notwendigerweise mit Störungen verbunden 
ist. Hingegen sind Tonbandaufnahmen möglich, 
wenn sie keine Störung verursachen und alle Betei­
ligten einwilligen.

V. Eheführung

1. In dem Abschnitt „Eheführung“ steht eine Le­
bensordnung vor der schwierigen Aufgabe, Ver­
bindliches für die lange Zeit einer Ehe zu sagen. 
Soll sie dieser Aufgabe gerecht werden, muß sie
beispielhaft an wesentlichen Punkten zeigen, was
entscheidend ist.

2. Weithin wird die Eheschließung als Ziel ver­
standen, bei dessen Erreichung alle Probleme ge­
löst sind. Die Lebensordnung zeigt hingegen die Ehe 
als Aufgabe und in ständiger Entwicklung. Darin 
liegt ihre Chance: Zeit, Toleranz, Gemeinsamkeit, 
Offenheit sind wesentliche Faktoren dieser Ent­
wicklung, die an einzelnen Beispielen dargestellt 
werden (LO V Abs. a und b). Allerdings muß der 
weit verbreiteten Auffassung, daß an erster Stelle 
immer die eigene Familie stehe, ein Gegengewicht 
gesetzt werden. Sie kann auch eine Form des Egois­
mus sein, die sich dem Nächsten versagt (LO V 
Abs. c).

3. Weder die Tatsache, daß die Probleme der Fa­
milienplanung heute allgemein erörtert werden, 
noch der Umstand, daß diese Probleme äußerst viel­
schichtig sind, können ein Grund sein, dazu in der 
Lebensordnung keine Stellung zu nehmen. Es wird 
versucht, die Linie aus den oben in Ziffer 2 genann­
ten Faktoren weiterzuziehen (LO V Abs. d). Über 
die Frage der Sterilisation konnte noch keine ver­
bindliche Aussage gemacht werden, da diese Pro­
blematik z. Z. noch zu unübersichtlich und im Fluß 
ist.

4. Was heißt heute christliche Eheführung? Was 
muß man den Brautpaaren unter diesem Aspekt sa­
gen? Die Lebensordnung kann hier nicht „anord­
nen“, sondern nur vorsichtig hinführen und wei­
terweisen. Sie ist gerade hier auf das angewiesen, 
was bisher schon in Unterricht, Jugendarbeit und 
Seminaren vermittelt wurde.

5. Gerade Christen tun häufig so, als ob es Krisen 
in der Ehe gar nicht geben dürfte. Während sie 
nach außen hin alle Anzeichen dafür verbergen, 
schleppen sie ihre Ehekrise unbewältigt weiter. Kri­
sen sind Aufgaben und können zur Entwicklung 
und Reifung beitragen. Dazu kann die Eheberatung 
helfen. Sie in Anspruch zu nehmen, ist kein Zei­
chen von Schwäche. Mit gutem Willen allein lassen 
sich diese Probleme meist nicht lösen; auch gutge­
meinte Ratschläge von Eltern, Freunden, Nachbarn 
und Bekannten helfen oft wenig weiter (LO V 
Abs. f).

VI. Eltern und Kinder

1. Verbunden mit einem Mißverständnis des vier­
ten Gebots finden sich auch vielfach bei Christen 
Erziehungsvorstellungen, die weder den Aussagen 
des Neuen Testaments noch pädagogischen Erkennt­
nissen entsprechen. Mangelnde Zuwendung der 
Eltern, eigennützige Beanspruchung, Machtaus­
übung und Familienegoismus schaden den Kindern 
(LO VI Abs. a und b).



10

2. Die evangelischen Erziehungsberatungsstellen 
und Mütterschulungskurse sind auf dem Wege, im 
Bewußtsein der Gemeinden verankert zu werden. 
Ihre Hilfe kann gar nicht hoch genug eingeschätzt 
werden, stößt aber auf die verbreitete Auffassung, 
daß Kindererziehung ausschließlich Aufgabe der 
Eltern sei, bei der man keiner Hilfe bedürfe. Er- 
ziehungs-, Eltern- und Eheseminare sind für die 
Erziehung der Kinder eine besondere Hilfe, werden 
aber zu selten durchgeführt und in Anspruch ge­
nommen. Darum schien es geboten, in der Lebens­
ordnung besonders darauf hinzuweisen.

VII. Ehescheidung und Wiedertrauung 
Geschiedener

1. Die Arbeit des Lebensordnungsausschusses II, 
die zur Vorlage von 1963 geführt hatte, wurde be­
gonnen, weil „in den Gemeinden und unter der 
Pfarrerschaft die Frage nach einer einheitlichen Re­
gelung der Trauung Geschiedener nicht zur Ruhe 
kommen will“ (Synodalverhandlungen April 1961 
S. 96). Freilich wird dieses Problem auf dem Wege 
einer Lebensordnung nicht voll gelöst werden 
können.

2. Exegetisch ist von dem Streitgespräch Markus 
10, 1—9 auszugehen, in dem Jesus die Frage nach 
der Ehescheidung mit einem klaren Nein beantwor­
tet. Aber es entspricht genau der übrigen Verkün-
digung Jesu, daß er nicht eine alte Scheidungsvor-
schrift durch eine neue, schärfere ersetzt, sondern 
vielmehr durch alle Vorschriften hindurch den 
Menschen selbst sucht und ihn unmittelbar vor 
Gott stellt, indem er ihm die Vorschriften zerschlägt, 
mit denen er sich tarnt. Das geschieht in Markus 10 
durch den Hinweis auf die „Herzenshärtigkeit“ des 
Menschen, d. h. auf seine Verstockung und Unbuß­
fertigkeit, deretwegen Mose allein die Scheidung 
zuließ und die im alttestamentlichen Scheidungsakt 
vor Zeugen bekannt werden mußte. Insofern ist 
Markus 10 erst in zweiter Linie eine Bestimmung 
zur Ehescheidung, in erster Linie ist es eine Predigt 
Jesu, die den Menschen unverhüllt mit Gott kon­
frontiert. — Auch Matthäus weiß noch etwas von 
diesem ursprünglichen Sinn aller Worte Jesu. Er 
fügt in Matth. 5, 31 f. zwei ausgesprochen gesetz­
liche Worte gegen die Ehescheidung zusammen, gibt 
ihnen nachträglich die Form der Antithese und fügt 
sie in den Zusammenhang der Bergpredigt ein. Da­
mit werden sie aber zu Appellen an das Herz des 
Menschen, denen gegenüber eine rein gesetzliche 
Haltung unmöglich ist. — Aus diesem Verständnis 
der Scheidungsworte Jesu erwächst die Frage, die 
alle anderen Texte zur Ehescheidung weitgehend 
beeinflußt hat: Wie sollen die Worte Jesu im Alltag 
des Lebens befolgt werden? Sie sind ja gewiß Ver­
kündigung von der gekommenen guten Herrschaft 
Gottes und nicht neues Gesetz. Aber sie fordern 
doch zugleich Gehorsam im täglichen Tun. Soll es zu 
solchem Gehorsam kommen, so bedarf es konkreter 
Weisungen. Alle anderen neutestamentlichen Texte 
über die Ehescheidung sind Interpretationen der 
Verkündigung Jesu von Markus 10 für das tägliche 
Leben.

3. Eine Übersicht über das Neue Testament führt 
zu folgenden Konsequenzen: a) Die Gemeinde muß 
wissen, daß es ihr in erster Linie aufgetragen ist, 
das Evangelium Jesu als gute und helfende Bot­
schaft dem Menschen zu verkünden, nicht aber den
Bestand einer Ordnung zu proklamieren, wenn
diese offensichtlich zerbrochen ist. b) Bei der Ver­
kündigung muß deutlich werden, daß das Evange­
lium Gehorsam fordert; im Blick auf die Ehe hat 
dieser Gehorsam u. a. die unbedingte Treue zuein­
ander zum Inhalt, c) Die Gemeinde muß damit rech­
nen, daß es auch zu Unglaube und Ungehorsam 
kommt, d) Die Gemeinde muß Mittel und Wege 
suchen, um dem, der dem Evangelium gegenüber 
ungläubig und ungehorsam geworden ist, wieder 
zu neuem Glauben und neuem Gehorsam zu ver­
helfen. Wo offensichtlich die Bereitschaft zu diesem 
Neuanfang fehlt, kann sie die Wiedertrauung Ge­
schiedener nicht verantworten.

4. Unbeschadet aller Differenzen in Einzelheiten 
kennt die evangelische Theologie von Anfang an 
keine prinzipielle Ablehnung der Ehescheidung und 
der Wiedertrauung Geschiedener. In der theolo­
gischen Ethik wird dabei zunehmend das Zerrüt­
tungsprinzip gegenüber dem Verschulden betont 
und damit eine Annäherung an die juristische Ar­
gumentation erreicht, die ebenfalls die totale Zer­
rüttung als den wichtigsten Grund der Eheschei­
dung ansieht. Entsprechend wird auch in den Le­
bensordnungen aller Gliedkirchen der EKD die 
Wiedertrauung Geschiedener nicht ausnahmslos 
verweigert. Auch die Antworten der Bezirkssyno­
den auf die Vorlage von 1963 und auf die Fragen 
der Landessynode zu diesem Problemkreis lassen 
erkennen, daß die Wiedertrauung Geschiedener 
nicht prinzipiell abgelehnt wird.

5. Das bisher Gesagte muß nach einer Seite hin 
noch ergänzt werden: Ehescheidung ist in jedem 
Falle schuldhaftes Tun. Damit ist nicht Schuld im 
Rechtssinn gemeint, sondern Schuld gegenüber Gott 
und gegenüber dem Mitmenschen. Für die Frage 
der Wiedertrauung Geschiedener bedeutet das also, 
daß sie dann verweigert werden muß, wenn der ge­
schiedene Partner der neuen Ehe seine Scheidung 
nicht als Schuld anerkennen kann oder sein bis­
heriges Verhalten sein Schuldbekenntnis unglaub­
würdig macht. Sie muß schon deshalb verweigert 
werden, weil der Geschiedene damit zeigt, daß er 
seine Vergangenheit nicht bereinigen will und dar­
um seine Zukunft, also seine neue Ehe, mit dieser 
Vergangenheit aufs neue belasten wird.

VIII. Die konfessionsverschiedene Ehe
1. Eine evangelische Lebensordnung hat weder 

die Aufgabe, der konfessionsverschiedenen Ehe das 
Wort zu reden, noch lediglich vor ihr zu warnen. 
Der Entwurf geht deshalb von der Tatsache aus, 
daß die Zahl solcher Ehen ständig zunimmt. Er ver­
sucht, einerseits der weitverbreiteten Tendenz ent­
gegenzuwirken, die die konfessionellen Gegensätze 
überspielen möchte („Wir haben alle nur einen 
Gott“), und leitet andererseits zu Überlegungen an, 
wie die auftretenden Schwierigkeiten gemeinsam



11

bewältigt werden können. Die Lebensordnung will 
vor allem vermeiden helfen, daß einer der Ehe­
partner oder beide der Gleichgültigkeit in Glau­
bensfragen verfallen und sich der Kirche entfrem­
den.

2. Im Absatz LO VIII a wird Christen verschie­
dener Konfession, die einander heiraten wollen, 
empfohlen, sich durch Pfarrer beider Konfessionen 
beraten zu lassen. Das geschieht vom evangelischen 
Verständnis von Glaube und Kirche her, um der 
Achtung gegenüber der anderen Konfession und um
einer sorgfältigen Information willen. Nur so
können die beiden verantwortlich entscheiden, ob 
sie wirklich die Ehe miteinander eingehen und in 
welcher Konfession sie sich trauen lassen und die 
Kinder erziehen wollen.

3. Im Absatz LO VIII b wird der Fall angespro­
chen, daß die beiden sich für eine evangelische 
Trauung entschieden haben. Solange die katholische 
Kirche ihr Mischehenrecht nicht ändert, muß in ei­
ner evangelischen Lebensordnung auf die Folgen 
hingewiesen werden, die die Anwendung dieses 
Rechts für die Eheleute mit sich bringt. Dem von 
den Sakramenten seiner Kirche ausgeschlossenen 
Ehepartner steht die evangelische Kirche offen, 
ohne seinen Übertritt zu verlangen. Obwohl in seel- 
sorgerlichen Einzelfällen die Zulassung zu Abend­
mahl und Beichte möglich ist, ist es nicht ratsam, 
darauf in der Lebensordnung hinzuweisen.

4. Im Absatz LO VIII c geht es um den Fall, daß 
der evangelische Partner sich in der anderen Kon­
fession trauen läßt. Er muß wissen, was er damit 
tut, daß aber die evangelische Kirche seine Entschei­
dung respektiert und daß sich an seiner Kirchenzu­
gehörigkeit nichts ändert.

5. Der grundsätzliche Ausschluß der Doppeltrau­
ung entspricht gemeinem Kirchenrecht. Die Frage 
der „ökumenischen Trauung“, bei der Pfarrer bei­
der Konfessionen mitwirken, ist nicht behandelt, 
weil hierüber noch nicht endgültig geurteilt wer­
den kann.

6. Das Zusammenleben in einer konfessionsver­
schiedenen Ehe kann den Gedanken an den Über­
tritt zur Konfession des Partners nahelegen CLO 
VIII Abs. e). Hierbei darf nichts forciert werden. 
Auch muß davor gewarnt werden, diesen Schritt als 
Formsache anzusehen. Nur Glaubensüberzeugung 
bietet die Gewähr, daß der Übergetretene in der 
anderen Konfession wirklich eine Heimat findet.

IX. Die Ehe evangelischer Christen 
mit Angehörigen von Sekten

1. Kann die Ehe eines evangelischen Christen mit 
einem Sektenmitglied kirchlich getraut werden? 
Bei dieser Frage steht die Erwägung im Vorder­
grund, ob in diesem Fall eine christliche Eheführung 
überhaupt möglich ist. In Abschnitt IX wird zu­
nächst versucht, für die Beurteilung einige Krite­
rien zu geben.

2. Der Ausschuß hielt es um der Fairneß willen 
für richtig, nicht nur negative Momente bei Sekten-

angehörigen herauszustellen, wollte aber auch deut­
lich auf die zu erwartenden Schwierigkeiten hin­
weisen.

3. Eine generelle Lösung konnte nicht angeboten 
werden, da die Beurteilung verschieden ausfallen 
kann, je nach den beteiligten Personen und der in 
Frage kommenden Sekte. Es gibt heute Sekten, 
deren Taufe von der evangelischen Kirche aner­
kannt wird (z. B. Adventisten, Neuapostolische Kir­
che, Reformiert-apostolische Gemeinde), ja die 
sogar dem Ökumenischen Rat der Kirchen ange­
hören (Pfingstkirche von Chile), während andere 
durch ihre Intoleranz und rücksichtslosen Bekeh­
rungsversuche sehr belastend auf bestehende 
Ehen wirken. Man kann darum nur eine gründ­
liche Information und entsprechende Beratung 
durch den Pfarrer, der auch die Literatur zur Ver­
fügung halten sollte, nahelegen.

4. Damit sich die Kirche nicht selbst schuldig 
macht, wenn evangelische Christen unüberlegt oder 
gar unwissend eine solche Verbindung eingehen, 
schreibt die Lebensordnung für den Fall einer 
kirchlichen Trauung eine besondere Entscheidung 
des Ältestenkreises vor. Damit ist eine sorgfältige 
Prüfung des vorliegenden Falles, aber auch der be­
treffenden Sekte, unumgänglich. Als Information 
über Sekten wird neben dem bewährten Buch von 
K. Hutten „Seher, Grübler, Enthusiasten“ besonders 
das 1967 von der VELKD herausgegebene „Hand­
buch zu Freikirchen und Sekten“ I/II empfohlen.

5. Da bei den meisten Gemeindegliedern Unklar­
heit darüber besteht, welche Gemeinschaften als 
Sekten gelten, erfolgt eine kurze Erwähnung der 
bei uns üblichen Sekten in einer Fußnote.

X. Die Ehe von Christen und Nichtchristen
1. Die Trauung von Christen und Nichtchristen 

war nach bisher geltendem kirchlichen Recht unzu­
lässig. In dem Erlaß des Evang. Oberkirchenrats 
vom 22. 8. 1940 (VBI. S. 79) heißt es: „Die kirchliche 
Trauung wird abgelehnt, auch wenn nur ein Ehe­
gatte Nichtchrist ist, d. h. nicht getauft ist.“ Nach 
Abschnitt 2 dieses Erlasses waren Ausnahmen bei 
Ausgetretenen zwar möglich, aber die Debatte ist 
seit Jahren nicht zur Ruhe gekommen, ob jener Er­
laß des Oberkirchenrats der heutigen Situation ge­
recht wird. Sein Datum läßt erkennen, daß er im 
Blick auf Ehen zwischen Christen und solchen Ehe­
gatten erlassen wurde, die unter dem Einfluß des 
Nationalsozialismus aus der Kirche ausgetreten wa­
ren. Damals hat sich die Kirche mit Recht gegen 
eine Trauung gewehrt, die nur ein christliches De­
korum wahren wollte.

2. Im Blick darauf, daß Ehen zwischen Christen 
und Nichtchristen aus naheliegenden Gründen im­
mer häufiger werden (LO X Abs. a), vor allem mit 
Rücksicht darauf, daß Pfarrer und Gemeinde ein 
Gemeindeglied, das vor diesem schweren Schritt 
steht, nicht allein lassen dürfen, sondern gerade in 
diesem Augenblick seelsorgerliche Verantwortung 
wahrnehmen müssen, waren im Lebensordnungs­
ausschuß, aber auch in der Liturgischen Kommis­



12

sion, deutliche Tendenzen zur Freigabe einer Trau­
ung von Christen und Nichtchristen erkennbar. 
Ebenso deutlich hatten zwei Drittel aller Bezirks­
synoden bei Beratung des ersten Entwurfs „Ehe 
und Trauung“ für Freigabe der Trauung in besonde­
ren Ausnahmefällen votiert.

3. Auch der gesamtkirchliche Aspekt war für den 
Lebensordnungsausschuß relevant. Bei der heuti­
gen engen Verbundenheit der beiden Landesteile 
Baden und Württemberg und bei der starken Fluk­
tuation der Bevölkerung im süddeutschen Raum 
kann eine Landeskirche keine Sonderregelung tref­
fen. Württemberg, Hessen-Nassau, Bayern und die 
Pfalz genehmigen Ausnahmen vom Regelfall der 
Versagung, und zwar in seelsorgerlich begründeten 
Fällen. In Württemberg z. B. werden Genehmigun­
gen von den Dekanatsämtern erteilt.

4. In allen einschlägigen Debatten, sowohl auf 
den Bezirkssynoden als auch im Lebensordnungs­
ausschuß und in der Liturgischen Kommission, war 
für diese Frage neben dem Pauluswort 1. Kor. 7, 14 
insbesondere 1. Mose 2, 24 in der Fassung Matth. 
19, 5.6 maßgebend.

5. Bei den Beratungen dieses Abschnitts stand 
der Lebensordnungsausschuß vor großen Schwie­
rigkeiten. Die anstehenden und bekannt gewor­
denen Fälle sind so bunt und verschieden wie das 
Leben des Menschen selbst (LO X Abs. a u. b). Es 
ist ein großer Unterschied, ob z. B. die Trauung mit 
einem Partner begehrt wird, dessen Familie seit 
Generationen der christlichen Kirche nicht mehr an­
gehört, oder mit einem Partner, der Glied einer 
nichtchristlichen Religion ist. Es wird jeder Fall für 
sich genommen werden müssen.

6. Aus der Fülle der zur Debatte stehenden Pro­
bleme seien nur einige genannt: Ist eine Trauung in 
unserem herkömmlichen Sinne möglich oder muß 
eine Handlung eigener Art an ihre Stelle treten? 
Ist eine Handauflegung bei der Segnung möglich 
bei einem Menschen, der Christus nicht kennt und 
keine Verbindung zur christlichen Gemeinde hat? 
Ist Segnung nur zugesprochene Fürbitte, die auch 
ein Nichtchrist empfangen kann? Wenn schon Pre­
digt sein darf, warum dann nicht auch Segen, zu­
mal, wenn er als zugewendete Fürbitte verstanden 
wird? Fürbitte schließt auch Nichtchristen ein. Daß 
die Traufragen mit ihrem darin geforderten Be­
kenntnis auszuklammern sind, schien gegeben. Ehr­
licherweise sind sie einem Nichtchristen nicht zuzu- 
muten, und er darf nicht zur Unwahrhaftigkeit ver­
führt werden.

7. Als Lösung (LO X Abs. c) wird ein „Gottes­
dienst anläßlich der Eheschließung zwischen Chri­
sten und Nichtchristen“ vorgeschlagen. Dieser Got­
tesdienst ist ohne Traufragen und Handauflegung 
gedacht und enthält folgende Bestandteile: Verkün­
digung, Mahnung, Fürbitte, Segen. Es gibt grund­
sätzlich kein Argument, einen Nichtchristen (und 
einen nicht praktizierenden Christen!) vom Segen 
auszuschließen. Auch im Gottesdienst der Gemeinde 
werden ohne Unterschied Getaufte und Ungetaufte 
gesegnet. Die Liturgische Kommission wurde gebe­

ten, ein entsprechendes Formular zu schaffen. Ein­
zelne liturgische Texte, wie z. B. die Mahnung, sind 
in der Trauagende Entwurf 1967 enthalten.

8. Für diesen Gottesdienst sind folgende Voraus­
setzungen notwendig (LO X Abs. c):

Der evangelische Partner muß aus Anlaß seiner 
Eheschließung als praktizierender Christ den 
Zuspruch des Wortes Gottes und die Fürbitte 
der Gemeinde begehren. Der nichtchristliche 
Partner muß damit einverstanden und dem 
Worte Gottes mindestens aufgeschlossen sein.
Es muß geklärt sein, daß eine Trauzeremonie 
einer Religions- oder Weltanschauungsgemein­
schaft nicht stattfindet.
Ein frühzeitiges Traugespräch ist unerläßlich 
etwa mit folgenden Punkten: Verpflichtung des 
Nichtchristen, den evangelischen Ehepartner in 
der Erfüllung seiner kirchlichen Pflichten nicht 
zu behindern, und die Zustimmung zu Taufe 
und evangelischer Erziehung der Kinder.

9. Sieht die Kirche einen Gottesdienst dieser Art 
überhaupt nicht vor, so werden die Kinder wahr­
scheinlich nicht getauft werden. Diese Erwägung 
macht die missionarische Bedeutung eines solchen 
Gottesdienstes einsichtig.

XI. Aufschub der Trauung
1. Dieser Abschnitt behandelt ein Verhalten oder 

eine Einstellung eines oder beider Ehegatten, wel­
che die kirchliche Trauung mit Rücksicht auf die 
Glaubwürdigkeit der kirchlichen Trauverkündigung 
schlechthin ausschließen. Die beispielhafte Aufzäh­
lung in LO XI Absatz a lehnt sich an § 15 Ziff. 2 
Grundordnung über den Verlust der kirchlichen 
Wahlfähigkeit an. Der Aufschub der Trauung wird 
auch bei kirchenfeindlichem Verhalten und bei gro­
ben Verstößen gegen die kirchliche Ordnung (§ 15 
Ziff. 1, 3, 4 Grundordnung) zu prüfen sein. Bei der 
in LO XI Absatz a weiter ausdrücklich erwähnten 
Einstellung und Lebensweise eines Partners, die 
einer verantwortlichen Eheführung offensichtlich 
entgegensteht, ist u. a. auch an Fälle zu denken, in 
denen das christliche Eheverständnis offenkundig 
verneint wird, indem z. B. wechselnde geschlecht­
liche Beziehungen oder beliebige Auflösbarkeit der 
Ehe propagiert werden. Dies alles in der Lebens­
ordnung zu erwähnen, erscheint nicht ratsam.

2. In LO XI Absatz b kommt der Grundsatz zum 
Ausdruck, daß kirchliche Ordnungen geistlich ge­
handhabt werden müssen. Darum muß den Eheleu­
ten ausreichend Gelegenheit gegeben werden, ihre 
Haltung unter dem Eindruck brüderlicher, seelsor- 
gerlicher Ermahnung durch Pfarrer und Älteste zu 
überprüfen, bevor die Entscheidung über den Auf­
schub der Trauung getroffen wird.

3. Der Aufschub der Trauung soll, wie schon der 
gewählte Begriff des Aufschubes besagt, keinen 
endgültigen Charakter haben, sondern als eine 
Maßnahme echter Kirchenzucht auf die volle Ein­
gliederung der betroffenen Gemeindeglieder in das 
Leben der Gemeinde zielen.



Anlage 2

Evangelische Landeskirche in Baden

Begleitwort*)  zum 
Entwurf der Trau-Agende*)

(Ausgabe November 1967)

Der Landessynode vorgelegt von ihrer Liturgischen Kommission 
im Herbst 1968

1. Für die Neubearbeitung der Trau-Agende hat 
die Liturgische Kommission im Januar 1965 eine 
Arbeitsgemeinschaft von 8 Mitgliedern 
unter Vorsitz von Pfarrer Schuchmann — Karls­
ruhe ernannt. Diese hatte den Auftrag, da die Le­
bensordnung für Ehe und Trauung noch nicht vor­
lag, zunächst grundsätzliche Fragen des Verhält­
nisses der kirchlichen Trauung zur standesamtlichen 
Eheschließung zu erörtern. Nach Klärung des We­
sens der kirchlichen Trauung sollte sie ein Ordina- 
rium erarbeiten, das dem Sinn der kirchlichen 
Handlung gerecht wird, sowie Gebete sammeln, 
sichten und bearbeiten. Nach 13 Sitzungen bis zum 
Oktober 1966 legte die Arbeitsgemeinschaft der Li­
turgischen Kommission einen Entwurf der kirch­
lichen Trauung vor. Er wurde eingehend diskutiert 
und nochmals überarbeitet. Die Liturgische Kom­
mission machte sich die Grundkonzeption der Ar­
beitsgemeinschaft zu eigen, aus der das neue Ordi- 
narium erwachsen ist. In 2 Sitzungen zusammen mit 
dem neugebildeten Lebensordnungsausschuß II wur­
de festgestellt, daß die neue Ordnung auch den Vor­
stellungen des Lebensordnungsausschusses ent­
spricht. In der Diskussion wurden die einzelnen 
Strukturelemente sowie wesentliche Formulierun­
gen durchgesprochen und eine gemeinsame Auffas­
sung erarbeitet. Der Entwurf der Trau-Agende 
stimmt also mit der Konzeption des Lebensordnungs­
ausschusses über Ehe und Trauung überein.

2. Der Entwurf der Trau-Agende geht von der 
theologischen Voraussetzung aus, daß die kirchliche 
Trauung es mit Eheleuten zu tun hat, deren Ehe 
vor Gott schon geschlossen ist. Er will darum in 
seiner Ordnung weder den Eindruck aufkommen 
lassen, als ob die Eheleute erst in der Kirche zu­
sammengegeben werden, noch zum Ausdruck brin­
gen, daß erst durch den kirchlichen Akt die Ehe 
„vervollständigt“ werde. Aus diesem Grunde sind 
in Handlung und Formulierung die Reste einer 
„Kopulation“, wie sie in der alten Ordnung noch 
vorhanden waren, ausgeschieden worden (vgl. 
Handreichung 1964, Seite 301 ff.). Die kirchliche

*) Den Pfarrern usw. übersandt mit Rundschreiben des Evang. Ober­
kirchenrats vom 18. 12. 1967 Az. 31/11—18149.

Trauung schließt in sich mehrere Elemente unter­
schiedlichen Gewichts: Die Eheleute stellen sich 
ausdrücklich und konfessorisch vor der versammel­
ten Gemeinde dem Anspruch und Zuspruch Gottes. 
Sie erbitten den Segen Gottes, der ihnen in der Be­
nediktion gewährt wird. Sie erbitten die Fürbitte 
der Gemeinde. Die Gemeinde vollzieht durch Ge­
währung der kirchlichen Trauung auch eine kirch­
lich öffentliche (allerdings nicht ehebegründende) 
Anerkenntnis dieser Ehe; die bestehende Ehe wird 
gewissermaßen als Ehe von Christen vor und von 
der Gemeinde bestätigt.

3. Die Benediktion ist der eigentliche Mittelpunkt 
der Trauung, nicht die feierlichen Fragen und die 
durch Ringübergabe (und Handschlag) unterstri­
chenen Antworten der Eheleute. Inhaltlich und for­
mal wurde daher die Trauordnung von der Bene­
diktion her entfaltet. Für Benediktion sind nach 
evangelischer Auffassung seit Martin Luther kon­
stitutiv Schriftwort und Gebet. Die Struktur der 
Trauung ist an folgendem Aufriß erkennbar:

(Abholen des Paares an der Kirchentür) 

Orgelvorspiel

Lied

Votum

Spruch

Gebet oder Psalm

Traupredigt 

Lied

(1) Gottes Wort 
für die Ehe

(Rüstgebet der Eheleute) 

Traufragen und Confessio 

(Übergabe der Trauringe)

(2) Segnungsgebet 
und Segnung

Benediktion



2

Übergabe der Traubibel

Lied

Schlußgebet

Gebet des Herrn .

Segen

Orgelnachspiel

4. Die kirchliche Trauung ist ein Gottesdienst der 
Gemeinde. Der gottesdienstliche Charakter wird in 
den einzelnen liturgischen Stücken deutlich, die Ge­
meinde wird durch Lieder und Gebete an der Hand­
lung aktiv beteiligt. Über Form und Inhalt der Be­
nediktion ist sehr eingehend und gründlich gear­
beitet worden. Ihre beiden Elemente, das manda­
tum Dei (Gottes Wort für die Ehe), und das verbum 
speciale (Traupredigt, Segnungsgebet und Hand­
auflegung), mußten in sinnvoller Weise einander 
zugeordnet werden. Dabei wurde lange die Frage 
erörtert, ob nicht eine zweite Form der Trauord­
nung angeboten werden sollte, bei der „Gottes Wort 
für die Ehe“ der Traupredigt vorangestellt ist, um 
so einer falschen Sakralisierung und bloßen Rezi­
tation der Lesungen vorzubeugen und der Traupre­
digt Gelegenheit zu geben, die gelesenen Texte aus­
zulegen. Man entschloß sich aber, von dieser Alter­
nativlösung abzusehen zugunsten einer Traupre­
digt über einen von den Eheleuten oder dem Pfarrer 
gewählten Trautext. Die Predigt soll auf „Gottes 
Wort für die Ehe“ hinführen, wie denn auch je drei 
kurze Präfamina zum besonderen Hinhören auf die 
Lesungen auffordern.

5. Die einzelnen Stücke der Ordnung:
a) Der in unserer Landeskirche weithin geübte 

Brauch, das Ehepaar an der Kirchentür abzuholen 
und in die Kirche zu geleiten, wird von der Litur­
gischen Kommission begrüßt. Als fakultatives Stück 
der Trauordnung, durch das die persönliche Ver­
bundenheit des Pfarrers mit dem Paar ihren Aus­
druck finden mag, ist es in Kursivschrift gesetzt.

b) Orgelspiel und Gemeindegesang sollen ihren 
festen Platz im Traugottesdienst haben und nicht 
durch private gesangliche und musikalische „Dar­
bietungen“ ersetzt werden.

c) Die Eingangssprüche (S. 4 und 5) sind als Vor­
schläge zur Auswahl gedacht.

d) Die angebotenen Eingangsgebete (S. 6 und 7) 
sind bewußt kurz gefaßt. Sie sind auf die bevorste­
hende Wortverkündigung ausgerichtet und wollen 
darum nicht Bitten vorwegnehmen, die in die Seg­
nung oder in das Fürbittegebet hineingehören. Sie 
sind allgemein gefaßt und entheben den Pfarrer 
nicht der Aufgabe, in besonders gelagerten Fällen 
eigene Gebete zu formulieren. Eine Auswahl von 
Psalmgebeten (S. 8—10), die an die Stelle der Ein­
gangsgebete treten können, ist angeschlossen.

e) Die Traupredigt (S. 10) ist freie evangelische 
Wortverkündigung. Wie andere Agenden bieten wir 
im Anhang (S. 36—39) zwei Trauvermahnungen an.

Sie können ausnahmsweise, wenn besondere Um­
stände es erfordern, an die Stelle der Traupredigt
treten. Zugleich sind sie meditative Hilfen für die 
eigene Predigt.

f) Mit der Lesung von „Gottes Wort für die Ehe“ 
(S. 11), wozu das Paar vor den Altar tritt, beginnt 
die eigentliche Trauung. In Übereinstimmung mit 
dem Lebensordnungsausschuß hat sich die Litur­
gische Kommission für eine möglichst knappe drei­
gliedrige Lesung entschieden und hierfür 1. Mose 2, 
18, Matthäus 19, 4—6 und Kolosser 3, 12—15a aus­
gewählt. Die Auswahl erfolgte nach langen exege­
tischen Erwägungen, ob die Heilige Schrift über­
haupt ehebegründende Texte hergibt. Ein Konsen­
sus wurde erreicht mit der Bezeichnung „Gottes 
Wort für die Ehe“, statt „von der Ehe“. Dem 
Wunsch nach einem zusätzlichen Verheißungswort 
für die Ehe versagt sich die Heilige Schrift. Die 
Liturgische Kommission und der Lebensordnungs­
ausschuß waren sich darin einig, Eph. 5 („Die 
Frauen seien untertan ihren Männern...“) nicht als 
Lesung vorzuschlagen, da schwerwiegende exege­
tische Bedenken entgegenstehen. Ohne Auslegung 
ist dieser Text heute nicht mehr verständlich. Die 
Entscheidung fiel für Kol. 3, 12—15 a, weil hier eine 
in sich geschlossene Lesung vorliegt und diese, ob­
wohl sie expressis verbis nicht von der Ehe spricht, 
sachlich alles aussagt, was Gott zur Führung der
Ehe zu sagen hat.

g) Die Traufragen (S. 12—14) und in Verbindung 
mit ihnen die Segnung (S. 15) bringen starke Ver­
änderungen der bisherigen Ordnung. Die Traufra­
gen erfragen nicht die Bereitschaft zur Ehe, son­
dern das öffentliche Bekenntnis der Eheleute zu 
Gott als dem Stifter ihrer bereits geschlossenen 
Ehe und den Willen, ihre Ehe im Vertrauen auf 
Gottes Verheißung zu führen. Insofern sind diese 
Fragen konstitutiv für die kirchliche Trauung. 
Diese Fragen können an die Eheleute gemeinsam 
oder gesondert gestellt werden. In der ersten Form 
(S. 12) wird sichtbar, daß beide Partner als eheliche 
Einheit ernst genommen werden; zugleich wird die 
aus der Kopulation stammende Einzelfrage vermie­
den. In der zweiten Form (S. 13) wird durch die 
Wiederholung der Fragen deren Inhalt eindrück­
licher. Eine neue dritte Form (S. 14), an beide ge­
meinsam gerichtet, wird ebenfalls zur Erprobung 
angeboten. In besonderen Fällen kann die Anrede 
auch in der Form einer Mahnung (S. 14) erfolgen, 
bei der auf das Ja der Eheleute verzichtet wird.

h) Neu ist der Vorschlag eines kurzen, fakultati­
ven Rüstgebetes (S. 12 und 13) der Eheleute unmit­
telbar vor den Traufragen. Auch andere neue Agen-
den kennen solch ein Gebet. Es hat die gleiche In­
tention wie das Rüstgebet vor den Konfirmations­
fragen.

i) Die Übergabe der Trauringe (S. 12 und 13 un­
ten) ist eine beliebte Sitte. Sie stammt aus der alten 
Kopulationshandlung und sollte daher nach der 
neuen Grundkonzeption keinen Platz mehr in der 
Trauordnung haben. Die Liturgische Kommission 
hat sie trotzdem wegen ihrer weiten Verbreitung



3

fakultativ „am Rande“ der Ordnung belassen, um 
einem vielseitigen Wunsch zu entsprechen. Sie 
bringt damit zum Ausdruck, daß sie leibhafte Zei­
chen nicht grundsätzlich ausmerzt.

k) Über die Gestaltung der Segnung (S. 15) ist 
besonders eingehend diskutiert worden. Das neue 
theologisch-kirchliche Verständnis der Trauung er­
fordert eine kritische Einstellung zur bisherigen 
Segensformel (vgl. Handreichung 1964, S. 308—311). 
Segenszuspruch ist Fürbitte und nicht sakrale Wei­
hehandlung des (die Ehe stiftenden) Pfarrers. Das 
findet seinen Ausdruck in der Aufforderung an die 
Gemeinde zum Fürbittegebet für das Ehepaar. 
Sachlich hat dieses Fürbittegebet keine andere Auf­
gabe als das Fürbittegebet am Schluß des Gottes­
dienstes. Das Schlußgebet könnte somit eigentlich 
wegfallen. Aber da vor der Einsegnung ein nur 
kurzes Segnungsgebet angezeigt ist und das größere 
Fürbittegebet auch Raum geben soll für persönliche 
Anliegen in besonderen Fällen, sieht die Ordnung 
beide Gebete vor.

1) Die Übergabe der Traubibel (S. 15) wird als 
gute evangelische Sitte beibehalten. Sie geschieht 
nach der Segnung, bevor das Paar an seinen Platz 
zurücktritt. Der innere Bezug dieser Handlung ist 
durch das Segnungsgebet der Gemeinde („erleuchte 
diese Eheleute durch dein Wort“) gegeben. Die 
Übergabe eines anderen Buches (Andachtsbuch oder 
Ehehilfe) an dieser Stelle ist nicht angebracht. Der 
hierfür geeignete Zeitpunkt ist das Traugespräch.

m) Die Schlußgebete (S. 16—19) stellen eine Aus­
wahl dar und sollen Hilfen sein. Sie entheben den 
Pfarrer nicht der Aufgabe, von Fall zu Fall eigene 
Gebete zu formulieren.

6. Dem Entwurf der Trau-Agende ist eine Ordnung 
des Dankgottesdienstes (Ehejubiläum) angeschlos­
sen (S. 23 ff.). Auch dieser Kasus ist als Gottesdienst 
der Gemeinde gestaltet. Für die liturgischen Stücke 
und den Inhalt der Gebete gelten die gleichen Er­
wägungen wie bei der Trauordnung. Bei der Seg­
nung (S. 30) ist daran gedacht, daß die alten Ehe-

leute auch sitzen bleiben können. Die beiden vorge­
schlagenen Segensformeln (S. 30) wollen erprobt 
sein. Wird der Dankgottesdienst mit einer Abend­
mahlsfeier verbunden, so wird er im Anschluß an 
das Fürbittegebet nach der Ordnung der Agende I 
Seite 418 weitergeführt.

7. Für die Druckgestaltung des Entwurfs der 
Trau-Agende gilt das gleiche wie für den Entwurf 
der Begräbnis-Agende vom Februar 1967. Um einer 
Verwechslung mit anderen Separatagenden vorzu­
beugen, hat die Trau-Agende einen roten Einband 
erhalten. Die Anordnung der liturgischen Stücke ist 
so getroffen, daß der Liturg nicht mitten im Gebet 
oder in einer in sich geschlossenen Handlung um­
blättern muß. Die freien Seiten 21 und 22 bzw. 34 
und 35 sind für Nachträge und Eintragungen des 
Liturgen gedacht. Auf der letzten Seite (40) sind die 
häufig gebrauchten liturgischen Texte nochmals ab­
gedruckt.

8. Der Entwurf sieht nur den Fall vor, daß beide 
Eheleute Glieder einer christlichen Kirche sind. Er 
will der Arbeit des Lebensordnungsausschusses 
über Ehe und Trauung nicht vorgreifen und hat 
darum keine besonderen Ordnungen und Gebete 
für eine Trauung Geschiedener oder eine Trauung 
von Christen mit Nichtchristen angeboten. Das wird 
gegebenenfalls geschehen müssen, wenn die Lan­
dessynode die Lebensordnung über Ehe und Trau­
ung beschlossen hat. Die Liturgische Kommission 
ist aber bereit, Vorschläge entgegenzunehmen, um 
sie zur gegebenen Zeit zu besprechen und zu ver­
arbeiten.)*

9. Die Liturgische Kommission bittet alle Amts­
brüder, den Entwurf der Trau-Agende zu erpro­
ben und Erfahrungen, Kritik und vor allem Ver­
besserungsvorschläge dem Evang. Oberkirchenrat 
zur Weiterleitung an die Liturgische Kommission 
mitzuteilen.
*) 1st inzwischen geschehen; wird der Landessynode als Anlage 3 vor­
gelegt.



Anlage 3

Evangelische Landeskirche in Baden

Entwurf

Gottesdienstordnung für eine Trauung in besonderen Fällen
(Christ und Nichtchrist)

.9
Der Landessynode vorgelegt von ihrer Liturgischen Kommission 

im Herbst 1968

Eingang Orgelvorspiel

Gemeinde: Lied

Der Friede des Herrn sei mit euch. Amen.

Spruch Alle gute Gabe und alle vollkommene Gabe kommt von oben herab, von dem Vater des Lichts.
Jak. 1, 17 a

Gebet

Psalm

Allmächtiger Gott, Du willst, daß wir die Ehe nach Deiner Ordnung führen. Wir können 
Deinen heiligen Willen aber nur erkennen, wenn Du uns führst und leitest. Darum bitten wir 
Dich:,öffne unsre Ohren für Dein Wort und mach unsre Herzen bereit, es anzunehmen. Amen.

oder

Herr, deine Güte reicht, so weit der Himmel ist, 
und deine Wahrheit, so weit die Wolken gehen.
Deine Gerechtigkeit steht wie die Berge Gottes 
und dein Recht wie die große Tiefe.
Herr, du hilfst Menschen und Tieren.
Wie köstlich ist deine Güte, Gott, 
daß Menschenkinder unter dem Schatten deiner Flügel Zuflucht haben! 
Sie werden satt von den reichen Gütern deines Hauses, 
und du tränkst sie mit Wonne wie mit einem Strom.
Denn bei dir ist die Quelle des Lebens, 
und in deinem Lichte sehen wir das Licht. Ps. 36, 6—10

Traupredigt

Chor: Gesang

Gemeinde: Lied

Gottes Wort für die Ehe Höret Gottes Wort für die Ehe:
Gott hat von Anfang an Mann und Frau füreinander geschaffen. Das bezeugt die Heilige Schrift mit den 
Worten:
Gott der Herr sprach: Es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei; ich will ihm eine Gehilfin machen, die um
ihn sei. 1. Mose 2, 18

In der Ehe gehören Mann und Frau ein Leben lang zusammen; denn Jesus sagt im Evangelium:
Gott, der im Anfang den Menschen geschaffen hat, schuf sie als Mann und Weib und sprach: Darum wird 
ein Mensch Vater und Mutter verlassen und an seinem Weibe hangen und werden die zwei ein Fleisch sein. 
So sind sie nun nicht mehr zwei, sondern ein Fleisch. Was nun Gott zusammengefügt hat, das soll der Mensch
nicht scheiden. Matth. 19, 4—6

Für das Leben in der Ehe gilt, was allen Christen gesagt ist. Darum höret die Weisung des Apostels: 
Ziehet an als die Auserwählten Gottes, als die Heiligen und Geliebten, herzliches Erbarmen, Freundlichkeit, 
Demut, Sanftmut, Geduld; und vertrage einer den andern und vergebet euch untereinander, wenn jemand 
Klage hat wider den andern; gleichwie der Herr euch vergeben hat, so auch ihr. Über alles aber ziehet an die 
Liebe, die da ist das Band der Vollkommenheit; und der Friede Christi regiere in euren Herzen.

Kol. 3, 12—15a



Mahnung Aus diesen Worten der Heiligen Schrift habt ihr gehört, wie Gott die Ehe schützen und segnen
will.
N. und NN., Gott hat euch einander anvertraut, damit ihr eure Ehe unter seinem Segen führt.
Gottes Segen gilt allen Menschen, die danach verlangen. Er stärke euren Willen, einander zu achten und bei­
einander zu bleiben.

Fürbitte (Liebe Gemeinde) laßt uns für diese Eheleute beten: Herr, unser Gott, lieber Vater im Himmel,
Du hast Deinen Segen verheißen allen, die Dich darum bitten. Gib diesen Eheleuten Deinen guten Geist, daß 
sie einander treu bleiben und Freud und Leid in der Ehe gemeinsam tragen. Hilf ihnen, daß sie einander 
vergeben können, und öffne ihr Herz für Deine Weisung und Deinen Zuspruch. Geleite sie mit deinem Schutz 
auf allen ihren Wegen.
Erhöre uns, um Jesu Christi willen, der unser Herr und Heiland ist.

oder

Allmächtiger Gott, Du Schöpfer und Geber aller guten Gaben, Du hast die Ordnung der Ehe gegeben, daß wir 
in diesem Leben Schutz, Hilfe und Gemeinschaft haben.
Wir bitten Dich für diese Eheleute:
halte sei beieinander und mache ihr Haus zu einer Stätte des Friedens und der Liebe. Stehe Ihnen bei, wenn 
schwere Tage kommen, und erfülle sie mit Geduld und Dankbarkeit. Erhöre uns nach Deiner Verheißung, 
Du gnädiger Gott und Vater aller Menschen. Amen.

Übergabe der Traubibel Empfanget als Gabe der Gemeinde die Heilige Schrift. Selig sind, die Gottes Wort 
hören und bewahren.

Das Paar tritt zurück.

Gemeinde: Lied

Gebet des Herrn Vater unser im Himmel.
Geheiligt werde Dein Name. Dein Reich komme.
Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden.
Unser tägliches Brot gib uns heute.
Und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigem.
Und führe uns nicht in Versuchung, sondern erlöse uns von dem Bösen.
Denn Dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen.

Gehet hin im Frieden des Herrn:

Segen Der Herr segne euch und behüte euch. Der Herr lasse sein Angesicht leuchten über euch und
sei euch gnädig. Der Herr hebe sein Angesicht über euch und gebe euch Frieden. Amen.

oder

Es segne und behüte euch der allmächtige und barmherzige Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist. Amen.

Orgelnachspiel



Anlage 4

Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft 
zwischen den Gliedkirchen der EKD

(Vorlage des Evangelischen Oberkirchenrats vom 22. Juli 1968)

An die
Mitglieder der Landessynodel

Sehr verehrte Damen und Herren!
Der Theologische Ausschuß und der Rechtsaus­

schuß der Arnoldshainer Konferenz haben inzwi­
schen ihre Vorarbeiten für eine von der Konferenz 
den Gliedkirchen der EKD zu empfehlende Gesamt­
vereinbarung über Kanzel- und Abendmahlsgemein­
schaft (einschl. Interzelebration) nach § 4 Abs. 1 der 
Grundordnung der EKD abgeschlossen und dem 
Plenum der Arnoldshainer Konferenz das Ergebnis 
ihrer Beratungen in Entwürfen vorgelegt. In der 
Anlage erhalten Sie Abschriften dieser Entwürfe. 
Es ist nach der Erörterung in der letzten Plenar­
sitzung der Arnoldshainer Konferenz Ende März 
des Jahres anzunehmen, daß sich die Konferenz 
diese Entwürfe in ihrer nächsten Vollsitzung im 
Oktober d. J. zu eigen macht und noch im Laufe 
dieses Jahres den in der Arnoldshainer Konferenz 
mitwirkenden Gliedkirchen den Abschluß der Ge­
samtvereinbarung über Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft empfiehlt.

Im Einvernehmen mit dem Landeskirchenrat bitten 
wir Sie zu prüfen, ob auf der bevorstehenden Herbst­
tagung der Landessynode die grundsätzliche Zustim­
mung erteilt und der Landeskirchenrat (oder Ober­
kirchenrat) von der Landessynode zum Abschluß der 
von der Arnoldshainer Konferenz empfohlenen Ge­
samtvereinbarung über Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft ermächtigt werden kann.

Die Unionskirchen und insbesondere eine Kon­
sensunion werden für diesen Schritt nach ihrem 
Selbstverständnis keine grundsätzlichen Bedenken 
zu überwinden haben. Ein Teil von ihnen hat be­
reits die Bereitschaft zur vollen Kanzel- und Abend­
mahlsgemeinschaft gegenüber allen anderen Glied­
kirchen der EKD erklärt.

Wenn innerhalb der Landeskirche das Neben­
einander lutherischer und reformierter Bekenntnisse 
die Einheit in der Unterschiedenheit nicht ausschließt 
und Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwischen 
den Gemeinden der Landeskirche ermöglicht, so liegt 
es nahe, nach diesem für das eigene Kirchenver­
ständnis gültigen Maßstab auch die zwischenkirch­
lichen Beziehungen innerhalb der gliedkirchlichen 
Gemeinschaft der EKD zu gestalten.

Für das Abendmahlsverständnis in der EKD sind 
die Arnoldshainer Abendmahlsthesen der 1. Abend-

mahlskommission der EKD (1957) repräsentativ. 
In diesen s. Z. einmütig angenommenen Sätzen wird 
gesagt, „was Theologen lutherischen, reformierten 
und unierten Bekenntnisses innerhalb der EKD, be­
stimmt durch den Ertrag der neueren exegetischen 
Arbeit am NT, heute auf die Frage nach Wesen, 
Gabe und Empfang des hl. Abendmahls gemeinsam 
antworten können." Die Landessynode hat in ihrer 
Entschließung zu den Arnoldshainer Abendmahls­
thesen vom 4. Mai 1962 festgestellt, „daß die Ar­
noldshainer Thesen mit der Intention der badischen 
Abendmahlskonkordie übereinstimmen und in ihnen 
wesentliche biblische Erkenntnisse neu entfaltet 
werden". Bei seinem unter dem Aspekt verantwort­
barer Kircheneinheit in der Union angestellten theo­
logischen Vergleich der in der Landeskirche gelten­
den lutherischen und reformierten Bekenntnisse 
kommt das Gutachten der Theologischen Fakultät 
in Heidelberg, betr. den Bekenntnisstand der Lan­
deskirche, vom 22. 6. 1953 in diesem Zusammenhang 
zu dem Ergebnis, daß im Verständnis des Evange­
liums, nämlich der Rechtfertigung des Sünders durch 
Christus im Glauben, zwischen den drei zu Grunde 
liegenden Bekenntnissen Übereinstimmung besteht, 
und daß von einigen der in der Unionssynode noch 
nicht geklärten Differenzen gesagt werden kann, daß 
sie teils nicht mehr aktuell, teils unerheblich sind 
(Beantwortung der Frage IV b S. 19 linke Spalte des 
gedruckten Entwurfs und Berichts des Kleinen Ver­
fassungsausschusses zur Präambel der Grundord­
nung vom Oktober 1955).

Mit Entschließung vom 27. 4. 1966 hat die Landes­
synode dem von der 2. Abendmahlskommission der 
EKD gemachten Vorschlag für eine Änderung des 
Art. 4 Abs. 4 der Grundordnung der EKD im Sinne 
einer gesamtkirchlich normierten, uneingeschränk­
ten Abendmahlszulassung für alle Angehörigen eines 
der in der EKD geltenden Bekenntnisses freudig zu­
gestimmt. Die Landessynode hat diese Erklärung 
mit der Bitte verbunden, „die Bemühungen um die 
Einheit im Glauben, Lehren, Leben und Bekennen 
der evangelischen Christenheit in Deutschland, d. h. 
um die Herstellung voller Kirchengemeinschaft in 
der EKD, fortzusetzen".

Eine durch Änderung der Grundordnung der EKD 
mit gesamtkirchlicher Verbindlichkeit ausgestattete 
offene Kommunion wird aller Voraussicht nach in 
nächster Zukunft nicht zustande kommen. Sie schei­
tert am Widerspruch der VELKD. Es bleibt deshalb 
bis auf weiteres der in Art. 4 Abs. 1 Grundordnung



2

gewiesene Weg zwischenkirchlicher Vereinbarung 
über Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, um der 
weithin praktizierten Abendmahlsgemeinschaft in 
den Gliedkirchen der EKD auch kirchenrechtlich an­
gemessenen und verbindlichen Ausdruck zu ver­
leihen.

Die in der Arnoldshainer Konferenz vorbereitete 
Gesamtvereinbarung geht über den Vorschlag der 
2. Abendmahlskommission, d. h. die offene Kommu­
nion hinaus. Die zu empfehlende Kanzel- und Abend­
mahlsgemeinschaft (einschl. Interzelebration) folgt 
aus dem Verständnis der EKD, wie es die in der 
Arnoldshainer Konferenz zusammenarbeitenden 
Kirchenleitungsmitglieder insbesondere in These 1

des Konferenzstatuts zum Ausdruck gebracht haben: 
„Sie sind der Überzeugung, daß die Bekenntnisse der 
Reformation unbeschadet ihrer Verbindlichkeit nach 
dem Verständnis der einzelnen Gliedkirchen auf 
Grund der theologischen und gesamtkirchlichen Ent­
wicklung ihre kirchentrennende Bedeutung verloren 
haben. Darum verstehen sie die EKD, die ihrer 
rechtlichen Ordnung nach ein Bund bekenntnis- 
bestimmter Kirchen ist, als Kirche im Sinne der Prä­
ambel und der in Artikel 1 Abs. 2 getroffenen Fest­
stellungen ihrer Grundordnung.“

Mit besten Empfehlungen
(gez.) Dr. Wendt



Beilage 1 zu Anlage 4

Ausarbeitung *)  des theologischen Ausschusses der Arnoldshainer 
Konferenz zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft 

zwischen den Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland 
vom 9. — 10. Mai 1968

Verbunden in dem Wunsch, der Gemeinsamkeit 
der in der EKD zusammengeschlossenen Gliedkir­
chen angemessenen Ausdruck zu verleihen und nach 
Möglichkeit zu voller Abendmahlsgemeinschaft unter 
denselben zu gelangen,

zugleich aber auch darauf bedacht, die vorhan­
denen, von Bekenntnis und Lehre her bestimmten 
Unterschiede nicht außer acht zu lassen, dieselben 
vielmehr zum Ausgangspunkt aller weiterführenden 
Überlegungen und Entscheidungen zu machen,

beauftragte die Arnoldshainer Konferenz ihren 
Theologischen Ausschuß, einen Uberblick über den 
Bekenntnisstand der Gliedkirchen der EKD zu er-
arbeiten, deren Grundordnungen miteinander zu
vergleichen und daraufhin zu prüfen, inwieweit ihre 
Besonderheit dennoch eine fundamentale Gemein­
samkeit voraussetzt. Dabei sollten insbesondere auch 
die „Schauenburger Gespräche" Beachtung finden, 
deren Ergebnis ebenso wie andere kirchlich-theo­
logische Verhandlungen der letzten Jahre erkennen 
lassen, daß die Lehrbesinnung in den Kirchen der 
Reformation auf größere Gemeinsamkeit drängt 
(vgl. die Stellungnahme des Theologischen Aus-
schusses zu den Schauenburger Gesprächen 
November 1967).

vom

In Ausführung dieses Auftrages hat der Theo­
logische Ausschuß der Arnoldshainer Konferenz 
unter gleichzeitiger Auswertung des Arbeitsergeb­
nisses ihres Rechtsausschusses die nachstehenden 
Leitsätze zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft 
in der EKD mit den jeweils angefügten Erläuterun­
gen erarbeitet. Die in den Leitsätzen 1—6 vorgelegte 
Orientierung über die derzeitige Lage wird in den 
anschließenden Sätzen 7 und 8 in Richtung auf Fol­
gerungen weitergeführt, welche die gegenseitige 
Zuerkennung der vollen Abendmahlsgemeinschaft 
zum Inhalt haben. Der Theologische Ausschuß legt 
seine Ausarbeitung der Arnoldshainer Konferenz 
mit der Bitte vor, dieselbe zu prüfen und gegebenen­
falls die daraus sich ergebenden kirchlichen Ent­
scheidungen zu treffen.

1. Auf Grund jeweils besonderer Geschichte hat 
Lehrgrundlage und Lebenswirklichkeit der in der 
EKD zusammengeschlossenen Gliedkirchen eine sehr

verschiedene Ausprägung erfahren, die als solche 
respektiert und nicht außer acht gelassen werden 
soll.

Selbst unter den Kirchen, welche die Geltung ein­
heitlicher Bekenntnisschriften als bestimmenden 
Ausdruck ihres gemeinsamen Bestandes ansehen, 
bestehen erhebliche Unterschiede. Während die 
VELKD als ihre Grundlage angibt „das Evangelium 
von Jesus Christus, wie es in der Heiligen Schrift 
Alten und Neuen Testaments gegeben und in den 
Bekenntnisschriften der Evang.-lutherischen Kirche, 
vornehmlich in der ungeänderten CA von 1530 und 
im Kleinen Katechismus Martin Luthers bezeugt 
ist", unterscheiden sich die einzelnen lutherischen 
Kirchen ausdrücklich in der Einzelangabe der ihre 
Bekenntnisgrundlage bildenden lutherischen Be­
kenntnisschriften. Die Ev.-Luth. Kirche in Bayern
„hält sich in Lehre und Leben an das evangelisch-
lutherische Bekenntnis", ohne daß von einzelnen 
Bekenntnisschriften ausdrücklich die Rede ist. Das 
gleiche gilt für die Ev.-Luth. Kirchen Hannovers, 
Braunschweigs, Mecklenburgs und Thüringens. In 
den Grundartikeln der Ev.-Luth. Kirche im Ham­
burgischen Staate heißt es, daß die Auslegung der 
Heiligen Schrift und die Verwaltung der Sakramente 
in Übereinstimmung mit den altkirchlichen Bekennt­
nissen und den im Konkordienbuch niedergelegten 
Bekenntnisschriften der Reformation Martin Luthers 
geschieht. Schleswig-Holstein spricht von den Be­
kenntnisschriften der Ev.-Luth. Kirche und erwähnt 
dabei „vornehmlich" die ungeänderte CA von 1530 
und den Kleinen Katechismus Martin Luthers. Die 
Ev.-Luth. Landeskirche Eutin erwähnt unter den Be­
kenntnissen der Reformation „sonderlich die Augs- 
burgische Konfession", während die Ev.-Luth. Lan­
deskirche Sachsens unter den lutherischen Bekennt­
nisschriften des Konkordienbuches ausdrücklich auch 
die Konkordienformel hervorhebt. Die Ev.-Luth. 
Kirche in Lübeck erklärt, daß die im Konkordienbuch 
zusammengefaßten lutherischen Bekenntnisse bei 
ihr in Geltung stehen und fügt hinzu: „Sie weiß sich 
verpflichtet, ihr Bekenntnis jederzeit an der Heiligen 
Schrift neu zu prüfen und dabei auch die Stimmen 
der Brüder gleichen und anderen Bekenntnisses zu

•) Endgültige Fassung, die von der Arnoldshainer Konferenz im November 1968 an die Kirchenlei­
tungen versandt wurde; dem Rundschreiben an die Mitglieder der Landessynode vom 22. 7. 1968 lag 
der dieser Fassung vorhergehende Entwurf bei.



2

hören. Sie bejaht damit den Weg, der mit der Ent­
scheidung der 1. Bekenntnissynode der DEK in Bar­
men beschritten worden ist."

Sind die bisher genannten Kirchen in der VELKD 
zusammengeschlossen, so verdienen die beiden 
lutherischen Kirchen, die sich diesem Zusammen­
schluß nicht eingeordnet haben, besondere Erwäh­
nung. In der Ev.-Luth. Kirche in Oldenburg werden 
neben den altkirchlichen Bekenntnissen ausdrück­
lich alle Bekenntnisse der lutherischen Reformation 
einschließlich der Konkordienformel (jedoch mit 
Ausnahme von Melanchthons De Primatu Papae) als 
geltend bezeichnet. Dabei wird ähnlich Lübeck der 
wichtige Satz hinzugefügt: „Die Kirche weiß sich 
verpflichtet, ihren Bekenntnisstand jederzeit an der 
Heiligen Schrift neu zu prüfen und dabei auf den 
Rat und die Meinung der Brüder gleichen und an­
deren Bekenntnisses zu hören. Sie weiß, daß ihr 
Bekenntnis nur dann in Geltung ist, wenn es je­
weils in seiner Bedeutung für die Gegenwart aus­
gelegt, weitergebildet und bezeugt wird." Die Ev.- 
Luth. Kirche in Württemberg schließlich spricht in 
ihren Grundartikeln nur von den Bekenntnissen der 
Reformation: „Die Ev.-Luth. Kirche in Württemberg, 
getreu dem Erbe der Väter, steht auf dem in der 
Heiligen Schrift gegebenen, in den Bekenntnissen 
der Reformation bezeugten Evangelium von Jesus 
Christus, unserem Herrn. Dieses Evangelium ist für 
die Arbeit und Gemeinschaft der Kirche unantast­
bare Grundlage."

Noch größer sind die Unterschiede der in den 
Grundartikeln formulierten Lehrbindung bei den aus 
der Unionsbewegung des vorigen Jahrhunderts her­
vorgegangenen Kirchen. Die Vereinigte Protestan- 
tisch-Evang.-Christliche Kirche der Pfalz hält „die 
allgemeinen Symbole und die bei den getrennten 
protestantischen Konfessionen gebräuchlichen sym­
bolischen Bücher in gebührender Achtung und an­
erkennt keinen anderen Glaubensgrund noch Lehr­
norm als die Heilige Schrift". Die Evangelische Lan­
deskirche Anhalts beschreibt sich ausdrücklich als 
unierte Kirche, hervorgegangen aus lutherischen und 
reformierten Gemeinden. Die Bremische Evange­
lische Kirche erklärt in der Präambel von 1948 ganz 
allgemein, ihre unantastbare Grundlage sei das 
Evangelium von Jesus Christus, wie es in der Hei­
ligen Schrift bezeugt und in den Bekenntnissen der 
Reformation neu ans Licht getreten sei. Die übrigen 
Gliedkirchen hingegen stellen ihre Lehrgrundlage in 
differenzierterer Weise dar. Die Evangelische Lan­
deskirche in Baden anerkennt die CA als das ge­
meinsame Grundbekenntnis der Reformation sowie 
den Kleinen Katechismus Luthers und den Heidel­
berger Katechismus nebeneinander, abgesehen von 
denjenigen Stücken, die zur Sakramentsauffassung 
der Unionsurkunde im Widerspruch stehen und für 
die ein besonderer Lehrkonsensus formuliert wor­
den ist. Auf dieser Lehrgrundlage bildet sie „eine 
Vereinigte Evangelisch-Protestantische Kirche, wel­
che alle evangelischen Kirchengemeinden in dem 
Maße in sich zusammenschließt, daß in derselben 
jetzt und in Zukunft keine Spaltung in unierte und 
nichtunierte Kirche stattfinden kann und darf". Die

Evangelische Kirche in Hessen und Nassau beruft 
sich ebenfalls ausdrücklich auf die CA, „unbeschadet 
der in den einzelnen Gemeinden geltenden luthe­
rischen, reformierten und unierten Bekenntnisschrif­
ten", wobei die Einheit „in der Bindung an die den 
Vätern der Reformation geschenkte und sie mit­
einander verbindende Erkenntnis" von dem vier­
fachen Allein gesehen wird, während die Evange­
lische Kirche von Kurhessen-Waldeck die Sonder­
stellung der CA in dem Satz zusammenfaßt: „Sie 
(die Evangelische Kirche von Kurhessen-Waldeck) 
ist vor allem durch das Augsburgische Bekenntnis 
und die von ihr aufgenommenen altkirchlichen Sym­
bole geprägt und in der Vielfalt der überlieferten
Bekenntnisse der Reformation zu einer Kirche zu-
sammengewachsen." Die östlichen Gliedkirchen der 
EKU, Berlin-Brandenburg, Sachsen und Schlesien, 
hingegen bezeichnen sich ausdrücklich als Kirchen 
der lutherischen Reformation mit betonter Nennung 
der lutherischen Bekenntnisschriften (CA, AP, SM, 
kl. K., gr. K.), wobei freilich hinzugefügt wird, daß 
ihr besonderer Charakter darin bestehe, daß sie mit 
den reformierten Gemeinden ihres Bereichs, in denen 
der Heidelberger Katechismus gilt, in kirchlicher 
Gemeinschaft stehen. Dieser besondere Hinweis auf 
die kirchliche Gemeinschaft mit den reformierten 
Gemeinden fehlt in der Präambel der pommerschen 
Kirchenordnung und kann dort fehlen, da es im 
Bereich der pommerschen Kirche keine reformierte 
Gemeinde mehr gibt. Die beiden westlichen Glied­
kirchen der EKU, die Evangelische Kirche im Rhein­
land und die Evangelische Kirche von Westfalen, 
schließlich lassen erkennen, daß sie Gemeinden 
lutherischen, reformierten und unierten Bekenntnis­
standes umfassen, die, wie etwa die westfälische 
Kirchenordnung bezeugt, „in einer Kirche verbunden 
sind, die gerufen ist, Jesus Christus einmütig zu 
bezeugen und seiner Sendung in die Welt gehorsam 
zu sein“. Die Lippische Kirche endlich spricht von 
der ausdrücklichen Wahrung des Bekenntnisstandes 
der in ihr verbundenen evangelischen Kirchenge­
meinden. Schon diese knappe Übersicht macht deut­
lich, wie groß die Variationsbreite der in den ein­
zelnen Kirchen erfolgten Verhältnisbestimmung zu 
den reformatorischen Bekenntnisschriften ist.

2. Während die Gliedkirchen der EKD ihre Grün­
dung auf die Bekenntnisse der Reformation in ver­
schiedener Weise beschreiben und dementsprechend 
deren fortdauernder Gültigkeit auf verschiedene 
Weise Ausdruck verleihen, stellen sie zugleich an 
den Anfang ihrer Grundartikel zentrale Aussagen 
über Christus, Bekenntnis, Rechtfertigungsbotschaft 
und alleinige Bindung an die Heilige Schrift im 
reformatorischen Grundverständnis. So bezeugen sie 
die Kirchengemeinschaft der in ihnen vereinigten 
Gemeinden und machen damit zugleich über die 
landeskirchlichen Grenzen hinaus die Verbunden­
heit mit den übrigen Gliedkirchen in der EKD deut­
lich.

Die VELKD bezeichnet als ihre Grundlage das 
Evangelium von Jesus Christus, wie es in der Hei­
ligen Schrift Alten und Neuen Testaments gegeben 
und in den Bekenntnisschriften der Ev.-Lutherischen



3

Kirche bezeugt ist. Ebenso die Ev.-Luth. Landes­
kirche Sachsens. Die Ev.-Luth. Kirche in Bayern be­
ginnt mit der Feststellung: „Die Ev.-Luth. Kirche 
in Bayern r. d. Rhs. steht auf dem alleinigen Grunde 
der Heiligen Schrift" (vgl. Schleswig-Holstein, Thü­
ringen, Braunschweig, Eutin, auch Oldenburg und 
Württemberg). Die Ev.-Luth. Landeskirche Hanno­
vers beginnt mit der ausdrücklichen Bezugnahme auf 
den Verkündigungsauftrag der Kirche: „Der Auftrag 
Jesu Christi zur Verkündigung des Evangeliums ist 
für die Ev.-Luth. Landeskirche Hannovers verpflich­
tend. Grundlage der Verkündigung in der Landes­
kirche ist das in Jesus Christus offenbar gewordene 
Wort Gottes..." Die Ev.-Luth. Landeskirche Schles­
wig-Holsteins beginnt in ihrem ersten Grundartikel 
mit dem Zitat von CA 7 und der Feststellung, daß 
sie ihr Leben in dieser einen heiligen christlichen 
Kirche habe. Die Ev.-Luth. Landeskirche in Mecklen­
burg bekennt sich „zu Jesus Christus, dem gekreu­
zigten und auferstandenen Sohn Gottes als ihrem 
Herrn und Heiland. Getreu dem Erbe der Väter 
steht sie auf dem in der Heiligen Schrift gegebenen, 
in den lutherischen Bekenntnisschriften bezeugten 
Evangelium als der unantastbaren Grundlage für 
ihre Arbeit und ihre Gemeinschaft". Die Ev.-Luth. 
Kirche im Hamburgischen Staate erklärt in ihrem
ersten Artikel: „...lebt aus dem Bekenntnis zu
Jesus Christus dem Herrn. Ihr ist aufgetragen, das 
Evangelium von Jesus Christus... zu verkündigen, 
wie es in der Heiligen Schrift Alten und Neuen 
Testaments bezeugt ist." Während schon in den 
lutherisch bestimmten Landeskirchen der Bezug­
nahme auf die je gültigen Bekenntnisse vielfach 
bestimmte inhaltliche Aussagen vorangestellt sind, 
gilt das in besonderem Maße für die Unionskirchen, 
die sich als solche genötigt sehen, ihre kirchliche 
Gemeinschaft schon in den Grundartikeln inhaltlich 
zu fixieren. Auffällig ist dabei insbesondere, daß 
solche Zusammenfassung bei mehr oder minder gro­
ßer Ausführlichkeit im wesentlichen auf den gleichen 
Grundton abgestimmt ist. Eine gewisse Ausnahme 
macht dabei nur die Verfassung der Vereinigten 
Protestantisch-Evangelisch-Christlichen Kirche der 
Pfalz von 1920. Sie bestätigt die Vereinigungs­
urkunde von 1818 mit ihren sehr ins einzelne gehen­
den Aussagen über das heilige Abendmahl, die 
Beichte und die Prädestination. Andererseits enthält 
auch die pfälzische Verfassung in § 1 die Aussage, 
daß die pfälzische Landeskirche „mit der evange­
lischen Gesamtkirche Jesus Christus als den Herrn 
und das alleinige Haupt seiner Gemeinde bekennt". 
Die Reihenfolge, in welcher in den Grundordnungen 
die Hauptpunkte des Lehrens und Bekennens zu­
samenengestellt werden, ist verschieden. Während 
die östlichen Gliedkirchen der EKU (ohne Pommern) 
und die Evangelische Kirche in Hessen und Nassau 
mit dem Bezug auf das Stehen in der Einheit der 
einen heiligen allgemeinen christlichen Kirche be­
ginnen, die überall da ist, wo das Wort Gottes lau­
ter verkündet und die Sakramente recht verwaltet 
werden, fängt die Grundordnung der pommerschen 
Kirchenordnung mit dem Bekenntnis zu Jesus Chri­
stus, dem Sohn des lebendigen Gottes, dem für uns

gekreuzigten und auferstandenen Herrn an, wie das 
auch die westlichen Gliedkirchen der EKU, Kur- 
hessen-Waldeck, Bremen und Lippe tun. In vielen 
Fällen wird das Besondere der reformatorischen 
Botschaft in dem vierfachen „solus" der Rechtferti­
gungsbotschaft zusammengefaßt (so z. B. Berlin- 
Brandenburg, Sachsen, Schlesien, Hessen und Nas­
sau, Rheinland und Westfalen). Die Erwähnung der 
Heiligen Schrift als der alleinigen und maßgebenden 
Glaubensnorm geschieht wiederholt und unter der 
besonderen Hervorhebung, daß an ihr alle Bekennt­
nisse zu messen und alle Lehre stets neu zu über­
prüfen ist (so Anhalt und Hessen-Nassau). Den Be­
kenntnisschriften wird andererseits in verschiedenen 
Kirche (so Pommern und Rheinland) ausdrücklich 
„fortdauernde Geltung" zugesprochen, wobei Pom­
mern hinzufügt, daß sie, die pommersche evange-
lische Kirche „sich zu immer neuer Vergegenwärti-
gung und Anwendung dieser Bekenntnisse 
pflichtet" weiß.

ver-

Vielfach erfolgt in den Grundartikeln der Glied­
kirchen eine ausdrückliche Bezugnahme auf die Zu­
gehörigkeit zur EKD und zur Ökumene sowie auf 
die Verpflichtung zu gemeinsamem Dienst in Mis­
sion und Diakonie. Die Theologische Erklärung von 
Barmen wird, soweit es sich um nach 1945 neu be­
schlossene Kirchenordnungen handelt, ausdrücklich 
genannt, wenn auch unter Absetzung von den alt- 
kirchlichen Bekenntnissen und den reformatorischen
Bekenntnisschriften. — Mag aufs Ganze gesehen
Akzentuierung und Auswahl des inhaltlich Bezeug­
ten nicht unerheblich verschieden sein, so gilt doch 
festzuhalten, daß die Landeskirchen inhaltliche Be­
kenntnisaussagen an den Anfang ihrer Grundord­
nung stellen, daß diese Aussagen auf den gleichen 
Grundton des reformatorischen Glaubenszeugnisses 
von der normativen Bedeutung der Heiligen Schrift 
abgestimmt sind und die gemeinsame Verwurzelung 
im Erbe der Reformation erkennen lassen.

3. Indem auch die EKD in ihrer Grundordnung von 
zentralen, allen Gliedkirchen gemeinsamen Lehr­
aussagen ausgeht, sich aber selbst einerseits als 
Bund bekenntnisbestimmter Kirchen und zugleich 
andererseits als bekennende Kirche bezeichnet, 
kommt in deren Anlage eine über den augenblick­
lichen Status hinausweisende Spannung zum Aus­
druck, welche die in ihr zusammengeschlossenen 
Gliedkirchen verpflichtet, auf das Wachsen in der 
Einheit auf der Grundlage von Wahrheit und Liebe 
bedacht zu sein. Je überzeugender die Gliedkirchen
verdeutlichen, daß die Bindung an die verschiedenen
Bekenntnisse der Reformation die kirchliche Einheit 
nicht ausschließt und umgekehrt die Betonung der 
kirchlichen Einheit die Gültigkeit der verschiedenen 
Bekenntnisse der Reformation nicht aufhebt, um so 
wirksamer und hilfreicher kann sich ihr Beitrag für 
den Weg der EKD auswirken.

Auch die Grundordnung der EKD beginnt mit dem 
Bekenntnis zu dem „Evangelium von Jesus Christus, 
wie es uns in der Heiligen Schrift Alten und Neuen 
Testaments gegeben ist. Indem sie diese Grundlage 
anerkennt, bekennt sich die Evangelische Kirche in 
Deutschland zu dem einen Herrn der einen heiligen



4

allgemeinen apostolischen Kirche. Gemeinsam mit 
der alten Kirche steht die Evangelische Kirche in 
Deutschland auf dem Boden der altkirchlichen Be­
kenntnisse". Auch hier wird also der nun folgenden 
Bezugnahme auf die in den lutherischen, reformier­
ten und unierten Gliedkirchen geltende Bekenntnis­
grundlage das alle Kirchen verbindende grund­
legende gemeinsame Bekenntnis zum Evangelium 
von Jesus Christus vorangestellt. Zwar folgt dann 
alsbald im 1. Artikel der Grundbestimmungen die 
Feststellung, daß die EKD ein Bund bekenntnis- 
bestimmter Kirchen sei. Doch wird auch in den näch­
sten Artikeln immer wieder auf „die bestehende 
Gemeinschaft der deutschen evangelischen Chri­
stenheit", auf die alle Gliedkirchen und die EKD als 
ganze verpflichtende Gründung auf den Erkennt­
nissen des Kirchenkampfes, auf die umfassende Ver­
antwortung für Einrichtung und Arbeiten von ge­
samtkirchlicher Bedeutung, auf die Zusammenfas­
sung der den Kirchen aufgetragenen Arbeit an den 
verschiedenen Gruppen in der Gemeinde, auf die 
alle Gliedkirchen und die EKD miteinander ver­
bindende Berufung zu Innerer und Äußerer Mission, 
auf die gesamtkirchliche Verantwortung für die 
deutschen Auslandsgemeinden und die ökumenische 
Bewegung, auf den Vertretungsauftrag in gesamt- 
kirchlichen Anliegen gegenüber den Inhabern öffent­
licher Gewalt usw. hingewiesen. Das entspricht dem, 
was bereits in Treysa II 1947 erklärt wurde: „Wir 
vertrauen darauf, daß sich in diesem Bund im ge­
meinsamen Hören auf das Wort Gottes Kirche im 
Sinne des Neuen Testamentes verwirklicht". In Er­
füllung ihrer kirchlichen Aufgaben kann die EKD 
Ansprachen und Kundgebungen erlassen usw., alles 
Hinweise darauf, daß in der Grundordnung der EKD 
die föderative Grundkonzeption daraufhin ange­
legt ist, daß eben dieser Bund bekenntnisbestimm­
ter Kirchen durch eine gesamtkirchliche Gemeinsam­
keit zusammengehalten ist, welche in der Präambel 
entsprechenden Ausdruck findet. Diese könnte um 
so überzeugender in Richtung auf das Kirchesein 
der EKD interpretiert werden, wenn sich die von 
den unierten Kirchen vertretene und in deren Ge­
schichte bewährte Erkenntnis, daß die Bekenntnisse 
der Reformation ihren kirchentrennenden Charakter 
verloren haben, überzeugend durchsetzte. Letzten 
Endes weist der Bestand der EKD und das über den 
gegenwärtigen Spannungszustand hinausweisende, 
einstweilen noch ungeklärte Verhältnis von Kirche 
und Kirchenbund unabweisbar auf die Notwendig­
keit weiterführender theologischer und kirchen­
rechtlicher Besinnung, ja auf die Tatsache hin, daß 
die geistliche Wirklichkeit des Miteinander in einer 
Kirche der theologischen und kirchenrechtlichen 
Fixierung bereits vorausgeeilt ist.

4. In den Unionskirchen kann die Gemeinsamkeit 
in den zentralen Aussagen des Glaubens und Be­
kennens um so eher ausgedrückt werden, als hier 
die Unterschiede der reformatorischen Bekenntnisse 
als nicht mehr kirchentrennend angesehen werden. 
Als um so verpflichtender wird unter ihnen das 
weiterführende kirchlich-theologische Lehrgespräch 
herausgestellt.

Bei einigen Unionskirchen (Bremen, Pfalz, in ge­
wisser Weise auch Baden) bilden die zu Anfang der 
Grundartikel herausgestellten zentralen Lehraus­
sagen die ausdrückliche Grundlage eines Lehrkon­
sensus. Insofern kann man von ihnen als konsens- 
unierte Kirchen sprechen. Bei den übrigen Unions­
kirchen wird ausdrücklich auf die fortdauernde Gül­
tigkeit der reformatorischen Bekenntnisse in den 
Gemeinden Bezug genommen, dabei aber betont, 
daß die Verschiedenheit der reformatorischen Be­
kenntnisse die kirchliche Gemeinschaft nicht auf­
hebt. Union wird in diesen Kirchen als Ausdruck 
einer kirchlichen Wirklichkeit verstanden, in welcher 
die Gemeinsamkeit im Bekennen der Grundwahr­
heiten des Evangeliums keinen Widerspruch zur
jeweiligen Besonderheit der verschiedenen refor­
matorischen Bekenntnisse bedeutet. Während es 
also einerseits Kirchen gibt, die ihren Konsensus, 
sei es unter Bezugnahme auf die CA, sei es in all­
gemeinen Formulierungen, ausdrücklich festlegen 
oder in denen Gemeinden vorausgesetzt werden, die 
ausdrücklich unierten Bekenntnistandes sind, gibt es 
andererseits Kirchen, welche die Fortdauer der re­
formatorischen Bekenntnisse in ihren Gemeinden 
ausdrücklich betonen und dennoch darin keinen 
Widerspruch zur gesamtkirchlichen Einheit sehen.

Diese Verschiedenheit der Lehrgrundlage in den 
einzelnen unierten Landeskirchen wird aber dadurch 
zusammengehalten, daß die Fortdauer der Bekennt­
nisse nicht als Grund für Kirchentrennung, sondern 
ausdrücklich als mit der Einheit als Kirche verein­
bar verstanden wird. Solche bei der Fixierung der 
Grundordnungen verantwortlich getroffene und in 
den vorangestellten zentralen Lehrpunkten deutlidi 
gemachte Feststellung der Gemeinsamkeit bedarf 
im theologischen Gespräch immer neu der weiter­
führenden Klärung. Darum wird in manchen Grund­
ordnungen (so Hessen-Nassau und die östlichen 
Gliedkirchen der EKU) ausdrücklich auf die immer 
erneute Prüfung der Bekenntnisse an der Heiligen 
Schrift und auf diese Notwendigkeit des zwischen- 
konfessionellen Dialogs, auf das Hören der Brüder 
und des Glaubenszeugnisses der anderen reforma­
torischen Bekenntnisse Bezug genommen. Es ver­
dient besonderer Erwähnung, daß solche Sätze auch 
in den Grundordnungen einzelner lutherischer Kir­
chen zu lesen sind (vgl. Lübeck): Die Ev.-Luth. Kirche 
in Lübeck „weiß sich verpflichtet, ihr Bekenntnis 
jederzeit an der Heiligen Schrift neu zu prüfen und 
dabei auch die Stimmen der Brüder gleichen und 
anderen Bekenntnisses zu hören". Ebenso Olden­
burg: „...weiß sich verpflichtet, ihren Bekenntnis­
stand jederzeit an der Heiligen Schrift neu zu prü-
fen und dabei auf den Rat und die Meinung der 
Brüder gleichen und anderen Bekenntnisses zu hö­
ren. Sie weiß, daß ihr Bekenntnis nur dann in Gel­
tung ist, wenn es jeweils in seiner Bedeutung für 
die Gegenwart ausgelegt, weitergebildet und be­
zeugt wird."

5. Da die Bekenntnisaussagen in der „Ordnung 
der EKU" von den in ihr zusammengeschlossenen, 
im einzelnen durchaus verschiedenen Landeskirchen 
anerkannt sind und grundsätzlich Raum für das



5

kirchliche Miteinander von Gemeinden verschie­
denen Bekenntnisstandes geben, ist die Frage be-
rechtigt, inwieweit diese Aussagen nicht im Blick
auf die EKD als Modell für kirchliche Gemeinschaft und unierten Gemeinden, die Gemeinschaft der Ver-
trotz Bekenntnisverschiedenheit anerkannt werden 
können. Denn diesen Aussagen haben auch solche 
Gliedkirchen der EKU zugestimmt, die sich ausdrück­
lich als Kirchen der lutherischen Reformation be­
zeichnen.

Der Weg der EKU kann als ein Beispiel dafür 
gelten, wie weit bei Respektierung eines je beson­
deren Bekenntnisstandes der einzelnen Gliedkirchen 
und ihrer Kirchengemeinden dennoch die Kirchen­
gemeinschaft im ganzen bejaht praktiziert werden 
kann. Ein ähnliches Exempel stellen etwa die Struk­
turen der Ev. Kirchen von Hessen und Nassau und 
von Kurhessen-Waldeck dar. Doch kann in diesem 
Zusammenhang auch auf den Zusammenschluß der 
luth. Landeskirchen in der VELKD verwiesen wer­
den, obschon hier trotz einer gewissen Verschieden­
heit in der Bezugnahme auf die lutherischen Be­
kenntnisschriften im Grunde eine konfessionelle 
Gemeinsamkeit vorliegt. Die über den gegenwärti­
gen Stand der EKD hinausführende Frage ist die, ob 
nicht die Grundordnung der EKU als Beispiel dafür 
bejaht werden kann, daß die Anerkennung je be­
sonderer landeskirchlicher und gemeindlicher Be­
kenntnisbindung die Kirchengemeinschaft der be­
teiligten Landeskirchen nicht ausschließt. Die Über­
sicht über die innerhalb der Unionskirchen geltenden 
Grundordnungen ergibt, daß unter ihnen Verständ­
nis und Ausprägung der Union sehr verschieden ist. 
Hier Konsensusunion, dort Kirchen lutherischer Re­
formation, hier Gründung auf die CA als gemein­
sames Grundbekenntnis, dort bekenntnisgegliederte 
Union. Die Verschiedenheit erklärt sich aus der je 
besonderen Geschichte und stellt dementsprechend 
ein Spezifikum der jeweiligen Landeskirche dar, das 
um der geschichtlichen Kontinuität willen seinen 
bleibenden Wert und seine Bedeutung behält und 
so lange eine die kirchliche Gemeinschaft im ganzen 
befruchtende Mannigfaltigkeit darstellt, als die Vor­
aussetzung anerkannt wird, daß die reformatorischen 
Bekenntnisse als einander nicht gegenseitig aus­
schließend, sondern als auf eine gemeinsame Mitte 
hinweisend verstanden werden. Diesem Anliegen 
tragen die Grundartikel der EKU, denen sich die ihr 
angehörenden Gliedkirchen bei aller Besonderheit 
und Unterschiedenheit untereinander gemeinsam 
angeschlossen haben, in angemessener Weise Rech­
nung. Auch sie beginnen mit den Grundaussagen der 
evangelischen Lehre, welche allen reformatorischen 
Bekenntnissen gemeinsam sind, und erklären im 
Anschluß daran, daß die EKU „ihre lutherischen, 
reformierten und unierten Gemeinden für die Aus­
legung der Heiligen Schrift an die reformatori­
schen Bekenntnisse gewiesen weiß, die gemäß den 
Grundordnungen ihrer Gliedkirchen in den Gemein­
den gelten". Indem sie auf solche Weise für sich 
selbst den Tatbestand einer bekenntnisgegliederten 
Unionskirche darstellt und die Grundordnungen 
ihrer Gliedkirchen unter dieser Voraussetzung aus­
drücklich freigibt, folgert sie daraus in den ersten

Artikeln ihrer Ordnung die Gemeinschaft im Dienst 
am Evangelium, die Gemeinschaft kirchlichen Lebens 
der in ihr verbundenen lutherischen, reformierten

kündigung des Wortes Gottes und die uneinge­
schränkte Abendmahlszulassung der Angehörigen 
aller in der EKD geltenden Bekenntnisse. Dazu ruft 
sie ihre Glieder, „auf das Glaubenszeugnis der 
Brüder zu hören, in gemeinsamer Beugung unter 
Wahrheit und Verheißung des Wortes Gottes die 
Last bestehender Lehrunterschiede zu tragen und 
im gemeinsamen Bekennen des Evangeliums zu be­
harren und zu wachsen". Es ist zu fragen, ob diesen 
alle Gliedkirchen der EKU miteinander verbinden­
den Grundartikeln, nicht auch in bezug auf die Ein­
heit der EKD eine wesentliche Bedeutung zukommen 
könnte, sofern sie zeichenhaft das Vorhandensein 
kirchlicher Gemeinschaft trotz Bekenntnisverschie­
denheit bezeugen.

6. Die von verschiedenen Seiten her erfolgende 
Aufarbeitung der seit der Reformationszeit be­
stehenden Lehrdifferenzen zwischen Lutheranern 
und Reformierten ist für die in der EKD zusammen­
geschlossenen Kirchen um so wichtiger, als sie im 
Bereich von Lehre und Verkündigung mit Heraus­
forderungen konfrontiert sind, welche quer zu den 
bisherigen Frontstellungen verlaufen und gemein­
sames Bekenntnis und Zeugnis erfordern.

Mit Aufmerksamkeit und Dankbarkeit haben wir 
zur Kenntnis genommen, daß von verschiedenen 
Seiten aus der Anfang damit gemacht wird, die Be-
kenntnisverschiedenheiten der Reformation in
gründlicher theologischer Arbeit aufzuarbeiten. Das 
geschieht sowohl in den Arnoldshainer Abendmahls­
thesen, in der theologischen Begründung des Selbst­
verständnisses der Evangelischen Landeskirche in 
Baden als einer Unionskirche, in der westfälischen 
Ausarbeitung „Bekenntnis und Einheit der Kirche", 
in entsprechenden Arbeiten in Holland, Schottland, 
Frankreich und Nordamerika (vgl. „Auf dem Wege", 
Lutherisch-Reformierte Kirchengemeinschaft EVZ) 
wie insbesondere in den unter der Verantwortung 
von Faith and Order geführten Schauenburger Ge­
sprächen. Eine Fortsetzung solcher Arbeiten auf 
allen Ebenen und in allen Bereichen ist dringend 
erwünscht, zumal sich neuerdings Fronten und Ge­
gensätze theologischer Art auftun, die alle Kirchen 
ungeachtet ihrer konfessionellen Prägung betreffen 
und an die den Kirchen der Reformation gemein­
samen Fundamente rühren. Um so mehr ist es er­
forderlich, daß alte Unterschiede bereinigt und über­
holte Grenzziehungen berichtigt werden. Echte Be­
kenntnisbindung im Hören auf die Heilige Schrift 
kann sich immer nur so vollziehen, daß sie sich 
unter den Herausforderungen der Zeit neu aktuali­
siert und dadurch neue Gemeinsamkeiten und neue 
Scheidungen herbeiführt. Doch sollte sich die Be­
mühung um die Erarbeitung der Gemeinsamkeit im 
Hören auf die Bekenntnisse der Väter nicht in theo­
logischen Erklärungen erschöpfen. Vielmehr sollte 
zugleich in bezug auf die der Kirche heute aufge­
tragenen praktischen Dienste alles gemeinsam in 
Angriff genommen werden, was unter den gegen-‘



6

wärtigen Umständen schon gemeinsam geschehen 
kann.

7. Abendmahlsgemeinschaft, beginnend mit der 
gegenseitigen Kommunikantenzulassung und voll­
endet in Interkommunion und Interzelebration, ist 
Zeugnis und Zeichen dafür, daß Gemeinden und 
Kirchen in der Gemeinschaft an Wort und Sakra­
ment ungeachtet konfessioneller Besonderheiten 
miteinander in einer Kirche verbunden sind. Es gilt 
Wege zu suchen, um dieser Gemeinsamkeit in allen 
Bereichen des kirchlichen Lebens unbeschadet vor­
handener Unterschiede in Lehre und Ordnung ent­
sprechenden Ausdruck zu verleihen.

Die Wiederherstellung der Gemeinschaft am Tisch 
des Herrn erscheint im zwischenkirchlichen Gespräch 
und der ökumenischen Wirklichkeit oft als der letzte 
und entscheidende Ausdruck erneuerter voller Kir­
chengemeinschaft. Dennoch darf das Exemplarische 
dieser Ereignisse nicht darüber hinwegtäuschen, 
daß, wie insbesondere die Konferenz von Lund 
(1952) erwiesen hat, die „Abendmahlsgemeinschaft" 
ein in sich vieldeutiges und abgestuftes Geschehen 
darstellt und auch die Frage, inwieweit Abendmahls­
gemeinschaft Kirchengemeinschaft in sich schließt, 
verschieden beantwortet werden kann. Auch darf 
nicht der Eindruck erweckt werden, als vollziehe sich 
die Erneuerung der kirchlichen Einheit nur in der 
Abendmahlsfeier und der dieser zugrunde liegen­
den Abendmahlslehre. Eine beschränkte Abend­
mahlszulassung wird schon in der bisherigen Grund­
ordnung der EKD von 1948 festgestellt. Wenn dies 
in den einzelnen Landeskirchen jetzt in Richtung 
auf allgemeine gegenseitige Kommunikantenzu­
lassung ausgedehnt wird, so wird damit einer Be­
wegung Rechnung getragen, die in der Grundord­
nung der EKD von vornherein angelegt war und 
durch die Arnorldshainer Abendmahlsthesen sowie 
die allgemeine Entwicklung der Lage und die ver­
änderte theologische Gesamtsituation neue Antriebe 
erhalten hat. Unter den Unionskirchen bedarf es 
einer solchen gegenseitigen Bestätigung der unein­
geschränkten Kommunikantenzulassung nicht. Die­
selbe ist in ihren Grundordnungen auch da gegeben, 
wo nicht ausdrücklich davon die Rede ist. Es scheint 
uns aber jetzt die Stunde gekommen zu sein, daß 
die Kirchen über die bloße Zulassung hinaus die 
gegenseitige Einladung zu ihren Abendmahlsfeiern 
und zugleich die ausdrückliche Freigabe ihrer Ge­
meindeglieder zur Teilnahme an den Abendmahls­
feiern der anderen Gliedkirchen, d. h. die volle 
Interkommunion, aussprechen. Es ist nicht einzu­
sehen, daß auf dem Gebiet des Mitgliedschaftsrechts 
beim Wohnungswechsel von allen Gliedkirchen 
selbstverständlich die Übernahme vollzogen wird, 
während bei nur vorübergehendem Aufenthalt in 
einer anderen Gliedkirche die Teilnahme theolo­
gischen Bedenken unterliegen soll. Der Vollzug der 
Abendmahlsfeier richtet sich nach dem Bekenntnis­
stand der Gemeinde, in welcher die Einladung zum 
Tisch des Herrn ergeht. Wer hier an der Spendung 
des Sakramentes teilnimmt oder dieselbe vollzieht, 
kann dies nur unter Achtung des dort geltenden 
Bekenntnisses und unter Einhaltung der dort be-

stehenden Ordnung tun. Unter dieser Voraussetzung 
aber sollte die Abendmahlsgemeinschaft auch im 
Sinne der Interzelebration gelten. Denn alle Glied­
kirchen der EKD erkennen die in einer der anderen 
Kirchen vollzogene Ordination als auch für sie gültig 
an. Daraus müßte die Folgerung gezogen werden. 
Wie aber die Abendmahlsgemeinschaft Ausdruck 
einer kirchlichen Lehreinheit ist, die sich nicht auf 
die Abendmahlslehre beschränkt, sondern auf die 
Übereinstimmung in dem Entscheidenden des kirch­
lichen Gesamtzeugnisses zielt, so ist hinsichtlich der 
vollen kirchlichen Gemeinsamkeit die Abendmahls­
gemeinschaft nur ein, wenn auch der entscheidende 
Schritt. Zwar gehört zur kirchlichen Einheit nicht 
die Gemeinsamkeit in allen einzelnen Ausprägun­
gen der Lehre und des Lebens. Aber es ist geboten, 
um der Glaubwürdigkeit und Wirksamkeit des Zeug­
nisses willen darauf bedacht zu sein, dem jahr­
hundertelangen Nebeneinander und Gegeneinander 
der Landeskirchen ein Ende zu setzen und planmäßig 
auszubauen, was sich in den Jahren des Bestehens 
der EKD bereits auf vielen Gebieten angebahnt hat. 
Dies betrifft ebenso theologisch-kirchliche Grund­
satzentscheidungen gegenüber alten und neuen 
Fragestellungen, wie die Abstimmung auf allen Ge­
bieten der kirchlichen Ordnung, Gesetzgebung und 
Finanzgebarung.

8. Einige Gliedkirchen der Evangelischen Kirche 
in Deutschland haben im Jahre 1967 an alle Glied­
kirchen das Angebot der vollen Kanzel- und Abend­
mahlsgemeinschaft gerichtet. Dieses Angebot, seit 
1946 schon einige Male wiederholt, ist eine Kon­
kretisierung der vorstehenden Darlegungen. Ge­
wiß hat die Aufarbeitung der seit der Reformations­
zeit bestehenden Differenzen nicht schon zu überall 
anerkannten gemeinsamen Aussagen geführt. Eben­
so wenig gestattet die gegenwärtige theologische 
Diskussion, zu übersehen, wie verschieden die exe­
getischen und systematischen Aussagen in allen 
evangelischen Landeskirchen sind. Auf der anderen 
Seite stehen alle Gliedkirchen sowohl im Blick auf 
ihre Überlieferung wie im Blick auf den heutigen 
Stand der theologischen Forschung vor der gleichen 
Notwendigkeit, ihre Bekenntnisaussagen zu über­
prüfen. Lutherisch-reformierte Gespräche der letzten 
Jahre haben zu der Erkenntnis geführt, daß ent­
scheidende überkommene Lehrunterschiede nicht 
mehr als kirchentrennend angesehen werden müs-
sen. Daraus zieht das Angebot der Kanzel- und
Abendmahlsgemeinschaft die Folgerung. Es ge­
schieht im Vertrauen auf den gemeinsam bekann­
ten Herrn Jesus Christus, daß Er durch die volle 
Gemeinschaft an seinem Wort und Tisch die Kirchen 
der Reformation stärken möchte, die gemeinsamen
Fragen zu lösen und Ihn gemeinsam vor der Welt
zu bezeugen. Dieses Angebot geschieht zugleich in 
der Hoffnung, daß aus dieser innersten Mitte geist­
lichen Lebens neue Kräfte für alle Bereiche kirch­
lichen Dienstes erwachsen werden. Die Annahme 
des Angebotes der vollen Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft wird daher als notwendige und folge­
richtige Antwort auf die an den Kirchen der Refor­
mation geschehene Führung angesehen.



Beilage 2 zu Anlage 4

Vereinbarung über Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft *)

I.

Wir, die unterzeichneten Gliedkirchen der Evan­
gelischen Kirche in Deutschland, erklären folgendes:

1. Die Gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen 
der Evangelischen Kirche in Deutschland, die schon 
in den verschiedenen Grundordnungen und Grund­
artikeln zum Ausdruck kommt, ist nicht nur in der 
praktischen Zusamemnarbeit enger geworden, sie 
hat sich auch geistlich und theologisch vertieft. Die 
Lehrgespräche der letzten Jahrzehnte, vom Arnolds­
hainer Abendmahlsgespräch bis zu den lutherisch­
reformierten Schauenburger Gesprächen, haben 
uns deutlich gemacht, daß überkommene konfessio­
nelle Lehrdifferenzen sich in entscheidenden Punkten 
gewandelt haben, so daß gewiß von Unterschieden, 

• aber nicht mehr von kirchentrennenden Gegensätzen 
gesprochen werden kann. Dem haben die Glied­
kirchen dadurch Rechnung getragen, daß sie Glieder 
der anderen Kirchen zu ihren Abendmahlsfeiern 
zulassen. Dies ist ein erster Schritt.

2. Die von der Pfälzischen Landeskirche, der Evan­
gelisch-reformierten Kirche in Nordwestdeutschland 
und der Bremischen Evangelischen Kirche allen 
Gliedkirchen angebotene volle Kanzel- und Abend­
mahlsgemeinschaft kann uns als Ausdruck für die 
tatsächlich gegebene Gemeinsamkeit weiterführen.

Zu ihr haben sich in den letzten Jahren schon 
zahlreiche andere Gliedkirchen bekannt. Neuestens 
haben die Evangelische Kirche in Hessen und Nas­
sau, die Evangelische Landeskirche Anhalts und die 
Evangelische Kirche der Kirchenprovinz Sachsen sie 
aufgenommen.

Auch die Evangelische Kirche in Kurhessen-Wald- 
eck weiß sich nach ihrer neuen Grundordnung zu ihr 
verpflichtet.

Der damit gegebene Anstoß gilt allen Glied­
kirchen in der Evangelischen Kirche in Deutschland.

II.

In dieser Erwägung haben wir uns entschlossen, 
in Anwendung des Artikels 4 Absatz 1 Satz 2 der 
Grundordnung der Evangelischen Kirche in Deutsch­
land hiermit die volle Kanzel- und Abendmahls­
gemeinschaft miteinander zu vereinbaren. Dazu er­
klären wir:

1. In der Erkenntnis, daß eine Trennung am Tisch
des Herrn nicht länger verantwortet werden kann, 
laden wir die Glieder aller Kirchen in der Evan­
gelischen Kirche in Deutschland zu unseren Abend­

mahlsfeiern ein und ermutigen unsere Gemeinde­
glieder, der Einladung zum Tisch des Herr auch in 
anderen Gliedkirchen zu folgen. Es erscheint folge­
richtig, daß Gemeindeglieder, die nach dem von 
allen Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in 
Deutschland angewendeten Mitgliedschaftsrecht bei
Wohnungswechsel zu vollberechtigen Gliedern der
Kirche des neuen Wohnsitzes werden, dort auch 
bei vorübergehendem Aufenthalt ebenso wie die 
Glieder dieser Kirche am Gottesdienst und an der 
Feier des Abendmahls teilnehmen können.

2. Entsprechendes gilt für die Teilnahme von Pfar­
rern und anderen ordinierten Predigern an Wort­
verkündigung und Sakramentsverwaltung in einer 
anderen Gliedkirche.

Die Ordination wird zwischen allen Gliedkirchen 
der Evangelischen Kirche in Deutschland anerkannt 
und bei Übernahme eines Dieners am Wort aus 
einer anderen Gliedkirche in keinem Fall wieder­
holt.

Damit ist die Gültigkeit der Bevollmächtigung 
zum Dienst an Wort und Sakrament in jeder Glied­
kirche grundsätzlich unbestritten. Ein Kolloquium vor 
der Übernahme eines Dieners am Wort aus einer 
anderen Gliedkirche dient lediglich der Vorstellung 
des Betreffenden und der Vergewisserung, daß er 
bereit ist, die Bekenntnisgrundlage der aufnehmen­
den Kirche zu achten und die Ordnung des für ihn 
vorgesehenen Dienstes einzuhalten. Unter der Vor­
aussetzung dieser selbstverständlichen Bereitschaft 
bedarf der gelegentliche Dienst an Wort und Sakra­
ment eines Pfarrers oder eines anderen ordinierten 
Predigers aus einer anderen Gliedkirche in einer 
unserer Kirchen entsprechend der in der Gemeinde 
geltenden Ordnung keiner besonderen Genehmigung 
kirchenleitender Stellen. Wir ermutigen vielmehr 
die Pfarrer und Gemeinden unserer Kirchen, Amts­
brüder aus anderen Gliedkirchen zu solchem Dienst 
einzuladen.

III.

Diese Vereinbarung ist nicht nur für unsere Be­
ziehungen zueinander verbindlich, sondern stellt 
zugleich unsere Haltung gegenüber allen anderen 
Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in Deutsch­
land fest. Wir laden die anderen Gliedkirchen ein, 
dies durch Beitritt zu der Vereinbarung auch ihrer­
seits zu bestätigen. Es steht jeder Gliedkirche frei, 
der Vereinbarung nur in dem Umfang beizutreten, 
in welchem sie ihr zur Zeit zu folgen vermag.

•) Endgültige Fassung, die von der Arnoldshainer Konferenz im November 1968 an die Kirchenleitun­
gen versandt wurde; dem Rundschreiben an die Mitglieder der Landessynode vom 22. 7. 1968 lag der 
dieser Fassung vorhergehende Entwurf bei.



Beilage 3 zu Anlage 4

Vorlage *) des Rechtsausschusses der Arnoldshainer Konferenz 
zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft

(Entwurf)

Entsprechend den Intentionen der Konferenz vom 
28. und 29. März 1968 hat der Theologische Aus­
schuß am 9. und 10. 5. d. J. auf der Grundlage eines 
Entwurfs von Oberkirchenrat Herbert eine „Erklä­
rung zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwi­
schen den Gliedkirchen der EKD" erarbeitet und 
dem Rechtsausschuß zur weiteren Prüfung über­
wiesen.

Der Rechtsausschuß hat den Entwurf in seiner 
Sitzung vom 18. Mai d. J. beraten und das Ergebnis 
sodann im schriftlichen Verfahren niedergelegt. Er 
übergibt hiermit der Konferenz den von ihm über­
arbeiteten Entwurf. Dieser nimmt den Vorschlag des 
Theologischen Ausschusses inhaltlich und, von ge­
ringfügigen Änderungen abgesehen, auch in der 
Fassung auf, stellt ihn aber teils als Vorerwägung 
und teils als Vertragsinhalt in den Rahmen einer 
Gesamtvereinbarung der beteiligten Kirchen.

Hierbei hat der Rechtsausschuß sich von folgenden 
Gesichtspunkten leiten lassen:

1. Der Vorschlag des Theologischen Ausschusses 
bringt zwar den einmütigen Willen der beteiligten 
Kirchen zum Ausdruck, zur Interkommunion, zur 
Interzelebration und zur Kanzelgemeinschaft fortzu­
schreiten. Er kleidet jedoch diese Aussage in die 
Form einer Erklärung, die sich an Gliedkirchen, 
Pfarrer und Gemeinden wendet, und damit dem 
Mißverständnis ausgesetzt sein könnte, als handele 
es sich nur um einen Appell, dessen Beachtung er­
wartet wird, aber nicht gewiß ist. In der Konferenz 
und ihren Ausschüssen bestand jedoch Einmütigkeit 
darüber, daß die Kirchen des Arnoldshainer Kreises 
sich auf die volle Kanzel- und Abendmahlsgemein­
schaft verbindlich und für die Dauer einigen wollen. 
Dem sollte, wie der Rechtsausschuß meint, eine Form 
der Willenserklärung entsprechen, die deren Ver­
bindlichkeit deutlich macht. Daher schlägt der Rechts­
ausschuß den Abschluß einer förmlichen Verein­
barung vor.

2. Als Basis einer solchen Vereinbarung bietet 
sich Art 4, Abs. 1 Satz 2 der Grundordnung der EKD 
dar, wonach Vereinbarungen über Kanzel- und 
Abendmahlsgemeinschaft Aufgabe der Gliedkirchen 
bleiben. Durch die Bezugnahme auf diese Bestim-

mung wird deutlich, daß die beteiligten Kirchen eine 
ihnen von der gesamtkirchlichen Ordnung ausdrück­
lich gestellte Aufgabe erfüllen wollen. Damit be­
gegnen sie zugleich dem Vorwurf, daß sie sich als 
eine Sondergruppe von den übrigen Gliedkirchen 
der EKD distanzieren wollten, ein Vorwurf, der im 
übrigen auch durch den Inhalt der Vereinbarung 
widerlegt wird.

3. Die Bedeutung der Vereinbarung für die Struk­
tur der Evangelischen Kirche in Deutschland legt es 
nahe, sie aus der Sphäre der Einzelvereinbarung 
herauszuheben und ihr die Gestalt einer alle be­
teiligten Kirchen umfassenden Gesamtvereinbarung 
zu geben. Daß bereits einige dieser Kirchen bi­
laterale Vereinbarungen abgeschlossen haben, hin­
dert ihre Einbeziehung in die multilaterale Verein­
barung um so weniger, als sie sich erst damit auch 
die in ihr enthaltenen konkreten Aussagen zu eigen 
machen.

4. Zum Inhalt der Vereinbarung im einzelnen sei 
auf folgendes hingewiesen:

a) Der Rechtsausschuß hat es begrüßt, daß der 
Theologische Ausschuß (in II 1. der jetzigen Fas­
sung) auf den inneren Zusammenhang zwischen der 
Abendmahlsfrage und dem Mitgliedschaftsrecht hin­
gewiesen hat.

b) Wenn Abschnitt II 2. des Entwurfs die Kanzel­
gemeinschaft nur auf den Dienst der Pfarrer bezieht, 
so ist zu bedenken, daß von der Vollmacht und der 
Aufgabe her auch der Dienst der ordinierten Pre­
diger und Pfarrdiakone einzubeziehen wäre. Dem 
stehen, wie nicht zu verkennen ist, einstweilen die 
erheblichen Verschiedenheiten in der Vorbildung, 
Verwendbarkeit und Rechtsstellung dieses Personen­
kreises entgegen. Um so mehr sollten die von der 
Konferenz bereits eingeleiteten Bemühungen um 
eine homogene Gestaltung der Verhältnisse weiter­
verfolgt und sollte im Zuge dieser Bemühungen auch 
die Einbeziehung der Prediger in die Kanzelgemein­
schaft im Auge behalten werden.

c) Der Rechtsausschuß macht ferner darauf auf­
merksam, daß die Vereinbarung Anlaß sein sollte, 
auch andere Gebiete der kirchlichen Ordnung zu 
überprüfen, insbesondere etwa das zum Teil noch

’) Dieser Vorlage des Rechtsausschusses liegt ein erster Entwurf der hier unter Beilage 2 abge­
druckten Vereinbarung zugrunde. .. - - ...- ..... .............



2

stark ausgeprägte ausschließliche Kanzelrecht des 
Pfarrers und der entsprechenden Mitbestimmung 
des Presbyteriums.

Auf die Notwendigkeit solcher Überprüfungen 
weist Abschnitt II 3. des Entwurfs allgemein hin.

5. Der Entwurf des Theologischen Ausschusses ent­
hält am Schluß die an alle Gliedkirchen der EKD 
gerichtete Bitte, die „Erklärung entgegenzunehmen, 
zu prüfen und durch entsprechende Schritte die volle 
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft mit uns auf­
zunehmen". Diese Aufforderung hat der Rechtsaus­
schuß in Abschnitt III des Entwurfs dergestalt auf­
genommen, daß jede Gliedkirche das Recht haben 
soll, der Vereinbarung beizutreten. Dabei war er 
der Meinung, es sollte in der Fassung der Bestim­
mung auch erkennbar sein, daß u. U. eine Ab­

stufung des Beitritts (etwa zunächst bis zur Stufe 
der Interkommunion) in Betracht kommen könnte.

6. Endlich hat der Rechtsausschuß sich mit der 
Frage der Legitimation zum Abschluß der Verein­
barung befaßt. Sie liegt ausschließlich bei der ein­
zelnen Gliedkirche, die nach der für sie geltenden 
Ordnung darüber zu befinden hat, welches ihrer 
Organe die Abschlußvollmacht besitzt oder zu er­
teilen hat. Der Eigenart des Gegenstandes würde 
nach Meinung des Ausschusses eine synodale Ent­
schließung gemäß sein, die zwar nicht die Form 
eines Kirchengesetzes zu haben brauchte, aber hin­
sichtlich des Gewichts der Stimmen Verfassungs­
rang haben und damit das die Kirche vertretende 
Organ zweifelsfrei zum Abschluß der Vereinbarung 
ermächtigen sollte.



Anlage 5

Vorlage zu dem Bericht des Finanzausschusses über den Stand der 
Vorarbeiten zur Neuregelung des Finanzausgleichs

Vorläufiger Vorschlag für eine neue Finanzaus­
gleichsregelung (Entwurf IV — mit kurzen Erläute­
rungen — auf Grund der Beratungen des Finanz­

ausschusses vom 12. Oktober 1968)

I.
Die Kirchensteuer vom Einkommen wird als ver­

einigte Landes- und Ortskirchensteuer erhoben.
Die Kirchensteuer vom Grundbesitz wird von den 

Kirchengemeinden (Ortskirchensteuerzweckverbän­
den) lediglich als Ortskirchensteuer erhoben.

Erläuterung: Dieser Abschnitt enthält 
die Grundlagen, die sich aus § 2 des Haus­
haltsgesetzes vom 26. 10. 1967 (VBl. 1968 
S. 16) in Verbindung mit dem Haushaltsplan 
der Landeskirche ergeben.

IV.

Von dem restlichen Gesamtanteil entfallen auf
a) den Gesamtschlüsselanteil der Kirchengemeinden 

75 Prozent,
b) den Härtestock 25 Prozent.

Erläuterungen zu II und IV: Die sog. 
Vorwegnahmen (III) machen im Haushalts­
plan 1968/69 rd. 22,5 Prozent des Gesamt­
anteils der Kirchengemeinden (II) aus. Dieser 
Prozentsatz ist zunächst auch Richtlinie für 
den Ansatz im nächsten Haushaltsplan. Das
bisherige Verhältnis von Gesamtschlüssel-

II.
Die Kirchengemeinden erhalten zur Erfüllung ihrer 

Aufgaben einen für jeden Haushaltszeitraum fest­
zusetzenden prozentualen Anteil des Nettoertrags 
(Bruttoaufkommen abzüglich Hebegebühr der Fi­
nanzverwaltung und Steuererstattungen) der Kir­
chensteuer vom Einkommen (Gesamtanteil der 
Kirchengemeinden).

Erläuterung: Nach dem Haushaltsplan 
1968/69 machen die gesamten Zuweisungen

10

11
12

an die Kirchengemeinden 43 Prozent des
Netto-Ertrages der Kirchensteuer vom Einkom­
men aus; der Ansatz im nächsten Haushalts­
plan soll sich an diesen Prozentsatz anlehnen; 
wenn irgendmöglich und vertretbar, soll der 
Gesamtanteil der Kirchengemeinden prozen­
tual erhöht werden.
Die gesamten Zuweisungen an die Kirchen­
gemeinden sollen in einer Haushaltsstelle 
des Haushaltsplans zusammengefaßt werden. 
Näheres dazu enthalten die Erläuterungen zu 
Abschnitt III und IV.

19
24

92

10

10.0
10.1
10.2

anteil zu Ausgleichsstock, nunmehr Härte­
stock genannt, betrug 70:30. Die Erhöhung des 
Schlüsselanteils bedeutet erhöhte Mittel für 
den laufenden Haushalt.
Die neue Gliederung des Haushaltsplans, die 
sich aus den Abschnitten II bis IV ergibt, sei 
durch folgende Gegenüberstellung verdeut­
licht:
a) Gliederung im Haushaltsplan 1968/69 
Anteile der Kirchengemeinden an
der Kirchensteuer vom Einkommen 26 305 000
Baubeihilfen
Beihilfen für Kindergärten und 
Krankenpflegestationen
Beihilfe für verschiedene Zwecke 
Zuschüsse zur Besoldung haupt­
amtlicher Kirchenmusiker 
Bauprogramme

b) Neue Gliederung
Gesamtanteil der Kirchengemein­
den an der Kirchensteuer vom
Einkommen

2 000 000

550 000

1 050 000

220 000

5 000 000

35 125 000

(Zahlen des Hpl. 1968/69)
Baubeihilfen
Zuweisung an die Bauprogramme
Zuweisungen an die Umschul-

2 000 000
5 000 000

III.
Dem Gesamtanteil der Kirchengemeinden werden 

vorweg entnommen die Mittel für folgende Zwecke 
zugunsten der Kirchengemeinden:
a) Baubeihilfen,
b) Zuweisungen an die Bauprogramme,
c) Zuweisungen an Umschuldungsfonds,
d) Beihilfen für Kindergärten und Krankenpflege­

stationen,
e) Beiträge der Kirchengemeinden zum Haushalt der 

Kirchenbezirke,
f) Beihilfen für verschiedene Zwecke.

10.3

10.4

10.5
10.8

10.9

dungsfonds
Beihilfen für Kindergärten und
Krankenpflegestationen
Beitrag der Kirchengemeinden zum 
Haushalt der Kirchenbezirke 
Beihilfen für verschiedene Zwecke 
Gesamtschlüsselanteil der Kirchen­
gemeinden
Härtestock

Summe 10:

700 000

550 000

570 000

19 728 750

6 576 250

35 125 000

Die Haushaltsstellen 10. 0 bis 10. 5 stellen die 
sog. Vorwegentnahmen (III) dar.



2 •

V.

Der Gesamtschlüsselanteil wird auf die Kirchen­
gemeinden wie folgt verteilt:

a) Die kleinen Kirchengemeinden (unter 900 Ge­
meindeglieder) nehmen an dem Gesamtschlüssel­
anteil in dem gleichen Verhältnis wie bisher teil.

b) Die großen Kirchengemeinden (mit 1000 und 
mehr Gemeindegliedern) erhalten aus dem ver­
bleibenden Gesamtschlüsselanteil eine Grundaus­
stattung und einen Schlüsselanteil sowie aus dem 
Härtestock Zusatzbetrag und Zuschuß zum Schulden­
dienst nach folgender Regelung:
1 .Grundausstattung: Ein Teil des Gesamt­

schlüsselanteils wird auf die Gemeinden nach der 
Seelenzahl — aufgerundet auf volle Hundert — 
verteilt.

Erläuterung: Die Überlegungen, ob %, 
Vs oder % des Gesamtschlüsselanteils als 
Grundausstattung nach der Seelenzahl ver­
teilt werden soll, sind noch nicht abgeschlos­
sen.

2 .Sch1üsse1antei1: Der um den Betrag der 
Grundausstattung verminderte Gesamtschlüssel­
anteil zuzüglich 10 Prozent der Grundsteuermeß­
beträge werden nach dem örtlichen Aufkommen 
der Kirchensteuer vom Einkommen (dem bis­
herigen Schlüssel) verteilt. Der nach Satz 1 für die 
einzelne Gemeinde errechnete Anteil wird um 
10 Prozent der Grundsteuermeßbeträge der be­
treffenden Gemeinde gekürzt.

3 . Zusatzbetrag: Eine Kirchengemeinde, deren 
Kopfbetrag aus dem Schlüselanteil (Kopfbetrag = 
Schlüsselanteil gemäß 2 Satz 1: Seelenzahl der 
Gemeinde) nicht 60 Prozent des Durchschnittskopf­
betrags (Gesamtschlüsselanteil gemäß 2: Seelen­
zahl der großen Kirchengemeinden) erreicht, er­
hält zusätzlich den Unterschiedsbetrag (Zusatz­
betrag) aus dem Härtestock. Auf den Zusatzbetrag 
wird jedoch der Betrag angerechnet, um den der 
Kopfbetrag an Ortskirchensteuer (Kirchensteuer 
vom Grundbesitz) der einzelnen Gemeinde (= 20 
Prozent der Grundsteuermeßbeträge: Seelenzahl) 
75 Prozent des Durchschnittskopfbetrags der gro­
ßen Gemeinden übersteigt.

4 . Zuschuß zum Schu1dendienst: Kir­
chengemeinden, deren Belastung mit Schulden­
dienst bei Beginn des Haushaltszeitraums 25 Pro­
zent ihrer haushaltsplanmäßigen Steuereinnahmen 
(E-Anteil + Ortskirchensteuer) übersteigt, erhal­
ten einen Zuschuß zum Schuldendienst in Höhe

des die Belastungsgrenze übersteigenden Betrags, 
soweit dies zum Ausgleich des Haushaltsplans er­
forderlich ist.

VI.
Zu folgenden Ausgaben des laufenden Haushalts 

der Kirchengemeinden können Beihilfen bewilligt 
werden:
a) zum Betrieb von Kindergärten und Kranken­

pflegestationen nach den hierfür erlassenen Richt­
linien,

b) zur Besoldung hauptamtlicher Kirchenmusiker 
gemäß § 15 Abs. 2 des Gesetzes die Ordnung des 
kirchenmusikalischen Dienstes betr. vom 5. 5. 
1954 (VBl. S. 42) zum Besoldungsaufwand solcher 
Kirchenmusiker, die mit dem Dienst eines Be­
zirkskantors betraut sind, in Höhe von 35 Pro­
zent des Besoldungsaufwands, 
gemäß § 15 Abs. 3 des vorgenannten Gesetzes 
zum Besoldungsaufwand für Kirchenmusiker, so­
weit die finanzielle Lage der Kirchengemeinde 
es erfordert.

Er1äuterung:Die Zuschüsse zum Betrieb 
von Kindergärten und Krankenpflegestationen 
und zur Besoldung hauptamtlicher Kirchen­
musiker, die nicht Bezirkskantore sind, wer­
den aus den sog. Vorwegentnahmen gezahlt 
(Erl. zu Abschnitt III und IV unter b): Hst. 
10.3 und 5). Die Zuschüsse zur Besoldung von 
Bezirkskantoren trägt die Landeskirche.

VII.
Die Mittel des Härtestocks werden zur Verwen­

dung für folgende Zwecke bestimmt:
1. Zusatzbetrag gemäß V b Nr. 3,
2. Zuschuß zum Schuldendienst gemäßt V b Nr. 4 und 

den Richtlinien für die Genehmigung neuer Dar­
lehen,

3. sonstige Zuschüsse zum Ausgleich der Haushalts­
pläne (insbesondere bei den kleinen Kirchenge­
meinden),

4. Entschuldungsbeihilfen für die Gruppe der kleinen 
Gemeinden,

5. Zuschüsse für verschiedene Zwecke (Grunderwerb, 
Bereitstellung von Bau-Eigenmittel der Kirchen­
gemeinden, a. o. Zins- und Tilgungsbeihilfen u. a.).

Erläuterung: Die Ansätze zu 2 und 4 
sind auf Grund genauerer Untersuchungen 
zahlenmäßig festzulegen; die Ansätze zu 1, 
3 und 5 sind gegenseitig deckungsfähig.

(gez.) Dr. Löhr



Anlage 6

Zwischenbericht 
über den Stand der Arbeit der Gesangbuchkommission

Die von der Synode bestellte Gesangbuchkom­
mission hat den Auftrag, die durch das Ausgehen 
der Bestände der 17. Auflage notwendig gewordene 
18. Auflage unseres Gesangbuches vorzubereiten. 
Die Kommission tagte in drei Plenar- und in sechs 
getrennten Unterausschußsitzungen. Die Masse der 
Details, die sich aus der redaktionellen Überarbei­
tung ergibt, kann nicht Gegenstand dieses Zwischen­
berichts sein.

I. Stand der Arbeit
1. Der durch EKD-Vertrag festgelegte Liedstamm­

teil bleibt in seiner Substanz unangetastet. Mit 
einer Anzahl Einzeländerungen, z. B. bei den 
Melodieangaben, wurde der Anschluß an die 
EKD-Regelung hergestellt, badische Ubergangs- 
lösungen der 17. Auflage wurden beendet.

2. Angestrebt wird ein harmonisch nach Höhe und 
Breite abgestimmtes einheitliches Mittelformat 
für die gesamte Neuauflage. Die bisherige Frak­
tur soll durch eine geeignete Antiquaschrift er­
setzt werden (eventuell die Optima-Schrifttype 
von H. Zapf).

3. Die Gottesdienstordnungen, deren Überarbei­
tung der Liturgischen Kommission übertragen 
wurde, sollen sinngemäß an den Anfang ge­
stellt werden.

4. Der Gebetsteil im Badischen Anhang, der wie 
alle übrigen Gebete, auch die altkirchlichen 
Kollektengebete im Stammteil, keiner EKD- 
Gesamtregelung unterliegt, wird einer gründ­
lichen sprachlichen Revision, zum Teil einer 
notwendigen Erneuerung unterzogen. Ein mit 
fortlaufenden Nummern versehener Auszug aus 
dem Psalter soll dem Gebetsteil des badischen 
Anhangs angefügt werden.

II. Terminplan
Mit zwei weiteren Sitzungen der Gesangbuch­

kommission im November 1968 und im Januar 1969 
kann der Rohbau der Vorbereitungen für die 18. 
Auflage abgeschlossen werden. Ist bis Ende Fe­
bruar 1969 eine Entscheidung der Synode über die 
Vorlage der Gesangbuchkommission möglich, kann 
mit dem Druck der 18. Auflage im Juli 1969 be­
gonnen werden.

III. Empfeh1ung der Gesangbuchkom- 
mission an die Synode

Die Gesangbuchkommission empfiehlt der Synode, 
spätestens bis Ende Februar 1969 eine Sonder­
sitzung des Hauptausschusses einzuberufen — even­
tuell erweitert durch in Gesangbuchfragen sach­
kundige Synodale — und dieses Gremium zu er­
mächtigen, stellvertretend für die ganze Synode die 
Entscheidung über die Drucklegung der 18. Auflage 
zu fällen.

Sollte dieses Verfahren nicht akzeptiert werden 
können, dann müßte diese Entscheidung auf die 
Frühjahrssynode 1969 vertagt werden. Dann aller­
dings kann mit dem Druck nicht mehr im Juli be­
gonnen werden. Es müßte eine Zwischenauflage 
nach der Fassung der 17. Auflage gedruckt werden. 
Die 18. Auflage ist damit auf unbestimmte Zeit hin- 
ausgeschoben.

bittet deshalb dieDie Gesangbuchkommission
Hohe Synode, aus diesen Gründen die oben ge­
machte Empfehlung zu einem Beschluß zu erheben.

(gez.) Gottfried Gorenflos, 
Vorsitzender der Gesangbuchkommission


