VERHANDLUNGEN
DER
LANDESSYNODE

DER
EVANGELISCHEN LANDESKIRCHE
IN BADEN

Ordentliche Tagung vom Oktober/November 1968

(6. Tagung der 1965 gewihlten Landessynode)

HERAUSGEBER: EVANGELISCHER OBERKIRCHENRAT IN KARLSRUHE
HERSTELLUNG: VERLAGSDRUCKEREI GEBR. TRON KG, KARLSRUHE-DURLACH

1969




I

Inhaltsiibersicht
I. Die Mitglieder des Evangelischen Oberkirchenrats . v
II. Die Prilaten IV
III. Die Mitglieder des Landeskjrdlenrals v
IV. Die Mitglieder der Landessynode Vi.
V. Der Altestenrat der Landessynode VI
VI. Stiindige Ausschiisse der Landessynode . VIi.
VIIL. Die Redner bei der Landessynode : VII.
VIIL. Verzeichnis der behandelten Gegenstinde . VIIIi,
IX. Erbfinungsgottesdienst; Predigt des Herrn Landesblschois Proiessor Dr I-leldland 1f.
X. Verhandlungen der Landessynode . 3—87
XI. Vortrige anldBlich der Themenstellung der Landessynnde
~Moderne Theologie und Gemeinde" a . 89—124
Anlagen
Erste Sitzung, 28. Oktober 1968, vor- und nachmittags 3—61
Zweite Sitzung, 2. November 1968, vormittags 62—87
Moderne Theologie und Gemeinde, Vortrige anldBlich der Themenstellung der Landessynode 89—124
1. Professor D. Hans Walter Wolff: Beispiele wissenschaftlicher Bibelerkldrung vor-
gelegt zu Amos 3 S = o, 89—100
2. Professor D. Heinz-Dietrich Wendland: Die Aufgabe des Laien in der Kirche und das
politische Engagement des Christen . RO, i 0 een e e o sy 1=S108
3. Dr. Hermann Timm: Die Theologie und das phys1kallsd1 -technische Weltverstand-
nis des neuzeitlichen Menschen valb e Tels 4 et s e s 5109110
4. Professor Dr. Ferdinand Hahn: Tradition und Interpretation dargestellt an Markus
4,1—20 . e E i o A IR N . 117—124

Anlagen
1. Entwurf einer Lebensordnung Ehe und Trauung.
. Begleitwort zum Entwurf der Trau-Agende.
. Entwurf Gottesdienstordnung fiir eine Trauung in besonderen Féllen.
. Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwischen den Gliedkirchen der EKD.

= W N

Beilage 1: Ausarbeitung des theologischen Ausschusses der Arnoldshainer Konferenz zur
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwischen den Gliedkirchen der Evange-

lischen Kirche in Deutschland vom 9.—10. Mai 1968.
Beilage 2: Vereinbarung iiber Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft.

Beilage 3: Vorlage des Rechtsausschusses der Arnoldshainer Konferenz zur Kanzel- und

Abendmahlsgemeinschaft.

5. Vorlage zu dem Bericht des Finanzausschusses iiber den Stand der Vorarbeiten zur Neurege-

lung des Finanzausgleichs.
6. Zwischenbericht liber den Stand der Arbeit der Gesangbuchkommission.



v

L.
Die Mitglieder des Evangelischen Oberkirchenrats

Landesbischof Professor Dr. Hans-Wolfgang Heldland,

Oberkirchenrat Hans Katz, stindiger Vertreter des Landesbischofs,

Oberkirchenrat Professor Dr. Giinther Wendt, geschéftsleitender Vorsitzender des Oberkirchenrats,
Oberkirchenrat Giinther Adolph,

Oberkirchenrat Ernst Hammann,

Oberkirchenrat Dr. Helmut Jung,

Oberkirchenrat Gerhard Kilhlewein,

Oberkirchenrat Dr. Walther Lohr,

Oberkirchenrat Hans-Joachim Stein.

I1.
Die Prilaten

Prédlat Dr. Hans Bornhiuser, Freiburg; Pralatur Siidbaden
Prilat Dr. Ernst Kohnlein, Pforzheim; Pralatur Mittelbaden
Prilat Horst Weigt, Mannheim; Prilatur Nordbaden

I11.
Die Mitglieder des Landeskirchenrats

a) Landesbischof 4. Géttsching, Dr. Christian, Regierungs-

< medizinal-Direktor Freiburg
Hldiiasor Ox Hunivoltjang Teciee (Stellvertreter: Giinther, Hermann, Schulrat,

b) Président der Landessynode . }Nllﬁtlzlhfig) 1508 PR AL I
: . Hetzel, Dr. Helmut, prakt. Arzt, enheim
Angelhe'rger, Dr. Wilhelm, Oberstaatsanwalt, (Stellvertreter: Schmitt, Georg, Diplomkauf-
Mannheim mann, Fabrikdirektor, Mannheim)
(1- Stellvertreter: Schoener, Karlheinz, Dekan, 6. Hoiflin, Albert' Bﬁrgemeisterl MdL., Denz-
Mannheim lingen
2. Stellvertreter: Schneider, Hermann, Biirger- (Stellvertreter: Gessner, Dr. Hans, Amts-
meister i. R., Konstanz) gerichtsdirektor, Schwetzingen)
7. Leinert, Erich, Dekan, Schopfheim
c) Landessynodale (Stellvertreter: Feil, Helmut, Dekan, Bretten)
1. Barner, Schwester Hanna, Oberin, Kork 8. Schoener, Karlheinz, Dekan, Mannheim
(Stellvertreterin: Debbert, Elfriede, Diplom- Stellvertreter: Hollstein, Heinrich, Pfarrer,
volkswirtin, Karlsruhe) Wiesloch)
2. BuBmann, Giinter, Pfarrer, Pforzheim d) die Oberkirchenrite (8)
E;:gev:gr;reter: Schwelkhart, Walter, Dekan, e) Eisinger, Dr. Walther, Universitdtsprofessor,
3. Bck, Richard, Direktor, Karlsruhe- Durlach Heidelberg (als Mitglied der Theologischen Fakul-

(Stellvertreter: Hertling, Werner, Direktor, tét der Universitat Heidelberg)
‘Weisenbachfabrik) f) die Prédlaten (mit beratender Stimme) (3)




LY.
Die Mitglieder der Landessynode

Insgesamt 65, z. Zt. 64 Landessynodale, da fiir den zum Prilaten ernannten Dekan Horst Weigt noch kein Nachfolger bestellt ist.

Angelberger, Dr. Wilhelm, Oberstaatsanwalt, Mann-
heim (K.B. Mannheim), Président der Landessynode

Barner, Schwester Hanna, Oberin, Kork b. Kehl
(berufen), FA.

Baumann, Christian, Pfarrer, Spock
(K.B. Karlsruhe-Land/Durlach) HA.

Berger, Friedrich, Kirchenoberrechtsrat, Mosbach
(K.B. Mosbach) FA.

Blesken, Dr. Hans, Arbeitsstellenleiter bei der Aka-
demie der Wissenschaften, Heidelberg
(K.B. Heidelberg) RA.

Borchardt, Dr. Ellen, Hausfrau, Hohensachsen
(K.B. Ladenburg-Weinheim) RA.

Briindle, Karl, Schulamtsdirektor, Niefern
(K.B. Pforzheim-Land) HA.

Brunner, D. Peter, Universitdtsprofessor, Neckar-
gemiind (berufen) HA.

BuBmann, Giinter, Pfarrer, Pforzheim
(K.B. Pforzheim-Stadt) HA.

Debbert, Elfriede, Diplomvolkswirtin, Karlsruhe
(K.B. Karlsruhe-Stadt) FA.

v. Dietze, D, Dr. Constantin, Universitédtsprofessor,
Freiburg (berufen) RA.

Edk, Richard, Direktor, Karlsruhe
(K.B. Karlsruhe-Stadt) HA.

Eichfeld, Arthur, Regierungsschulrat, Plankstadt
(K.B. Oberheidelberg) HA.

Eisinger, Dr. Walther, Universititsprofessor,
Heidelberg (berufen) HA.

Erb, D, Jorg, Oberlehrer i. R., Hinterzarten
(K.B. Freiburg) HA.

Feil, Helmut, Dekan, Bretten
(K.B. Bretten/Pforzheim-Land) RA,

Finck, Dr. Klaus, Tierarzt, Hilsbach
(K.B. Sinsheim) HA.

Fischer, Rupert, Dekan, Heinsheim
(K.B. Neckarbischofsheim/Sinsheim) RA.

Gabriel, Emil, Industriekaufmann, Miinzesheim
(K.B. Bretten) FA,

Galda, Helmuth, Pfarrer, Buchen
(K.B. Adelsheim/Mosbach) FA.

Gessner, Dr. Hans, Amtsgerichtsdirektor,
Schwetzingen (K.B. Oberheidelberg) RA.

Gottsching, Dr. Christian, Regierungsmedizinal-
Direktor, Freiburg (K.B. Freiburg) FA.

Gorenflos, Gottfried, Oberstudienrat, Pfarrer,
Emmendingen (berufen) HA.

Giinther, Hermann, Schulrat, Miillheim
(K.B. Miillheim) HA.

Hiiffner, Fritz, Pfarrer, Schénau bei Heidelberg
(K.B. Ladenburg-Weinheim/Neckargemiind) RA.

Hirzschel, Kurt, Sozialsekretdar, MdB., Schopfheim
(K.B. Schopfheim) FA.

Hagmaier, Heinrich, Landwirtschaftsschulrat,
Waldenhausen (K.B. Wertheim) FA,

Henninger, Otto, Biirgermeister, Lengenrieden
(K.B. Boxberg) FA.

Herb, August, Landgerichtsdirektor, Neureut-Heide,
(K.B. Karlsruhe-Land) RA.

Herbrechtsmeier, Hartmut, Konrektor, Kehl
(K.B. Kehl) RA.

Herrmann, Oskar, Pfarrer, Freiburg
(K.B. Freiburg) RA.

Hertling, Werner, Direktor, Weisenbachfabrik
(K.B. Baden-Baden) FA.

Herzog, Rolf, Oberstaatsanwalt i. R., Karlsruhe
(K.B. Karlsruhe-Stadt) HA, PA.

Hetzel, Dr. Helmut, prakt. Arzt, Ichenheim
(K.B. Lahr) HA.

Hofflin, Albert, Blirgermeister, MdL., Denzlingen
(K.B. Emmendingen) FA.

Hollstein, Heinrich, Pfarrer, Wiesloch
(K.B. Oberheidelberg) FA.

Hiirster, Alfred, Geschéftsfiihrer i. R., Villingen
(K.B. Hornberg) FA.

Jorger, Friedrich, Ingenieur, Karlsruhe-Durlach
(K.B. Durlach) FA., PA,

Kley, Arnold, Amtsgerichtsdirektor i. R., Konstanz
(K.B. Konstanz) RA.,

Krebs, Hermann, Industriekaufmann, Binzen
(K.B. Lorrach) RA.

Leinert, Erich, Dekan, Schopfheim
(K.B, Miillheim/Schopfheim) HA., PA.

Martin, Karl, Pfarrer, Karlsruhe
(K.B. Karlsruhe-Stadt) RA.

Michel, Hans-Giinther, Pfarrer, Villingen
(K.B. Hornberg) FA.

Mblber, Emil, Werkmeister, Mannheim-Nedkarau
(berufen) FA.

Miiller, Karl, Regierungs-Vermessungsamtmann,
Buchen (K.B. Adelsheim) HA.

Miiller, Dr. Siegfried, Lehrbeauftragter, Oberstudien-
rat, Heidelberg (K.B. Heidelberg) FA., PA.

Miiller, Willi, Pfarrer, Heidelberg
(K.B. Heidelberg) RA., PA.

Niibling, Gustav, Pfarrer, Hauingen
(K.B. Lérrach) HA.

Rave, Hellmut, Pfarrer, Baden-Baden
(K.B. Baden-Baden/Kehl) HA.

Reiser, Walter, Apotheker, Pforzheim
(K.B.Pforzheim-Stadt) RA.

Schmitt, Friedrich, Altbauer, Leutershausen
(berufen) HA.
Schmitt, Georg, Diplomkaufmann, Fabrikdirektor,
Mannheim-Feudenheim (K.B. Mannheim) FA.
Schneider, Hermann, Biirgermeister i. R., Konstanz
(K.B. Konstanz) FA.

Schneider, Wolfgang, Pfarrer, Inmendingen
(K.B. Konstanz) HA.

Schoener, Karlheinz, Dekan, Mannheim (berufen)
HA.




\4!

Schroter, Siegfried, Dekan, Lahr
(K.B. Lahr/Emmendingen) RA.
Schwelkhart, Gotthilf, Pfarrer, Obrigheim (berufen)
Schweikhart, Walter, Dekan, Boxberg
(K.B. Wertheim/Boxberg) RA.
_ Sidk, Dr. Hansjorg, Pfarrer, Mannheim
(K.B. Mannheim), HA.
Stock, Giinter, Kaufmann, Pforzheim
(K.B. Pforzheim-Stadt) FA.

W
Der Altestenrat der Landessynode

a) Die Mitglieder des Prasidiums und die Vorsitzen-
den der stdndigen Ausschiisse der Landessynode:

Angelberger, Dr. Wilhelm, Oberstaatsanwalt, Pré-
sident der Landessynode

Schoener, Karlheinz, Dekan, 1. Stellvertreter des
Prasidenten und Vorsitzender des Hauptaus-
schusses

Schneider, Hermann, Biirgermeister i. R., 2. Stell-
vertreter des Prdasidenten und Vorsitzender des
Finanzausschusses

Herb, August, Landgerichts-
direktor

Bufimann, Giinter, Pfarrer

Ecdk, Richard, Direktor

Schriftfithrer
der
Landessynode

VL

Stratmann, Friedrich, Verleger, Daudenzell
(K.B. Neckarbischofsheim) HA.

Trendelenburg, Hermann, Diplom-Ingenieur,
Architekt, Weil/Rhein (K.B. Lorrach) FA.

Viebig, Joachim, Oberforstrat, Eberbach
(K.B. Neckargemiind) HA.

Weis, Dr. Ingeborg, Oberstudiendirektorin, Mann-
heim (K.B. Mannheim) HA.

Kley, Arnold, Amtsgerichts-
direktor i. R.

Krebs, Hermann, Industrie-
kaufmann

Schweikhart, Gotthilf, Pfarrer

v. Dietze, D. Dr. Constantin, Universitatsprofessor,
Vorsitzender des Rechtsausschusses

Schriftfiihrer
der
Landessynode

b) Von der Landessynode gewahlte weitere Mitglie-
der des Altestenrates:
Blesken, Dr.Hans, Arbeitsstellenleiter
(Akademie der Wissenschaften)
Debbert, Elfriede, Diplomvolkswirtin
Giinther, Hermann, Schulrat
Hetzel, Dr. Helmut, prakt. Arzt
Jorger, Friedrich, Ingenieur

Stindige Ausschiisse der Landessynode

a)HauptausschuB

Schoener, Karlheinz, Dekan, Vorsitzender
Viebig, Joachim, Oberforstrat, stellv. Vorsitzender
Baumann, Christian, Pfarrer

Brdndle, Karl, Schulamtsdirektor

Brunner, D. Peter, Universitatsprofessor
Bufimann, Giinter, Pfarrer

Edck, Richard, Direktor

Eichfeld, Arthur, Regierungsschulrat
Eisinger, Dr. Walther, Universitédtsprofessor
Erb, D. J6rg, Oberlehrer i. R.

Findk, Dr. Klaus, Tierarzt

Gorenflos, Gottfried, Oberstudienrat, Pfarrer
Giinther, Hermann, Schulrat

Herzog, Rolf, Oberstaatsanwalt i. R.

Hetzel, Dr. Helmut, prakt. Arzt

Leinert, Erich, Dekan

Miiller, Karl, Reg.-Vermessungsamtmann
Niibling, Gustav, Pfarrer

Rave, Hellmut, Pfarrer

Schmitt, Friedrich, Altbauer

Schneider, Wolfgang, Pfarrer

Sick, Dr. Hansjorg, Pfarrer

Stratmann, Friedrich, Verleger

Weis, Dr. Ingeborg, Oberstudiendirektorin
(24 Mitglieder)

b)RechtsausschuB

v. Dietze, D. Dr, Constantin, Universitdtsprofessor,
Vorsitzender

Herb, August, Landgerichtsdirektor
stellv, Vorsitzender

Blesken, Dr. Hans, Arbeitsstellenleiter bei der
Akademie der Wissenschaften

Borchardt, Dr. Ellen, Hausfrau

Fell, Helmut, Dekan

Fischer, Rupert, Dekan

Gessner, Dr. Hans, Amtsgerichtsdirektor

Hiifiner, Fritz, Pfarrer




Herbrechtsmeler, Hartmut, Konrektor
Herrmann, Oskar, Pfarrer
Kley, Arnold, Amtsgerichtsdirektor i. R.
Krebs, Hermann, Industriekaufmann
Martin, Karl, Pfarrer
Miiller, Willi, Pfarrer
Relser, Walter, Apotheker
Schriter, Siegfried, Dekan
Schweikhart, Walter, Dekan

- (17 Mitglieder)

c)FinanzausschuB

Schneider, Hermann, Biirgermeister i. R.,
Vorsitzender

Hofflin, Albert, Biirgermeister, MdL.,
stellv, Vorsitzender

Barner, Schwester Hanna, Oberin

Berger, Friedrich, Kirchenoberrechtsrat

Debbert, Elfriede, Diplomvolkswirtin

Gabriel, Emil, Industriekaufmann

Galda, Helmuth, Pfarrer

Gottsching, Dr. Christian, Reg.-Medizinaldirektor

Hirzschel, Kurt, Sozialsekretdr, MdB.

VIL

Hagmaier, Heinrich, Landwirtschaftsschulrat

Henninger, Otto, Biirgermeister

Hertling, Werner, Direktor

Hollstein, Heinrich, Pfarrer

Hiirster, Alfred, Geschéftsfiihrer i. R.

Jorger, Friedrich, Ingenieur

Michel, Hans-Giinther, Pfarrer

Mblber, Emil, Werkmeister

Miiller, Dr. Siegfried, Lehrbeauftragter, Ober-
studienrat

Schmitt, Georg, Dipl.-Kaufmann, Fabrikdirektor

Stodk, Giinter, Kaufmann

Trendelenburg, Hermann, Dipl.-Ing., Architekt
(21 Mitglieder)

d)PlanungsausschuB

Jorger, Friedrich, Ingenieur, Vorsitzender
Miiller, Dr. Siegfried, Lehrbeauftragter, Ober-
studienrat, stellv. Vorsitzender
Herzog, Rolf, Oberstaatsanwalt i. R.
Leinert, Erich, Dekan
Milller, Willi, Pfarrer
(5 Mitglieder)

Die Redner bei der Landessynode

Adolph, Giinther, Oberkirchenrat

Altmann, Hans, Kammergerichtsrat a. D.

Angelberger, Dr. Wilhelm, Oberstaatsanwalt,
Préasident der Landessynode PRAT 5

Baumann, Christian, Pfarrer .

Borchardt, Dr. Ellen, Hausfrau

Brunner, D. Peter, Unwermtatsprofessor
BuBmann, Giinter, Pfarrer

v. Dietze, D. Dr. Constantin, Umversuatsprofessor b

Eisinger, Dr. Walther, Universitatsprofessor
Feil, Helmut, Dekan .

Friedrich, D. Dr. Otto, Professor, Oberklrdnenrat i. R.

Fudhs, Doris, cand. theol.

Gabriel, Emil, Industriekaufmann

Gessner, Dr. Hans, Amtsgend'ltsdlrektor

Gottsching, Dr. Christian, Reg.-Medizinaldirektor

Gorenflos, Gottfried, Pfarrer, Oberstudienrat

Giinther, Hermann, Schulrat .

Harzschel, Kurt, Sozialsekretar, MdB

Hammann, Ernst, Oberkirchenrat .

Heidland, Dr. Hans-Wolfgang, Professor,
Landesbischof . .

Herzog, Rolf, Oberstaatsauwalt i. R

Hofflin, Albert, Biirgermeister, MdL. .

Hollstein, Heinrich, Pfarrer .

Jorger, Friedrich, Ingenieur .

Jung, Dr. Helmut, Oberkirchenrat

Krebs, Hermann, Industriekaufmann .

Seite

13f.
4

3f., 4ff., 7f., Off., 14ff,, 18, 26, 32, 39f., 41, 42, 47, 48,
55, 58, 59, 60, 61, 62ff., 66, 67, 68, 69, 70, 72, 751., 77,
79, 80, 82f., 84, 85, 87

61

78

40, 66, 67, 69, 78, 82, 84f.

64, 84

43ff., 471., 66, 67, 77

60

66, 67, 84

18ff.

41

55ff.

691,

59, 60

14, 59f., 65f., 67, 81, 84, 85

40f.

77, 78

78f.

60, 61, 79

64

14, 64, 80f., 82
60

79, 82, 83

771, 79, 81f, 83
40




Vil

Kiihlewein, Gerhard, Oberkirchenrat .
Leinert, Erich, Dekan . .
Loéhr, Dr. Walther, Oberkird1enrat

Miiller, Dr. Siegfried, Leh:beauftragter. Ober-

studienrat . g
Rave, Helmut, Pfarrer
Roos, Fritz, Oberkirchenrat .
Schmitt, Friedrich, Altbauer .

Schmitt, Georg, Dipl.-Kaufmann, Fabrikthrektor 5

Schneider, Hermann, Biirgermeister i. R.
Schneider, Wolfgang, Pfarrer

Schoener, Karlheinz, Dekan .

Schréter, Siegfried, Dekan
Schweikhart, Gotthilf, Pfarrer

Sidc, Dr. Hansjorg, Pfarrer

Simon, Dr. Helmut, Bundesrichter
Stock, Giinter, Kaufmann

Stiirmer, Dr. Karl, Pfarrer

Trendelenburg, Hermann, Dipl. -Ing, Ardxitekt 5

Viebig, Joachim, Oberforstrat .
Weis, Dr. Ingeborg, Oberstudlendlrektonn

16ff., 64, 69

79, 80, 82

48ff., 77

60, 76f.

7, 9, 59, 60, 61, 77, 80, 82, 85{f.
26ff., 41f.

85

40, 79

83

79

59, 68f., 82, 83
40, 70ff.

76f.

64

32ff., 41

83

59

79, 81, 83f.

58f., 67f,, 69, 84
72ff., 81

Verzeichnis der behandelten Gegenstinde

Seite
Begribnis, das kirchliche . . ., Entwurf einer Lebensordnung, Schreiben von Pfarrer

Cramer, Niefern : Ay A SR B e o B L RAE
Beihilfevorsdhriften, Ab&nderu.ng der , Antrag des Pfarramtes Weitenau . . 11, 79f
Berlin-Brandenburgische Landeskirche, Grquort des Vertreters . . . . . 4
Bischofswahlkommission, Wahl eines theologischen Mitgliedes in die . y 5f., 18
Dekanate, Neuordnung der . .., Antrag von Pfarrer Gerhard Leiser, Evangehsd\er

Gemeindedienst Ka:lsmhe und von Pfarrer Cramer, Niefern . . . . . 9
Diakonissenmutterhaus Bethlehem in Karlsruhe, Dankesschreiben . . . . 62

Ehe und Trauung, kirchliche Lebensordnung... .
Einﬁ.lhrungsreferat von Oberkirchenrat Kﬁhlewein

12, 67ff. Anlage 1—3
16ff.

D-Synode, Bericht von Professor D. Dr, v. Dietze . . A b S
EKD, Vertreter der. .., Teilnahme an der Tagung der Landessynode S S n B
Finanzausgleich, Stand der Vorarbeiten zur Neuregelung des.
Bericht von Oberkirchenrat Dr. Lohr 48ff., Anlage5
Bericht von Synodalen Gabriel . S5Af.

Gesangbuchkommission, Zwischenbericht

58ff., 84f,, Anlage 6

«Hilfe fiir die Opfer der Gewalt in der Welt", Antrag des Sonderanssdmsses 9, 83

Jugend, Mitarbeit von Vertretern der .
Kandidaten des Petersstiftes Heidelberg

. in der Landessynode, Antrag der

63

Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwischen den Gl1edk1rd1en der EKD Vor-

lage des Evangelischen Oberkirchenrats

Katechumenat, Erarbeitung einer Gesamtkonzeption des

9, 70ff., Anlage 4
Antrag des Landes-

kirchlichen Arbeitskreises fiir Konﬁrmandenunterridlt SR RN S G e SR
Kleiner VerfassungsausschuB, Bericht des Vorsitzenden . . 471.
Landeskirche, 50 Jahre badische..., seit Trennung vom 1andesherrhdwn Regl-

ment, Vortrag von Oberkirchenrat i. R. Professor D, Dr, Friedrich . . . . 18ff
Landeskirchenrat, Wahl theologischer Mitglieder in den . B R Tk ol L
Landessynode, Einladung von Gésten zu den Tagungen der ., Eingabe des Aus-

schusses fiir Okumene und Mission . S0 g st i il e N SO
LebensordnungsausschuB II, Mitglieder des. 64



Lehrbiicher fiir den Unterricht an Volks- und Realschulen, Antrag der Religions-
pidagogischen Arbeitsgemeinschaft in den Kirchenbezirken Kehl und Lahr und
der Arbeitsgemeinschaft Udsbach . . 2 e I

Lektoren, Bezeichnung der ..., Eingabe von Piarrdiakon Grascha

Maas, D. Hermann, Prilat i. R GruBwort . .

Pfarrbesoldung, Schreiben des Evangelischen Oberklrd\enrats Zur .

Pfarrkolleg, Vermehrung der ..., Bitte des Siidbadischen mekallegs 1968

Pfarrwohnungen, Neufeslsetzung der Mietwerte fiir..., Antrag des Pfarramtes
Weitenau e B o s

Theologische Arbeit der Synode. absdxheﬂendes Wort

Theologische Arbeit nach der Synode,

Antrag von Synodalen Hollstein und anderen

Theologische Arbeitstagung, Zeitplan .

Theologische Vortrdge . .

Theologisches Studienhaus Heldelberg. Bau\rorhaben

Trauagende, Entwurf einer.

Tiillinger Héhe, Evangelisches Kinderheim, Grundstiicksankauf
Uppsala, Weltkirchenkonferenz in... .,
Bericht von Oberkirchenrat Roos, Speyer .
Bericht von Bundesrichter Dr. Simon, Karlsruhe
Urlaubsordnung fiir Pfarrer u. a., Schreiben des Evang. Oberklrduenats Zur .
Wahlalter, Herabsetzung des ..., Antrag des Evangelischen Pfarramts Chnstus-
kirche/Siidpfarrei in Heidelberg ¥ y
Weltmission, Planung einer Informations-, Fﬁrbitte- und Opferaktlon Iur d:e
Bitte des Evangelischen Oberkirchenrats 5

12ff., 83f.
8

62

7

7

11f., 83
64ff.

63f.

60

89ff.

761f.

12, 16ff,, 67ff.,
Anlage 1—3
79

26ff.
32ff.
7
14f.

9f., 85ff.




Gottesdienst

bei der 6. Tagung der 1965 gewéhlten Landessynode am 27. Oktober 1968 in der Kapelle des Hauses der
Kirche (Charlottenruhe) in Herrenalb

Predigt des Herrn Landesbischofs Prof. Dr. Hans-Woligang Heidland
Text: Jer. 15, 16

Liebe Schwestern und Briider!

Wir wollen uns auf dieser Tagung damit be-
schiftigen, daB wir die alte Botschaft der Bibel iiber-
setzen in das Leben von heute, damit der Mensch
unserer Tage das Wort Gottes, das an ihn persén-
lich und an seine Welt gerichtet ist, aus dem alten
Zeugnis vernimmt. Zu Beginn eines solchen Unter-
nehmens kann man nichts Besseres tun, als da man
sich in dieses Gebet des Propheten mit hineinneh-
men 14Bt. Wahrer und sprachlich schéner kann wohl
nicht von dem Wort Gottes gesprochen werden, als
es der Prophet hier tut. ,Dein Wort ward meine
Speise, sooft ich’s empfing.” Im Urtext klingt es noch
kréftiger: ,Ich verschlang dein Wort, sooft ich's
empfing.” ,Dein Wort ist meines Herzens Freude
und Trost, denn ich bin ja nach deinem Namen ge-
nannt, Herr, Gott Zebaoth." Freilich, zwei Sitze
nach diesem starken Bekenntnis stehen vielleicht
die furchtbarsten Worte, die in der Bibel ein Beter
zu Gott spricht: ,Du bist mir geworden wie ein
triigerischer Born, der nicht mehr quellen will.”
Jeremia ist nicht der unverwiistliche Optimist. Ein
Psychologe wiirde ihn einen labilen, zartbesaiteten
Menschen nennen. Wie war er entsetzt, als er be-
rufen werden sollte: ,Ich bin zu jung!” Er stemmte
sich dagegen. Und ausgerechnet dieses Nerven-
biindel, diesen skrupulésen Menschen macht Gott
zu seinem Mund, durch den er dem Volk das Ge-
richt ankiindigt! Ausgerechnet dieser feinsinnige
Mensch mufl das Unpopulérste tun, was es fiir einen
Redner zu tun gibt: statt das Volk in seinen Pldnen
zu bestdrken und ihm den ersehnten Frieden zu
verkiindigen, muB er Unheil und Untergang vor-
aussagen. Das ldBt ihn einsam werden, verspottet
und verfolgt. ,Ich habe mich nicht zu den Frohlichen
gesellt noch mich mit ihnen gefreut, sondern saB
einsam, gebeugt von deiner Hand; denn du hattest
mich erfiillt mit Grimm. Warum wéhrt doch mein
Leiden so lange und sind meine Wunden so schlimm,
daB sie niemand heilen kann? Du bist mir geworden
wie ein ftriigerischer Born, der nicht mehr quellen
will."

Ach ja, wie schon wdre es, wenn das unser Auf-
trag wére, dem Menschen zu sagen, was er hdéren
méchtel, — den Manager zu bestétigen in seinen Dis-
positionen, dem Politiker Segen zu verheifien fiir
sein Programm, dem Establishment zu versichern:
.Gott will Autoritidt”, und mit der APO zu solidari-
sieren: ,Gott ist Revolutiondr”, unseren Gemein-
den vom Hinterland zu erkldren: ,es bleibt bei der
Sitte”, und den Jungen im Gymnasium: ,das Heil
liegt in der Pillel”

Gott will das nicht. Er fithrt uns seinen Weg —
nun wirklich in die Minoritdt — in eine, vor der man
nicht zittert, sondern {iber die man spottet, Das tut

weh und treibt in Krisen, auch des eigenen Glau-
bens.

In dieser Lage erinnert sich Jeremia dessen, was
er einmal erlebt hat. Oder besser, nicht er erinnert
sich ; das Entscheidende ist, daB er Gott erinnert
an das, was Gott ihn hat erleben lassen. Er er-
innert Gott daran, daB Gott ihm einmal sein Wort
gab, nicht als ein theologisches Problem, sondern
als eine Speise, von der man leben konnte. ,Dein
Wort ward meine Speise, sooft ich's empfing.” Das
ist kein schéner Wandspruch, das ist der Schrei der
gepreBten Seele eines Menschen am Rande der Ver-
zweiflung, ein Beschworen Gottes. Im Alten Testa-
ment wird oft so gebetet. Gott wird bei dem ver-
haftet, was er einmal getan hat. Gott wird gepackt
an seiner Gnade, die er einmal erleben lieB, damit
er sich treu bleibt und weiter gnédig ist. Biblisch
sind nicht die Appelle an den Menschen, die un-
serer Synoden letzte Weisheit sind. Biblisch sind —
ich habe das noch von keiner Synode gehort — die
Appelle an die Treue Gottes, daB Gott durchhalt
und bei dem bleibt, was er einmal getan hat. So-
lange man sich noch mit Appellen an den Menschen
wendet, hat man nicht gemerkt, welche Stunde fiir
die Kirche geschlagen hat. Unsere kirchliche Lage
ist so, daB mit Apellen an uns Menschen nicht mehr
zu helfen ist. Was uns bleibt, ist diese, uns seltsam
anmutende Mdéglichkeit, an Gott zu appellieren.

So blickt Jeremia zuriick auf sein Leben, nicht um
sich vor den Unbilden der Gegenwart in die Ver-
gangenheit zu flichten; auch nicht, um von daher
Lehren zu schépfen oder sich selber Mut zu ma-
chen. Fiir die Bibel ist die Geschichte Feld der gro-
Ben Taten Gottes. Die Geschichte dient dem bib-
lischen Beter als Argument gegen Gottes Schwei-
gen, gegen Gottes scheinbaren Tod in der Gegen-
wart. Das ist eine Art zu beten, die auBer Kurs ge-
kommen ist, die wir aber wieder lernen miissen,
wenn wir noch eine Chance haben wollen. Wie das
Kind die Hand des Vaters, aus der es so viel Freund-
lichkeit empfangen hat, schiittelt, wenn es meint,
daB der Vater mit seinen Gedanken weit weg sei
und nicht hore, so schiittelt der Prophet das, was er
von Gott noch in der Hand hélt, seinen Namen, als
Inbegriff dessen, was er von Gott erfahren hat:
«Herr, Gott Zebaoth!”

Liebe Schwestern und Briider, wir miissen Gott
daran erinnern, wie er uns einmal sein Wort hat
erfahren lassen. Keiner von uns sdBe wohl hier,
wenn er nicht irgendwann einmal diese Speise ge-
schmeckt hétte. Das mag gewesen sein auf dem
Krankenbett, am Ende der Krifte, oder am Schreib-
tisch, liberwéltigt von der Last der Arbeit; das kann
gewesensein in einer tiefen Enttduschung iiber einen
Menschen. Da existierten wir buchstablich von Wort
zu Wort, wie wir es aus dem Losungskalender




2

nahmen oder in unserer Bibel lasen. Wir zehrtien
von diesem Wort mehr als von Brot und anderem.
Darauf miissen und diirfen wir heute Gott fest-
nageln: ,Herr, Gott Zebaothl Weil du derselbe bist
und dir treu bleibst, kannst du auch jetzt dein Wort
mir lebendig werden lassen!”

Jeder von uns hat erlebt, welche Freude in ein
Herz einzieht, wenn uns durch das Wort der Schrift
einmal Gott so anspricht, daB wir seiner Gegen-
wart felsenfest gewiB werden. Psychologisch ge-
sehen ist diese Freude dadurch zustande gekommen,
daB eine letzte Sehnsucht in uns Erfiillung gefunden
hat: daB eine Gemeinschaft — und der Mensch ist
auf Gemeinschaft hin angelegt — geschlossen wurde,
besser gesagt: uns bewuBt wurde, die an keine an-
dere zwischenmenschliche Kommunikation auch nur
heranreichen kann. Die Freude ist entstanden, weil
wir aus der Sinnlosigkeit, an der wir litten, befreit
worden sind zu einem hellen Verstdndnis unseres
Lebens.

Diese Befreiung ist die Botschaft der Kirche. Nicht,
was wir alles zu tun haben, sondern was Gott tun
will und getan hat, nicht aus der Theorie heraus
gesagt, sondern aus der eigenen Erfahrung bezeugt.
Ich weiB nicht, ob Trost und Freude daraus er-
wachsen, daB wir die Gemeinde auffordern, sich
nun auch noch die Sorgen der UNO zu eigen zu
machen. GewiB muf uns die UNO beschaftigen, aber
die Kirche ist nun einmal nicht die UNO, Die Kirche
hat auch nicht — wie die UNO — zuerst und zu-
letzt Sorgen. Zuerst und zuletzt hat sie Freude und
Trost. Mich befillt Grauen und Bedriickung, wenn
ich hoére, worum sich die Kirche zu kiimmern habe,
— um das und um jenes, der eine wartet auf eine
Verlautbarung zu diesem Problem, der andere zu
jenem. Trost ist etwas anderes. Trost war es in
meinem Leben, wenn mir Gott die GewiBheit schenk-
te, daB er mich nicht aufgibt, auch wenn ich mich
aufgeben wollte. Trost ist es gewesen, daB Gott mir
seine Né&he erfahrbar machte, auch wenn idh,
menschlich gesehen, mutterseelenallein war. Gott
hat mir, wenn ich die Flinte ins Korn werfen wollte,
ein festes Herz dadurch gegeben, daB er mir wie
dem Propheten sagte: ,Ich bin bei dir, daB ich dir
helfe." Das ist das Evangelium. Und auf diesen
Trost, den wir erfahren haben, diirfen wir pochen
vor Gott: ,Herr Gott, weil du einmal durch dein
Wort Freude in mein Herz und Trost in mein Leben
gegeben hast, darum darfst du auch jetzt mich nicht
im Stich lassen!”

Das stdarkste Argument, das Jeremia gegen Gottes
Schweigen ins Feld fiihrt, ist freilich noch ein an-
deres: ,...denn ich bin ja nach deinem Namen
genannt.” Jeremia fiihrt seinen Namen, der in der
hebrédischen Ursprache der Bibel mit dem Namen
Gott, Jahwe, zusammenhéangt, als Beweis dafiir an,
daB er Gott gehdrt: ,Weil ich dein Eigentum bin,
hast du mich gestérkt, bist du mir in fritheren Zeiten
beigestanden und muft mir auch jetzt beistehen!
Denn ich bin ja nach deinem Namen genannt!” Wir
Christen sind nach dem Namen Jesu Christi ge-
nannt. Wir sind sein Eigentum; in der Taufe hat er
uns in Besitz genommen. Deshalb, weil wir ihm ge-

horen, hat er uns durch seine Nidhe Freude ge-
schenkt, uns gespeist mit seinem Wort. Es besteht
ein Zusammenhang zwischen der Gabe der Taufe
und all den Lebenserfahrungen, die wir mit Jesus
Christus gemacht haben, ein ursédchlicher Zusammen-
hang. Nicht nur unsere Eltern haben in der Taufe
ein Versprechen abgegeben, auch Jesus Christus:
»Ich will bei dir sein!” Deshalb war er denn auch tat-
sichlich bei uns und wird in Zukunft uns nicht fallen
lassen. Auch der Kirche hat er ein Versprechen
gegeben: ,Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an
der Welt Endel” Darum war er bisher bei ihr ge-
wesen und wird sie auch heute nicht aufgeben:
Herr Gott Zebaoth, weil du mit deiner Kirche einen
Anfang gemacht, sie zu deinem Werkzeug auser-
sehen hast, darfst du sie jetzt nicht zum jdmmer-
lichen Spott unreifer Leute werden lassen!" Die
Treue Gottes zu seiner Kirche muB beschworen
werden. Das ist viel wichtiger, als daB unsere Treue
zu Gott beschworen wird. Die Treue Gottes gilt es
zu bestiirmen, Tag und Nacht.

Nach diesem beschwdérenden Schrei heiit es Vers
19: ,Darum spricht der Herr:* — ich lese die Worte
kommentarlos vor — ,Wenn du dich zu mir héltst,
so will ich mich zu dir halten, und du sollst mein
Prediger bleiben. Und wenn du recht redest und
nicht leichtfertig, so sollst du mein Mund sein. Sie
sollen sich zu dir kehren, doch du kehre dich nicht
zu ihnen! Denn ich mache dich fiir dies Volk zur
festen, ehernen Mauer. Wenn sie auch wider dich
streiten, sollen sie dir doch nichts anhaben; denn
ich bin bei dir, daB ich dir helfe und dich errette,
spricht der Herr, und ich will dich erretten aus der
Hand der Bésen und erlésen aus der Hand der
Tyrannen.”

Gottes Antwort kommt nicht immer so prompt.
Unser Terminkalender stimmt schwerlich mit dem
Terminkalender Gottes iiberein. Aber Gottes Ant-
wort kommt.

In der orthodoxen Kirche im Osten ist es tiblich,
daB stindig ein Gemeindeglied vor dem Altar
steht und betet. Man wechselt sich ab. ,Das konti-
nuierliche Gebet” wird diese Sitte genannt. Sie ist
mehr als eine Sitte, Sie ist eigentlich eine Lebens-
notwendigkeit. Wir sahen wéhrend des Krieges im
russischen Winter Gestalten, die sich kaum noch auf
den Beinen halten konnten, vor dem Altar stehen
und dieses stdndige Gebet verrichten. Eigentlich
sollten auch wéhrend unserer Beratungen stédndig
ein oder zwei von uns in dieser Kapelle stehen
und beten. GewiB, Gott will unser Denken, unsere
Energie, unsere Geduld, und wenn er uns seine
Antwort gibt, dann nicht aus blauer Luft, sondern
durch das briiderliche Gesprédch iiber dem Zeugnis
seiner Propheten und Apostel. Aber das Entschei-
dende, das dieses Gespridch fruchtbar macht, ist der
unaufhérliche Schrei, das StoBgebet:, Herr, Gott
Zebaoth!"

Nichts anderes meint der Gebetsruf, der bei dem
urchristlichen Herrenmahl laut wurde: ,Komm, Herr
Jesul” So wollen auch wir jetzt miteinander zum
Tisch des Herrn gehen und bitten: ,Komm, Herr
Jesul” Amen.




Verhandlungen

Die Landessynode hat ihre Verhandlungen durch die von ihr bestellten Schriftfilhrer und durch Steno-
graphen aufzeichnen lassen. AuBlerdem wurden die Ausprachen in den Plenarsitzungen auf Tonband auf-
genommen. Hiernach erfolgte die nachstehende Bearbeitung der Verhandlungen.

Die Landessynode tagte in den Rdumen des ,Hauses der Kirche* (Charlottenruhe) in Herrenalb.

Erste offentliche Sitzung

Herrenalb, Montag, den 28. Oktober 1968, vormittags 9.00 Uhr

Tagesordnung

L
Eroffnung der Synode

IL
Begriifung

IIL
Gliickwiinsche

V.

1, Verdnderungen im Bestand der Synode
2. Verpilichtung der neuen Synodalen
3. Zuteilung zu einem Ausschufl

V.
Entschuldigungen

VL
Durchfiihrung von Nachwahlen:
1. Wahl von zwei Mitgliedern des Landeskirchen-
rats
2. Wahl eines theologischen Mitglieds zur
Bischofswahlkommission

VIL
Bekanntgaben:
1. Allgemeines
2. Eingédnge
VIIL

Bericht iiber die Tagung der EKD-Synode
Berichterstatter: Synodaler D. Dr. v. Dietze

IX.

Vortrag von Oberkirchenrat i. R. Prof. D. Dr. Fried-
rich:
«90 Jahre seit Ende des landesherrlichen
Kirchenregiments"

X.
Berichte {iber-die Weltkirchenkonferenz in Uppsala:

1. Oberkirchenrat Roos, Speyer
2. Bundesrichter Dr. Simon, Karlsruhe

XL

Einfiihrungsreferat zur kirchlichen Lebensordnung
»Ehe und Trauung” und zum Entwurf einer Trau-
agende

Oberkirchenrat Kiihlewein

XIL

Bericht des Kleinen Verfassungsausschusses
Berichterstatter: Synodaler D. Dr. v. Dietze

XIII.

Berichte des Finanzausschusses iiber den Stand der
Vorarbeiten zur Neuregelung des Finanzausgleichs
Berichterstatter: 1. Oberkirchenrat Dr. Lohr
2. Synodaler Gabriel

XIV.
Bericht und Antrag der Gesangbuchkommission
XV.
Verschiedenes
L

Priasident Dr. Angelberger: Ich erdffne die erste
offentliche Sitzung der 6. Tagung unserer Landes-
synode und bitte Herrn Prdlat Weigt um das Ein-
gangsgebet.

Prilat Weigt spricht das Eingangsgebet.

IL

Prisident Dr. Angelberger: Meine sehr verehrten
Damen und Herren! Liebe Schwestern und Briider!
Herzlich willkommen heiBie ich Sie zur 6. Tagung
unserer 1965 gewdhlten Landessynode. Wir haben
einen Verlauf der Tagung vorgesehen, wie wir ihn
bisher nicht kannten. Nur zwei Plenarsitzungen
stehen uns bevor; an vier Tagen widmen wir uns
in offentlichen AusschuBsitzungen und in Arbeits-
gruppen theologischen Themen. Gerade im Hinblick




4 Erste Sitzung

auf diese erstmalige Besonderheit fiir den Verlauf
einer Tagung freue ich mich iiber die Tatsache, daB
Sie, liebe Konsynodale, fast ausnahmslos nach
Herrenalb kommen konnten.

Mein herzlicher GruB gilt Ihnen, sehr verehrter
Herr Landesbischof, mit den Herren Oberkirchen-
raten und Prélaten. Letztere zum ersten Mal in Er-
scheinung tretend in der von uns immer wieder ge-
wiinschten Dreierbesetzung. (Beifallll Der eine
kommt allerdings erstam Donnerstag. Um diese Voll-
besetzung zu ermdglichen, mufiten wir die beiden
Synodalen Dr. Kéhnlein und Weigt von der Synode
abgeben. Beiden Herren Prdlaten méchte ich auch
heute von ganzem Herzen danken fiir die jederzeit
vertrauensvolle Zusammenarbeit von iiber fiinf-
zehn Jahren und wéhrend einer Zeitspanne von drei
Jahren. Diesen Dank mdéchte ich aber auch zollen
fiir die stete Hilfsbereitschaft und immer wieder
gezeigte treue Kameradschaft. Wir freuen uns mit
Ihnen, meine Herren Prilaten, iiber diesen Platz-
wechsel und wiinschen Ihnen beiden fiir ihr neues
Amt viel Kraft und Gottes Segen.

Ebenso herzlich begriiBen wir zum ersten Mal in
unserer Mitte Herrn Militérdekan Scheel. (Bei-
falll) Wir freuen uns auf die Zusammenarbeit mit
Ihnen. Zugleich mochte ich auch an dieser Stelle
Herrn Militirdekan Weymann gedenken und ihm
fir alles in unserem Kreise Geleistete aufrichtig
danken. Ihm, der aus gesundheitlichen Griinden vor-
zeitig aus seinem Dienst an den jungen Menschen
ausscheiden mubfite, gelten alle guten Wiinsche fiir
seine Gesundheit.

Eine groBe Freude ist es fiir uns, daB wir auf
dieser Tagung vier Gaste anderer Landeskirchen
unter uns haben, und zwar Herrn Kammergerichts-
rat Altmann (Beifalll), den Prases der Regional-
synode-West der Berlin-Brandenburgischen Kirche.
Gerade lhr Kommen, lieber Herr Altmann, freut uns
ganz besonders. Zum ersten Mal weilt Herr Amts-
gerichtsdirektor Schrey aus Hanau (Beifalll) als
Vertreter der Synode von Kurhessen-Waldeck unter
uns. Zwei liebe alte Freunde darf ich in den Ver-
tretern der Hessischen und Wiirttembergischen
Landessynode willkommen heiien, namlich Herrn
Dekan Lutz (Beifalll) und Herrn Pfarrer Her-
mann, der allerdings erst ab morgen hier sein
kann. Ihnen allen, meine liebwerten Gaste, sei
herzlicher Dank fiir Ihr Kommen und Ihre Teilnahme
an unseren Sitzungen und Beratungen.

Falls einer unserer Géaste den Wunsch hat, ein
GruBwort an uns zu richten, gebe ich hiermit Ge-
legenheit,

Kammergerichtsrat Altmann: Hohe Synodel Ver-
ehrte, liebe Briider und Schwestern! Darf ich zu-
néchst im Namen der hier vertretenen Gastkirchen,
die eben aufgezdhlt worden sind, fiir die freundliche
Einladung herzlich danken und Jhren GruBf mit
besten Wiinschen erwidern.

Und nun veriibeln Sie es mir nicht, wenn ich ins-
besondere von meiner Kirche ein kurzes Wort sage.
Ich freue mich ganz besonders, daB ich Thnen heute
und hier die GriiBe und guten Wiinsche der Evan-

gelischen Kirche in Berlin-Brandenburg persénlich
tiberbringen kann. Den GruB insbesondere unseres
Bischofs, unserer Kirchenleitung und unseres Evan-
gelischen Konsistoriums, also unsers Landeskirchen-
amts, in Ost und West., Mit dem GruB zugleich der
sehr, sehr herzliche Dank an diese unsere Paten-
kirche fiir Verstdndnis und vielfdltige Hilfe mannig-
facher Art in all den Jahren, vor allem seit dem
Mauerbau 1961. Sie wissen, verehrte Synodale, und
wir werden dariiber nachher hier ja noch einen Be-
richt von Bruder v. Dietze horen, daB die Not der
EKD sich in besonderer Weise als eine Art Miniatur-
beispiel in unserer Landeskirche Berlin-Branden-
burg spiegelt. Wir waren darum besonders dankbar,
daB der die Einheit und die Zusammengehorigkeit
der EKD betreffende BeschluB der Spandauer Teil-
synode der EKD, wie wir inzwischen erfahren haben,
bei den Briidern und Schwestern in unseren ostlichen
Gliedkirchen, insbesondere auch in Ostberlin und
Brandenburg, Verstdndnis und Zustimmung gefun-
den hat.

Darf ich schlieflich noch ein kurzes Wort iber
unser Bemiithen um unsere evangelischen Studenten-
gemeinden sagen. Bruder Viebig wird Ihnen iiber
den sehr lebhaften und lautstarken Verlauf unserer
Sommersynode, an der er zu unserer Freude teil-
nehmen konnte, berichtet haben. Wir haben ver-
sucht und wollen weiter versuchen, mit unseren
evangelischen Studentengemeinden im Gesprdach zu
bleiben und ihnen die Mdglichkeit zu Gesprdachen
mit den staatlichen Stellen, insbesondere mit der
Polizei, zu geben. Auch die Synode sollte sich sol-
chen Gespriachen, soweit sie ernst gemeint sind,
nicht entziehen. Voraussetzung dafiir ist aber die
wirkliche Bereitschaft zum Horen auf beiden Seiten
und die uneingeschriankte Erhaltung der Arbeits-
fahigkeit der Synode. Durch die Mitarbeit geladener
Gaste, auch aus dem Kreis der Evangelischen Stu-
dentengemeinden, glauben wir hier ein wenig vor-
angekommen zu sein. Auch ein Gesprdachsabend,
ein Hearing, wie es immer genannt wird, zwischen
Synodalen und Zuhérern, Jungen und Alten, kann
hier vielleicht weiterhelfen. Gegen lautstarke Sto-
rungen unserer grundsatzlich offentlichen Plenar-
sitzungen wird vielleicht, da wir weder durch Ord-
ner noch durch Polizei eingreifen wollen, nur die
Fortsetzung in nicht-6ffentlicher Sitzung unter Bei-
behaltung der Presse-, Rundfunk- und Fernseh-
offentlichkeit helfen.

Nur soviel {iber diese Fragen, die vielleicht eines
Tages auch andere Landessynoden beschiftigen
werden.

Und nun wiinsche ich Ihrer Herbsttagung einen
guten und gesegneten Verlauf. (Allgemeiner Bei-
falll)

Prasident Dr. Angelberger: Lieber Herr Altmann!
Haben Sie recht herzlichen Dank fiir dieses GruB-
wort, das wir gerne aufnehmen und bewahren wol-
len. Sie haben uns mit IThrem Wort viel an geistiger
Bedeutung und auch zur steten Mahnung geboten.
IThnen, meine liebwerten Géste, und Ihren Kirchen
gelten unsere herzlichsten Segenswiinsche.




Erste Sitzung 5

IIL

Am 5. Juli 1968 durfte unser Synodaler Georg
Schmitt, am 5. September 1968 unser Synodaler
Bréandle das 65. Lebensjahr vollenden. Thnen bei-
den gelten auch heute nochmals unsere guten Wiin-
sche, zugleich mit dem Dank fiir Thr fruchtbares
+ Wirken und Thre gute Freundschaft hier in unserem
Kreis.

Herzliche Gliick- und Segenswiinsche zum heu-
tigen Geburtstag Ihnen, lieber Herr Gorenflos.
(Beifalll) Dem Geburtstagskind wie auch Herrn Dr.
Eisinger darf ich heute vorweg vielmals fiir ihr
gutes Wirken und ihre unermiidliche Hilfe bei der
Planung und den Vorbereitungen unserer bevor-
stehenden Sondertagung danken. (Beifalll)

V.

Am 21, Juni 1968 hat die Bezirkssynode Heidel-
berg Herrn Pfarrer Willi Miiller in Heidelberg-
Pfaffengrund zum Mitglied der Landessynode ge-
wihlt, und zwar als Nachfolger des nach Mannheim
versetzten, bisher gewdhlten Pfarrer Karlheinz
Schoener.

Am 7. Oktober 1968 hat die Bezirkssynode Horn-
berg Herrn Pfarrer Hanns-Giinther Michel in
Villingen zum Nachfolger von Herrn Pfarrer Albert
Frank, der infolge seiner Zurruhesetzung aus un-
serem Kreis ausgeschieden ist, in die Landessynode
gewdhlt.

Die Bezirksynode Konstanz hat am 9. Oktober
1968 Herrn Pfarrer Wolfgang Schneider in
Immendingen zum Mitglied unserer Landessynode
gewdhlt als Nadchfolger fiir den verstorbenen Lan-
dessynodalen Pfarrer Willi Lohr.

Die Bezirkssynode Karlsruhe-Stadt hat am 24, Ok-
tober 1968 Herrn Pfarrer Karl Martin in Karls-
ruhe zum Mitglied unserer Landessynode gewdhlt
an Stelle des aus der Landessynode ausgeschiedenen
nunmehrigen Prélaten Dr. Kéhnlein.

Wir begliickwiinschen Sie, meine vier Herren,
zu diesem neuen Amt und wiinschen Ihnen Gottes
Segen! Mit dem Wunsch auf gute und vertrauens-
volle Zusammenarbeit heiBen wir Sie in unserer
Mitte herzlich willkommen! (Beifalll)

(Es folgt die Verpflichtung der neuen Synodalen
durch den Présidenten.)

In Ubereinstimmung mit unseren neuen Briidern
schldgt Thnen der Altestenrat die folgende Zuteilung
zu den Ausschiissen vor:

Herrn Schneider zum Hauptausschuf,

Herrn Michel zum FinanzausschuB,

Herrn Martin zum RechtsausschuB,

Herrn Miiller, Willi, ebenfalls zum RechtsausschuBl
und zugleich zum PlanungsausschuB.

Das Letztere werde ich noch erldutern.

Waiéren Sie mit dieser Zuteilung einverstanden?
Wer kann nicht zustimmen? Enthaltung? Somit
wiéren Sie den eben genannten Ausschiissen zuge-
wiesen.

Herr Miiller ist gleichzeitig dem PlanungsausschuB

zugewiesen worden und zwar als Nachfolger fiir
unseren Synodalen Herb, der aus beruflichen Griin-
den darum bitten muBte, von dieser Verpflichtung
entbunden zu werden. So schwer es uns gefallen ist,
ihn als ein Griindungsmitglied dieses Ausschusses
zu entlassen, muBiten wir uns seinen Griinden beu-
gen, was ich hiermit bekanntgeben méchte. Als sein
Nachfolger tritt nun in diesen AusschuB Herr Pfarrer
Willi Miiller.

Und noch ein letztes zu diesem Punkt der Tages-
ordnung: Im Verlauf der gestrigen Sitzung hat der
HauptausschuB an Stelle des ausgeschiedenen nun-
mehrigen Pridlaten Weigt unseren Synodalen Viebig
zum Stellvertreter in diesen AusschuB gewdhit.

v.

Zu unserer -Synodaltagung koénnen leider drei
Briider nicht kommen:

Herr Stratmann, der mit Schreiben vom 6.
Oktober 1968 mitteilte, daB er leider gezwungen sei,
um Entschuldigung fiir die Teilnahme an der Herbst-
synode der Landessynode zu bitten. Er nimmt an
einer Israel-Studien-Reise der Evangelischen Ge-
meindejugend in Baden mit einem Termin vom
17. Oktober bis 1. November 1968 teil, so daB es
ihm leider nicht méglich ist, zur Synodaltagung zu
kommen.

Unser Konsynodaler Walter Schweikhart
ist leider erkrankt; er muB dem Rat und gewisser-
maBen dem Verbot seines Hausarztes folgen und
leider zu Hause bleiben.

Unser Konsynodaler Berger, Mosbach, kann
ebenfalls nicht kommen, da er noch unter erheb-
lichen Folgen eines schweren Unfalles zu leiden
hat. 3

Herr Oberkirchenrat Katz ist zu seinem Be-
dauern nicht in der Lage, dieses Mal nach Herrenalb
zu kommen, Am Montag und Dienstag muB er in
Wien unsere Landeskirche bei der Einfilhrung des
neuen evangelischen Bischofs von Osterreich ver-
treten. Nachher muB er nach Kiel, wo das west-
deutsche Hauptfest des Gustav-Adolf-Werkes statt-
findet. Er wie auch die Briider, die nicht kommen
konnen, wiinschen der Synode einen guten Verlauf.

Ich gehe sicher nicht fehl in der Annahme, wenn
ich davon ausgehe, daB ich unseren beiden erkrank-
ten Briidern auch in Ihrem Namen GriiBe und Wiin-
sche fiir eine baldige Genesung iibermitteln darf.
(Beifalll)

VI

Unter Punkt VI der Tagesordnung haben wir
Nachwahlen durchzufiihren, und zwar die

Nachwahl von zwei theologischen Mitgliedern des
Landeskirchenrats und

einem theologischen Mitglied der Bischofswahl-
kommission.

Der Altestenrat schldgt Ihnen hierzu vor:

Nachdem auf meine Bitte und mein Angebot, Vor-




6 Erste Sitzung

schldge einzureichen, keine Vorschlidge eingegangen
sind, hat der Altestenrat die nachstehende Auf-
stellung getroffen:

Die beiden ausgeschiedenen Mitglieder des Lan-
deskirchenrats kommen aus Mittelbaden; es sind
die Herren Dr. Kéhnlein und Weigt. Wir haben des-
halb sd@mtliche Pfarrer aus dem mittelbadischen
Raum mit Ausnahme des neu gewdhlten vorge-
schlagen und die beiden Stellvertreter der Aus-
geschiedenen, nédmlich die Herren Leinert und Walter
Schweikhart.

Der Vorschlag des Altestenrates fiir die Wahl von
zwei theologischen Mitgliedern lautet:

Baumann, BuBmann, Feil, Leinert, Rave, Schréter,
Walter Schweikhart.

Wir haben nach der Bestimmung des § 30 unserer
Geschiftsordnung zu wiéhlen, die lautet:

«Jeder Synodale hat so viele Stimmen, als Syno-
dalmitglieder zu wihlen sind”, in diesem Fall also
zwei Stimmen. ,Kumulation von Stimmen auf einen
Kandidaten ist nicht zuldssig. Gewihlt ist, wer mehr
als die Halfte der abgegebenen Stimmen erhalten
hat, Beziiglich derjenigen Kandidaten, die im ersten
‘Wahlgang diese Mehrheit nicht erreicht haben, fin-
det ein zweiter Wahlgang statt, bei dem nur solche
Synodale gewdhlt werden koénnen, die schon im
ersten Wahlgang Stimmen erhalten haben. Wird
auch im zweiten Wahlgang beziiglich eines oder
mehrerer zu Wihlender die erforderliche Mehrheit
nicht erreicht, so findet ein dritter Wahlgang statt,
in dem diejenigen als gewihlt gelten, die die mei-
sten Stimmen erhalten haben. Im dritten Wahlgang
konnen nur solche Synodale gewédhlt werden, die
im ersten oder zweiten Wahlgang Stimmen erhalten
haben.”

Wir haben ferner auf dem Wahlvorschlag vor-
gesehen, daB Sie weitere Namen aufnehmen kénnen
und somit dann zur Wahl vorschlagen. Ich mdochte
aber nochmals ausdriicklich darauf hinweisen, daB
jeder Synodale nur zwei Stimmen hat.

Werden noch Vorschlige zur Wahl der beiden
theologischen Mitglieder des Landeskirchenrats ge-
macht? Dies ist nicht der Fall. Dann darf ich die
Schriftfithrer bitten, die Wahlvorschlige auszuteilen;
es wird zundchst der rosa Zettel ausgegeben.

Darf ich bitten, die erste Wahlhandlung abzu-
schliefen. — § 2 des Kirchlichen Gesetzes iiber die
Wahl des Landesbischofs legt im Absatz 1 unter
Ziffer 10 fest:

Der Wahlkommission gehéren an je 6 von
der Landessynode aus ihrer Mitte gewihlte
theologische und nichttheologische Mitglieder.

Bisher gehérten als theologische Mitglieder der
Wahlkommission an: Weigt, BuBmann, Leinert,
Walter Schweikhart, Schroter und Gotthilf Schweik-
hart. Infolge seiner Ernennung zum Prilaten ist
Herr Weigt aus der Kommission ausgeschieden, und
es muB deshalb eine Nachwahl durchgefiihrt wer-
den. Der Altestenrat schldgt, da auch zu diesem
Punkt keine Vorschldge eingegangen sind, von sich
aus die nachstehenden Herren vor: Gorenflos, Herr-
mann und Hollstein. Es ist ferner vorgesehen, daB
Sie aus Ihrer Mitte selbst Vorschlige machen koén-

nen. In diesem Falle hat selbstverstédndlich jeder
Synodale nur eine Stimme, und gewdhlt ist, wer
die meisten Stimmen erhilt.

Darf ich nun bitten, die weien Stimmzettel aus-
zuteilen.

Unter dem néchsten Punkt unserer Tagesordnung

VIL

sind vorgesehen: Allgemeine Bekannt-
gaben und die Bekanntgabe der Ein-
gange.

Zundchst ein Telegramm aus Heidelberg von
gestern abend:

Nach der soeben stattgefundenen feierlichen
Grundsteinlegung zum NeubaudesKranken-
hauses Salem durch Dekan Wiirthwein ent-
bietet die Evangelische Stadtmission Heidelberg
Ihnen und allen Mitgliedern der Landessynode und
der Kirchenleitung dankbare Griifie.

Der Vorsitzende des Verwaltungsrates:
(gez.) Friedrich Kratzert
(Beifalll)

Der Ausschuff firOkumeneund Mis-
sion der Landessynode der Evangelischen Landes-
kirche in Baden teilt mit Schreiben vom 4. 7. 1968
mit:

Der AusschuB hat auf Grund der Erméchtigung,
die ihm von der Landessynode mit BeschluB vom
27. Oktober 1967 erteilt worden war, folgende
nicht-synodalen Mitglieder kooptiert:

Pfarrer Riidiger Beile, Jestetten
Pfarrer Ernst Otto Becker, Heidelberg
Pfarrerin Barbara Eiteneier, Karlsruhe
Pfarrer Gert Schmoll, Ottoschwanden
Kirchenrat Hans Herrmann, Karlsruhe und
Pfarrer Hartmut Beck, Karlsruhe.
Der BeschluB wurde einstimmig in der Sitzung vom
25. Mai 1968 gefaBt. Ich mache hiermit davon Mit-
teilung und bitte um Bekanntgabe an die Synode.

Der Vorsitzende der Gesangbuchkom-
mission teilt mit, daB die Kommission in einer
Sitzung einstimmig die offizielle Mitgliedschaft von
Herrn Oberkirchenrat Kiihlewein beschlossen hat.

(Beifalll)

DieEvangelischeKircheinDeutsch-
land, Kirchenkanzlei, hat folgendes Schreiben an
mich gerichtet:

Wir sagen aufrichtigen Dank dafiir, daB die Lan-
dessynode ihre Geschiftsordnung gedndert hat, um
unter anderem einen Vertreter der Kirchenkanzlei
der Evangelischen Kirche in Deutschland die be-
ratende Teilnahme an der Landessynode zu ermég-
lichen. Ebenso danken wir fiir die freundliche Ein-
ladung zur néchsten Tagung der Landessynode
vom 27. Oktober bis 2, November 1968, Zu unse-
rem grofen Bedauern ist es weder dem Unter-
zeichneten fiir die Evangelische Landeskirche in
Baden zustidndigen Referenten der Kirchenkanzlei
noch einem anderen Referenten méglich, an dieser
Tagung teilzunehmen, da die Termine bereits durch
anderweitige Verpflichtungen belegt sind.

Wir wiinschen der Tagung einen guten Verlauf.

Mit freundlichen GriiBen

In Vertretung (gez.) Gunther




Erste Sitzung 7

"

Der Evangelische Oberkirchenrat bittet mit Schrei-
ben vom 23. Oktober 1968 um die Genehmigung der
Landessynode zur Erhéhung der Besoldung
der Pfarrer, in dem er ausfiihrt:

Durch das 6. Gesetz des Landes Baden-Wiirttem-
berg iiber die Erh6hung von Dienst- und Versor-
gungsbeziigen vom 26. Juli 1968 wurden die Grund-
gehdlter und Ortszuschldge der Landesbeamten ab
1, Juli 1968 um etwa 4% erhoht. Der Landeskirchen-
rat hat am 27. Juni 1968 vorldufig und vorbehalt-
lich der Genehmigung der Landessynode beschlos-
sen, diese Erhéhung auf die Beziige der Pfarrer und
sonstigen Diener der Kirche, deren Besoldung am
Landesbesoldungsgesetz orientiert ist, und auf die
Beziige der Versorgungsempfénger vom gleichen
Zeitpunkt ab entsprechend anzuwenden. Der Mehr-
aufwand wird auf monatlich 72000.— DM veran-
schlagt.

Wir bitten die Landessynode um Genehmigung
gemdB § 55 Abs, 2 des Pfarrerbesoldungsgesetzes.

Sie haben die Bitte gehort. Darf ich fragen, wer
dieser Bitte nicht zustimmen kann? — Wer enthalt
sich? — Niemand. Somit wére die Genehmigung
seitens der Synode einstimmig ausgesprochen.

Mit Schreiben vom 8. Oktober bittet der Evange-
lische Oberkirchenrat zur Urlaubsordnung
um die Genehmigung der Landessynode, und zwar
durch folgendes Schreiben:

Der Evangelische Oberkirchenrat hat die gemdn
§ 59 Absatz 2 Pfarrerdienstgesetzes vorgesehene
Urlaubsordnung fiir den Personenkreis Pfarrer,
Pfarrerinnen, Pfarrverwalter, Vikare, Vikarinnen,
Pfarrdiakone unter dem 19. Juli 1968 erlassen und
verdffentlicht in Nr. 7 des Kirchlichen Gesetzes-
und Verordnungsblattes 1968, Seite 84 ff. Bei die-
ser Gelegenheit hat sich gezeigt, daB die in § 59
Absatz 1 des Pfarrerdienstgesetzes vorgeschriebene
starre Urlaubsdauer von 5 Wochen nicht gut bei-
behalten werden konnte, wenn man die im &6ffent-
lichen Dienst und auch sonst eingetretene Entwick-
lung in der Urlaubsregelung fiir vergleichbare Be-
amte mit beriicksichtigt. In anderen Landeskirchen
ist schon bisher eine Staffelung der Urlaubsdauer
auch fiir die Pfarrer nach dem Lebensalter dhnlich
wie fiir die Beamten und Angestellten im 6ffent-
lichen Dienst eingefiihrt gewesen. In einigen Lan-
deskirchen (zum Beispiel Hessen-Nassau, Bayern,
Hannover, Hamburg, Bremen und Liibeck) ist iiber
die Altersstaffelung im staatlichen Bereich hinaus
eine zusdtzliche Stufe fiir die mindestens fiinfzig-
jahrigen Pfarrer eingerichtet.

Der Landeskirchenrat hat daher am 27. Juni 1968
vorbehaltlich der Genehmigung der Landessynode
beschlossen:

1. § 59 Absatz 1 des Pfarrerdienstgesetzes so an-
zuwenden, wie wenn die Worte von fiinf Wochen
nicht darin stiinden, und

2. die Dauer des Erholungsurlaubes fiir den be-
schriebenen Personenkreis je nach Alter und
Dienststellung von 28 bis 40 Tagen zu staffeln, wie
es aus § 1 der Urlaubsordnung ersichtlich ist.

Die Staffelung der Urlaubsdauer fiir die Beamten
und Angestellten ist aus der Tabelle auf Seite 85
des beiliegenden und erwidhnten Gesetzes- und
Verordnungsblattes vom 31. Juli 1968 zu ersehen.

Wir bitten die Landessynode, diesen Beschluf
des Landeskirchenrats zu genehmigen.

Wiinschen Sie, daB ich die Tabelle verlese? —
Nicht ausdriicklich gewiinscht. Dann darf ich fragen,

wer kann die erbetene Zustimmung nicht geben? —
(Zurufl)

Synodaler Rave: Ich wiirde bitten, Gelegenheit zu
geben, diese Frage noch einmal auBerhalb der
Plenarsitzung zu bedenken. Ich habe mir, als die
Urlaubsordnung kam, ein Problem notiert zu § 6,
Abs.2. Es wird immer schwieriger, Kurseelsorger
zu finden. Kann nicht auch fiir Kurseelsorgetitigkeit
die Regelung iibernommen werden, die die Urlaubs-
ordnung fiir die Leitung von Familienfreizeiten vor-
sieht, daB ndmlich die Halfte dieser Zeit als Dienst-
zeit und nur die Hilfte als Urlaubszeit angerechnet
wird? Andere Landeskirchen verfahren in dieser
Weise,

Prasident Dr. Angelberger: Danke fiir die An-
regung! Jedoch kénnen wir das nicht in diese Ur-
laubsordnung reinnehmen, denn es handelt sich ja
hier im vorliegenden Fall um eine Zustimmung zu
einem bereits vorhandenen BeschluB des Landes-
kirchenrats vom 27. Juni, so daB ich hier schon an-
regen mochte, daBl Sie die Sonderfrage, die Sie eben
vorgetragen haben, mit Herrn Oberkirchenrat Dr.
‘Wendt besprechen und eventuell, je nach dem es
sich regeln léBt, in unserer zweiten Plenarsitzung
am Samstag dann diesen Gegenstand behandeln.

Sind Sie hiermit einverstanden?

Synodaler Rave: Danke, jal

Prisident Dr. Angelberger: Darf ich nun meine
Frage wiederholen: Wer kann der vorgesehenen
Urlaubsstaffelung und Regelung, wie sie der Lan-
deskirchenrat getroffen hat, vorbehaltlich Threr Zu-
stimmung getroffen hat, nicht beitreten? — 1. Wer
enthdlt sich? — 1. Bei je 1 Gegenstimme und 1 Ent-
haltung angenommen.

Es kdmen nun die Ein g d n g e, die Ihnen in einer
Liste mit 12 Ziffern mitgeteilt worden sind. Der
Altestenrat schldgt Ihnen folgende Wege fiir deren
Erledigung vor:

1. die Bitte des 1. Stidbadischen Pfarrkollegs 1968
in Gérwihl vom 10. Mai 1968:

Die Teilnehmer des Pfarrkollegs sind dankbar da-
fiir, daB sie eine Woche lang in gemeinsamem Le-
ben miteinander iber Fragen und Aufgaben ihres
Dienstes sprechen konnten.
Wir sind ebenso dankbar fiir das Angebot des
Kontaktstudiums.
Dariiber hinaus wiirden wir es sehr begriiBen,
wenn die Zahl der Pfarrkollegs so vermehrt wer-
den kénnte, daB moglichst jeder Pfarrer einmal im
Jahr daran teilnehmen kann.
‘Wir bitten daher die Synode, sich fiir eine ent-
sprechende Vermehrung der Pfarrkollegs einzu-
selzen,
unmittelbar an den Evangelischen Oberkirchenrat
zu liberweisen, denn wir diirfen ja davon ausgehen,
daB durch die Vermehrung der Prédlaturen eine ver-
mehrte Maglichkeit geschaffen werden kann, so wie
es die Teilnehmer des 1. Pfarrkollegs in Goérwihl
erbeten haben. Der Vorschlag geht deshalb dahin,
daB wir diese Bitte an den Evangelischen Ober-
kirchenrat weiterleiten, der wir unsererseits die
Bitte anschlieBen, diesem berechtigten Begehren der
Teilnehmer des 1. Siidbadischen Pfarrkollegs 1968,
soweit es méglich ist, zu entsprechen.




8 Erste Sitzung

Wer kann diesem Vorschlag des Altestenrates
nicht zustimmen? — Enthaltungen? Keine. Also 2
Gegenstimmen. — Das

2. ist eine Eingabe des Pfarrdiakons Grascha in
Oberachern vom 15. Mai 1968:

Die wihrend der letzten badischen Landessynodal-

tagung in Herrenalb in Ubereinstimmung mit dem

neutestamentlich-ekklesiologischen Befund beschlos-
sene Aufwertung des Lektorenamtes ist grundsétz-
lich lebhaft zu begriiBen.

Ich wende mich aber entschieden gegen die vor-

gesehene kiinftige Dienstbezeichnung fiir Lektoren

«Prediger”.

Begriindung:

Ich trete ein fiir eine saubere Abgrenzung

a) der ausgebildet und ordinierten bzw. eingeseg-

neten freikirchlichen- und Gemeinschafts-Predi-
ger gegeniiber unseren Lektoren, und

b) ... der Lektoren gegeniiber den Sekten, deren

Amtstrager groBtenteils ebenfalls die Dienst-
bezeichnung ,Prediger® tragen.

Vorschlag:

Stattdessen schlage ich vor, fiir den ,freien Wort-

verkiindiger” im Gegensatz zum ,gebundenenen

Wortverkiindiger” die lateinische Ubersetzung von

Prediger ,Préddikant” (praedicare — offentlich ver-

kiindigen, predigen) zu verwenden. Das Vorbild

hierfiir liefern die lutherischen Bayern.

Weitere Dienstbezeichnungen: ,Predigthelfer” in
der Bekennenden und Rheinischen Kirche;
.Gottesdiensthelfer* in der Hannoverschen
Landeskirche;
in der nordwestdeutschen reformierten
Kirche kennt man den ,Altestenprediger®.

Ich danke Ihnen fiir die Aufmerksamkeit, die Sie

meinem bescheidenen Einwand schenken.

Sie werden sich auch daran erinnern, daB wir im
vergangenen Friihjahr diesen Gegenstand behandelt
haben und daB hinsichtlich der speziellen Bitte von
Herrn Grascha die Sache zuriickgestellt worden ist,
so daB auch diese Eingabe zwedkmiBigerweise an
den Evangelischen Oberkirchenrat mit dem Bemer-
ken weitergegeben wird, den Inhalt dieser Eingabe
bei den weiteren Uberlegungen, die ja uns in ihrem
Ergebnis entsprechend dem SynodalbeschluB vor-
gelegt werden, zu beriicksichtigen.

Wer kann hier nicht zustimmen? Enthaltungen?
Einstimmige Zustimmung. — Das néchste,

3. ist ein Vorschlag des Ausschusses fiir Okumene
und Mission vom 4. Juli 1968:
Der Ausschufi fiir Okumene und Mission hat in
seiner Sitzung vom 25. 5. 1968 folgende Bitte an
die Synode einstimmig beschlossen:
1. Die Landessynode wolle kiinftig als Giste zu
ihren Tagungen reihum auch Vertreter der in un-
serem Bereich neben uns lebenden anderen und
Freikirchen einladen. In Frage kommen dafiir:
Altkatholische Kirche
Bund evang.-freikirchlicher Gemeinden
(Baptisten)
Briidergemeine
Evang.-luth. Kirche in Baden
Evang.-methodistische Kirche
Heilsarmee
Mennoniten
Die Durchfithrung kénnte so geschehen, daB den
Genannten eine grundsédtzliche Einladung zugeht
und dann von Tagung zu Tagung in direktem Kon-

takt vereinbart wird, welche der Kirchen jeweils
den Vertreter entsendet.

2. Die Landessynode wolle kiinftig zu ihren Ta-
gungen als Gast auch den Herrn Generalvikar der
rom.-kath. Erzdiozese Freiburg als Beobachter ein-
laden bzw. einen von ihm zu benennenden Ver-
treter.

3. Die Landessynode wolle durch ihren Altestenrat
tiberpriifen, ob es sich empfiehlt und erméglichen
laBt, daB auch der Evang. Kirchenbund in Frank-
reich und in der Schweiz zur Entsendung eines
Vertreters zur gastweisen Teilnahme an ihren Ta-
gungen eingeladen wird. (Anmerkung: Herr OKR
Katz bittet, in die Uberlegungen auch noch die
Evang. Kirche in Osterreich einzubeziehen).

Es handelt sich bei diesen Vorschligen um mehr
als nur eine Geste. Der AusschuB ist vielmehr
iberzeugt, daB nicht wenige Beratungsgegenstinde
der Synode befriedigend nur geldést werden kén-
nen, wenn diese Losung zugleich im Gesprach und
der Abstimmung mit den anderen Kirchen gesucht
wird und erfolgt. Dieser Kontakt ist durch die
gastweise Teilnahme von Vertretern am praktisch-
sten und auch eindriicklichsten herzustellen,

Der Altestenrat hat sich eingehend mit diesen
Anregungen befaBt und unterbreitet Ihnen folgenden
Vorschlag:

Dem Anliegen des Ausschusses fiir Okumene und
Mission dann Rechnung zu tragen, wenn entspre-
chende Behandlungsgegenstinde im Verlauf der
einzelnen Tagungsperioden vorgesehen sind. Wir
waren iibereinstimmend der Meinung, daB nur bei
den Gliedkirchen unserer EKD ein allgemeiner ge-
genseitiger Besuchsdienst stattfinden koénne. Ein-
ladungen mit der Bitte um Entsendung eines Ver-
treters zur gastweisen Teilnahme an unseren Ta-
gungen an Freikirchen, die romisch-katholische Erz-
diozese Freiburg oder an evangelische Kirchen des
Auslandes hielten wir alle fiir begriiBenswert und
auch geboten, aber wir kénnen diese nicht allge-
mein durchfithren. Hier muB jeweils die Voraus-
setzung eines bestimmten Verhandlungsgegenstan-
des gegeben sein, damit eine Einladung — wie dies
bisher schon immer gegeniiber der Waldenser Kirche
der Fall gewesen ist — unter Hinweis auf den be-
treffenden Gegenstand der Sachbehandlung aus-
gesprochen werden kann. Eine allgemeine gegen-
seitige Vertretung ldaBt sich daher nicht empfehlen,
vor allen Dingen auch deshalb nicht, da es ein Akt
der Hoflichkeit ist, daB, wenn wir ein Vertretungs-
und Besuchsverhdltnis einfiihren, es sich um ein
gegenseitiges Besuchsverhdltnis handeln muB. Das
setzt voraus, daB dem Prédsidium immer solche Syn-
odale zur Verfiigung stehen kénnen, die bereit und
in der Lage sind, den entsprechenden Gegenbesuch
durchzufiihren. Das ist bei uns nicht der Fall.
Wir haben im Verlauf der letzten Synodaltagung
die Rundfrage durchgefiihrt; nach dem dort getrof-
fenen Ergebnis ist es nicht moglich, in einem der-
artigen Umfange eine Ausdehnung vorzunehmen,
wie es der AusschuBl vorgeschlagen hat.

Der Altestenrat glaubt aber, dem Anliegen inso-
weit gerecht zu werden, als er, wie ich eingangs
schon sagte, festgelegt hat, daB bei Vorliegen ent-
sprechender Verhandlungsgegenstinde dann aus
diesem vom AusschuB vorgeschlagenen Katalog die




y Erste Sitzung 9

entsprechenden Kirchen, Freikirchen oder Gemein-
schaften eingeladen werden.

So weit die Stellungnahme des Altestenrates. Ich
gebe Gelegenheit zur Wortmeldung. Das ist nicht
der Fall.

‘Wer ist mit dem Vorschlag des Altestenrates nicht
einverstanden? 1 Stimme. Wer enthdlt sich? 2 Stim-
men. Bei einer Gegenstimme und zwei Enthaltungen
gebilligt.

Das

4. ist ein Antrag des Pfarrers Gerhard Leiser,
Evang. Gemeindedienst Karlsruhe, vom 10. Juli 1968:

Nachdem die vom Gesamtverband der Inneren Mis-
sion e. V. schon vor Jahren beantragte Neugliede-
rung der Grenzen der Dekanate auf Grund der
politischen Kreise (nach dem Entwurf von Kirchen-
oberrechtsrat Niens) bisher zu keinem nennens-
werten Ergebnis gefilhrt hat, erlaube ich mir fol-
genden Antrag zu stellen:

Die Landessynode wolle beschlieBen, den Evange-
lischen Oberkirchenrat zu beauftragen, binnen
eines Jahres der Evangelischen Landessynode
einen Plan zur Neuordnung der Dekanate in der
badischen Landeskirche vorzulegen.

Zur Begriindung: Die Bemiihungen zur Struktur-
planung bzw, zum sinnentsprechenden Ausbau der
vorhandenen kirchlichen Tatigkeiten, insbeson-
dere im Raume Karlsruhe, werden durch die vollig
veraltete Dekanatseinteilung behindert. Eine sach-
liche Diskussion iiber die Notwendigkeiten kommt
praktisch nicht zustande. Statt dessen werden Vor-
urteile und emotional nur versténdliche Argumen-
tationen vorgebracht, um die iiberholten Verhilt-
nisse weiterhin zu zementieren, Ohne starkeres
Einschalten der Kirchenleitung ist es offensichtlich
nicht moglich, die sachlichen Gesichtspunkte zur
Neugliederung zum Tragen zu bringen. Da die
Grundordnung nur ein Anhoéren der beteiligten
Gemeinden vorsieht, ist die Landessynode wohl
berechtigt, den Evang. Oberkirchenrat mit der Vor-
bereitung einer solchen Neugliederung, die dann
auf einen Zug fir die ganze Landeskirche durch-
gefilhrt werden konnte, zu beauftragen. Die Neu-
gliederung sollte so rechtzeitig durchgefiihrt wer-
den, daB die Wahlen fiir die ndchste Legislatur-
periode der Landessynode nach der neuen Deka-
natseinteilung vorgenommen werden kénnen.

Ihm schlieBe ich einen weiteren, allerdings erst
spiter eingegangenen Antrag des Pfarrers Adolf
Cramer in Niefern an, der mit seinem Antrag Ar-
beitsmaterial fiir die weitere Planung auf dem Ge-
biet der Neugliederung der Kirchenbezirke vorlegt.

Trotz des verspédteten Eingangs mochte ich Thnen
vorschlagen, auch diesen Antrag gemeinsam mit dem
Antrag Leiser mit zu behandeln, und zwar nicht
durch Uberweisung an den PlanungsausschuB.

Ich habe bereits vor einem halben Jahr hier er-
klart, daB wir diesen fiinf Mann starken Ausschufl
iiberfordern, und zwar durch eine Aufgabe, die ihm
bei seiner Griindung iiberhaupt nicht zugedacht ge-
wesen ist. Die ihm zugedachte Aufgabe ist eine
wesentlich andere, und es ist eine Aufgabe von
solcher Bedeutung, daB es nach Ansicht des Altesten-
rates zweckmaéBig ist, dem AusschuB fiir seine eigent-
lichen Aufgaben die volle Zeit zur Verfiigung zu
stellen. Andererseits ist der Evangelische Ober-

kirchenrat durch einen Teil seiner hauptsédchlichen
Mitarbeiter in der Lage, die Vorbereitungen fiir all
diese Aufgaben viel besser und auch zielstrebiger
durchzufiihren, als es dem Ausschufi selbst zeitlich
moglich wire. Aus diesem Grunde schlagen wir vor,
diese beiden Eingaben, wie auch alle urspriinglichen
Eingaben, die ich mir zwischenzeitlich bereits habe
geben lassen, an den Evangelischen Oberkirchenrat
zur weiteren eingehenden Vorbereitung zu geben,
also diese beiden genannten und alle die, die wir
bisher dem Planungsausschufl zugewiesen haben.

Synodaler Rave (zur Geschdftsordnung): Pfarrer
Leiser hat einen Antrag gestellt, daB der Ober-
kirchenrat gebeten wird, binnen eines Jahres einen
Plan vorzulegen. Ist in die Frage, wie sie das jetzt
zur Abstimmung stellen, dieser Antrag aufgenom-
men?

Priasident Dr. Angelberger: Der gesamte Antrag
Leiser wird an den Evangelischen Oberkirchenrat
weitergegeben werden. Ob es allerdings méglich
sein wird (Dr. Wendt: ausgeschlossen), das inner-
halb eines Jahres durchzufiihren, diirfte meines
Erachtens vollig klar sein, Ich glaube nicht, daB wir
derart auf diese Frist pochen diirfen. Aber wir leiten
den gesamten Antrag weiter. (Synodaler Rave:
Danke fiir die Beantwortung!

Wer kann dem Vorschlag des Altestenrates seine
Stimme nicht geben? Enthaltung? Einstimmige An-
nahme.

5. Die Vorlage des Evangelischen Oberkirchen-
rats ,Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwi-
schen den Gliedkirchen der EKD".

Der HauptausschuB und der RechtsausschuBb wer-
den gebeten, diesen Behandlungsgegenstand so zu
beraten und vorzubereiten, daB eine Behandlung
in der Plenarsitzung am Samstag moglich sein kann.

Kein Gegenvorschlag.

Es kommt dann
6. Bericht und - Antrag des Sonderausschusses
4Hilfe fiir die Opfer der Gewalt in der Welt",

Der SonderausschuB der Synode ,Hilfe fiir Opfer
der Gewalt in der Welt”, bestehend aus den Syno-
dalen Gorenflos, BuBmann, Stock und Dr. Miiller,
beriet am 7. Mai, 6. Juni und 18. Juli 1968 gemein-
sam mit dem Leiter des Diakonischen Werkes,
Herrn Kirchenrat Herrmann, in Karlsruhe iiber die
Verteilung des aus den Haushaltsmitteln der Lan-
deskirche bewilligten Betrages von DM 100 000.—
fiir Opfer der Gewalt. Mit seiner Aufgabe betrat
der AusschuB Neuland. Es galt zu ermitteln, auf
welchen direkten oder indirekten Wegen iiber Ver-
bidnde und Organisationen HilfsmaBnahmen einge-
leitet werden konnten. Es mufite sondiert werden,
in welcher Weise geeignete Hilfe zu leisten war
(Medikamente, Instrumente, Lebensmittel usw.).
Es waren ferner konkret faBbare Hilfsmoglichkei-
ten ausfindig zu machen. Der AusschuB war sich
dariiber einig, daB die Gelder auf keinen Fall in
allgemeine Hilfsfonds flieBen diirften, sondern nur
fiir MaBnahmen vergeben werden sollten, zu denen
ein direkter Kontakt moéglich ist. Zunédchst war der
Blick auf Vietnam gerichtet. Nach dem -ausfiihr-
lichen Referat von Herrn Direktor Diehl vom Dia-
konischen Werk Stuttgart am 6. Juni, durch das
der Ausschub Informationen aus erster Hand er-

# abopuy



10 Erste Sitzung

hielt, war jedoch klar, daB das Schwergewicht un-
serer Aktion auf Biafra verlegt werden miifte. In
dieser Situation bewdhrte es sich, daB die Aktion
der Synode nicht einseitig auf Vietnam festgelegt
war. Ihre Bestimmung ,Hilfe fiir Opfer der Gewalt
in der Welt* erméglichte jetzt dem AusschuB die
noétige Beweglichkeit, sich wesentlich auf Biafra
umzustellen. Die rapid anwachsende Katastrophe
in Biafra bestdtigte die Richtigkeit des Beschlusses
der Synode, eine entschieden kurzgefaBte Er-
klarung mit einer praktischen Hilfsaktion zu
bekréftigen. Auch in den Gemeinden blieb die
Initiative der Synode nicht ochne Widerhall. In der
Sitzung am 18. Juli konnte Herr Kirchenrat Herr-
mann dem Ausschufi mitteilen, daB inzwischen
DM 38256,29 Spenden aus der Landeskirche fiir
Opfer der Gewalt in der Welt, iiberwiegend mit
der Bestimmung Biafra, auf dem Konto 77791 des
Postscheckamtes Karlsruhe eingegangen waren.
Eine telephonische Riickfrage bei Herrn Kirchenrat
Herrmann am 31. Juli, dem Datum der Abfassung
dieses Berichts, ergab, daB die Spenden bereits auf
DM 90 000.— angewachsen sind. Damit hat sich der
von der Synode eingesetzte Betrag nahezu verdop-
pelt. Aus vielen Gemeinden liegen dariiber hinaus
Berichte {iber Sonderaktionen vor, deren Ergeb-
nisse in dem oben genannten Betrag nicht enthal-
ten sind. Es muB somit festgestellt werden: Der
BeschluB der Synode, einen Betrag von DM 100 000.-
fiir Opfer der Gewalt in der Welt aus Haushalts-
mitteln bereitzustellen, hat die Eigeninitiative nicht,
wie von mancher Seite beflirchtet, geldhmt, son-
dern angeregt.

Die Arbeit des Ausschusses war nicht denkbar
ohne die Mitarbeit von Herrn Kirchenrat Herr-
mann. Dank seines Verstédndnisses fiir die durch
den SynodalbeschluB geschaffene neue Situation,
konnte die Kompetenz- und Verfahrensfrage un-
biirokratisch und rasch gekldrt werden. Man kam
unmittelbar zur Sache. Herr Kirchenrat Herrmann
ibernahm die laufenden Arbeiten, stellte die not-
wendigen Verbindungen her und gab entscheidende
Anstéfe. Sein Gedanke, das Diakonische Werk
moge eine Art Patenschaft fiir das in Biafra arbei-
tende Arzteteam iibernehmen, fand die volle Zu-
stimmung des Ausschusses. Ein Wort des Dankes
gebiihrt Herrn Oberkirchenrat Dr. Lohr, der eine
reibungslose Freigabe der Gelder veranlafite. Die
gute, sachgemiBe Zusammenarbeit Synodalaus-
schuB — Diakonisches Werk — Oberkirchenrat war
auBerordentlich ermutigend.

Die Synode der Evangelischen Landeskirche in
Baden mége beschlieBen:

In Fortfithrung ihrer EntschlieBung vom 25. April
1968 stellt die Landessynode einen weiteren Be-
trag von DM 100 000.— fiir Hilfe fiir Opfer der Ge-
walt in der Welt aus Haushaltsmitteln zur Ver-
fligung.

Der Finanzausschuf wird dieses Begehren vor-
bereiten und am Samstag hier im Plenum vor-
tragen.

Keine Gegenstimme?

7. Bitte des Evangelischen Oberkirchenrats zur
Planung einer Informations-, Fiirbitte- und Opfer-
aktion fiir die Weltmission.

Fragebogen
zum Rundschreiben des Verbindungsausschusses der
Evangelischen Arbeitsgemeinschaft fiir Weltmission
vom 4. April 1968 betr. Planung einer Informations-,
Fiirbitte- und Opferaktion fiir die Weltmission.

1. Kénnen Sie den Grundgedanken der Aktion,

wie sie in den ,Empfehlungen des Verbindungs-

ausschusses” auf Seite 1 unter ,Situation® und

«Planung” ausgefiihrt sind, zustimmen?

Diese Grundgedanken lauten:

1. Situation
Die Christenheit steht vor der dringlichen
Aufgabe, ihren missionarischen Auftrag im
Umbruch unserer Welt neu zu entdecken und
zu erfiillen.
Dazu gehort, daB die Kirchenleitungen deut-
licher ihre kybernetische Funktion hinsicht-
lich der Mission wahrnehmen.
Dazu gehort, daB sich das GemeindebewuBt-
sein verdndert, die Gemeinden ihre missio-
narische Verantwortung erkennen und sie
missionarisch wirksam zu werden beginnen.
Dazu gehort, daB die Schwesterkirchen in
Asien, Afrika und Silidamerika durch unser
Einstehen ermutigt und befdhigt werden:
selber Mission zu treiben,
ihren Platz und ihre Funktion in der Gesell-
schaft, in der sie leben, zu finden und aus-
zufiillen, .
und dadurch gréBere Selbstdndigkeit zu ge-
winnen.
2. Planung

Angesichts dieser Situation erstrebt der Ver-
bindungsausschufl der Evangelischen Arbeits-
gemeinschaft fiir Weltmission (EAGWM)
eine Informations-, Fiirbitte- und Opfer-
aktion. Durch sie soll der Auftrag zur Welt-
mission einmal im Jahr betont in die Offent-
lichkeit getragen und der ganzen Gemeinde
bewuBt gemacht werden.
Zu dieser Aktion sollen sich Landeskirchen,
Freikirchen und Missionsgesellschaften ge-
meinsam verbinden, damit die Gemeinden
sie Dbereitwillig in ihre Verantwortung
nehmen.
Ziel der Aktion ist es:
die Mission stdrker in die Gemeinden zu
integrieren; ihnen ein deutliches Bild ihres
missionarischen Auftrages zu vermitteln
und sie durch Information, Fiirbitte und
Opfer an den Aufgaben der Weltmission zu
beteiligen.

2. Wiirden Sie damit einverstanden sein, wenn die
Verantwortung fiir die Aufgabe der Information
und fiir die Anleitung zur Fiirbitte der Evangeli-
schen Arbeitsgemeinschaft fiir Weltmission in Zu-
sammenarbeit mit dem Deutschen Evangelischen
Missions-Rat und mit den Regionalen Arbeitsge-
meinschaften fiir Weltmission tlibertragen wiirde?

3. Welchem Termin innerhalb des Kirchenjahres
wiirden Sie fiir die Durchfiihrung der Informations-,
Fiirbitte- und Opferaktion den Vorzug geben?

4, Sind Sie damit einverstanden, daB die Aktion
erstmalig im Jahre 1970 durchgefiihrt wird?

5, Sind Sie der Meinung, daB — nicht zuletzt im
Blick auf die offentliche Information und Werbung
durch die Massenkommunikationsmittel — eine
Zusammenarbeit mit der Katholi-
schen Kirche und deren Sammlungsaktion fiir
Aufgaben der Weltmission angestrebt werden
sollte?

6. Wiirden Sie sich dafiir einsetzen koénnen, daf
im Zuge einer Neuordnung und Straffung des
kirchlichen Sammlungswesens e i n e Sammlung im
Laufe des Kirchenjahres fiir Aufgaben der Welt-




Erste Sitzung 11

mission als GroB-Sammlung im Gesamtgebiet der
EKD bestimmt wird?

7. Wiirden Sie Ihre Zustimmung dazu geben koén-
nen, daB ein noch ndher zu bestimmender Anteil
aus dem Aufkommen der Opferaktion der EAGWM
anvertraut wird, damit diese

a) ubergreifende, funktionale Missionsaufgabe, die
im einzelnen genau den Gemeinden durch Infor-
mation und Werbung nahezubringen sind, inner-
halb der dkumenischen Sendungsverpflichtung der
evangelischen Christenheit in Deutschland férdern
kann?

b) diejenigen Missionsgesellschaften, die sich nicht
einer wirklichen ,Beheimatung” in einer oder in
mehreren Landeskirchen erfreuen und erfahrungs-
gemdB zur Zeit — oft genug zum Leidwesen der
Landeskirche — darauf angewiesen sind, Einzel-
unterstiitzungen von dieser oder jener Landes-
kirche zu erbitten, nach in Zusammenarbeit mit
dem DEMR zu erarbeitenden Grundlinien in offen-
bar gewordenen Notfdllen unterstiitzen und ihnen
zur Erfiillung wirklich brennender Missionsauf-
gaben verhelfen kann?

‘Wie hoch sollte Threr Meinung nach etwa der hier-
fiir bestimmte Anteil aus dem Aufkommen bemes-
sen sein? -

8. Wiirden Sie dafiir eintreten wollen, daB der ver-
bleibende Anteil nach einem vom Deutschen
Evangelischen Missions-Rat zu berechnenden
Schliissel den Missionsgesellschaften zugeteilt wird,
— oder wirden Sie es lieber sehen, daB die
Missionsgesellschaften bestimmte Aufgaben in
eine Liste einbringen, die von der Regionalen Ar-
beitsgemeinschaft, zu der sie gehoren, verantwortet
und den Gemeinden im Zuge der Informations-
und ,Werbe"-aktion vorgelegt wird?

9. Wie stehen Sie zu dem Vorschlag, jeder Ge-
meinde freizustellen, vorab etwa 25% des Auf-
kommens in ihrem Bereich derjenigen Missions-
gesellschaft zuzuwenden, der sie sich seit langer
Zeit besonders verbunden weiB, wéahrend fiir die
iibrigen 75% nach Satz 7 und 8 verfahren wiirde?

10. Sind Sie der Meinung, daB die Kirchenleitung
auch dadurch ihre kybernetische Funktion hin-
sichtlich der Erfilllung des Sendungsauftrages der
Kirche wahrnehmen sollte, daB sie die Gemeinden
zu einer intensiven Beteiligung an einer Aktion,
wie sie in den ,Empfehlungen® beschrieben wird,
ermutigt?

Hier wird der HauptausschuB um die weitere
Sachbehandlung gebeten.

8. und 9. sind zwei Antrige des Evangelischen
Pfarramts Weitenau vom 7. August 1968:

Antrag 1

Die Beihilfevorschriften sind hinsichtlich ihrer Nr. 4
Abs. 5 und 5a abzuéndern und den heutigen Er-
fordernissen anzupassen.

Begriindung:

Es kommt immer wieder vor, daB die Hausfrau
krankheitshalber Bettruhe verordnet bekommt oder
aus AnlaB einer Entbindung als Hausfrau ausféllt.
Fiir ihre Pflege und die Fiihrung des Haushalts
muf’ eine ausgebildete Hilfskraft angestellt wer-
den. Diese bietet sich in unserem Fall in der Per-
son der Hausschwester des Kleinen Wiesentals an.
Die dadurch entstehenden Kosten sind nicht bei-
hilfefdhig, wenn die pflegebediirftige, den Haus-
halt sonst allein fithrende Familienangehérige nicht

stationdr untergebracht ist. Diese Einschrdnkung
entspricht nicht mehr den heutigen Erfordernissen.
Persdnliche Anmerkungen:

Zur Not konnte ich unsern Haushalt schon fiihren,
fiele allerdings wahrend dieser Zeit als Pfarrer fiir
meine Gemeinde aus. Wer zwei Kinder im Vor-
schulalter hat, sémtliche Eink&ufe auBerhalb des
‘Wohnorts tdtigen mub — der hiesige Laden rech-
net noch mit ,Selbstversorgern® — keine Ver-
wandten oder auch Nachbarn hat, die einspringen
konnten, kann nicht gleichzeitig Pfarrdienst tun
und Haushalt fiihren.

Dariiber hinaus ist unerklérlich, weshalb die Ein-
schrankung in der Beihilfevorschrift nur fiir den
Beamten Gleichgestellte zu gelten scheint.

Antrag 2

Der FinanzausschuB der Landessynode wolle prii-
fen, inwieweit die durch die mit Wirkung vom
1. 7. 1967 erfolgte Neufestsetzung der Mietwerte
fiir Pfarrwohnungen entstandenen Hirteféille den
Stelleninhabern zugemutet werden kénnen oder
nicht.

Begriindung:

Seit dem 31. 12. 1958 wurde der Mietwert der hie-
sigen Pfarrwohnung von DM 39,50 auf DM 120.—
monatlich angehoben, ohne daB sich am Wert der
Wohnung irgendetwas gedndert hétte. Der Unter-
zeichnete hat mit einem Bericht an den EOK vom
4, 9. 1967 formlich gegen die erfolgte Neuein-
stufung Widerspruch eingelegt. Eine bindende
Antwort ist trotz mehrfacher Erinnerung nicht er-
gangen. Am Telefon hieB es lediglich: Jedes Ge-
setz schaffe Harten, die von den Betroffenen zu
tragen seien.

Dazu ist folgendes zu bemerken:

1. Das Gesetz sieht eine anderweitige Einstufung
von Dienstwohnungen vor, sofern sie nach Lage,
Bauweise und Ausstattung auch nicht anndhernd
dem nach den Richtlinien ermittelten Mietwert ent-
sprechen.

2. Von den urspriinglich sechs Ortsklassen sind
noch drei Bewertungsstufen iibrig geblieben. Da-
bei glaubte der Gesetzgeber mit einer Rubrik III
«bis 5000 Einwohner® auskommen zu kénnen.
Diese Rubrik benachteiligt einseitig die Dorfbe-
wohner.

Zu 1, Lage

Das hiesige Pfarrhaus liegt in einer etwa 400 Ein-
wohner zéhlenden Gemeinde, fernab vom Verkehr
und sehr ungiinstig im Bezug auf jegliche Art von
Einkaufsmoglichkeiten. Das frither sprichwortlich
billige Leben auf dem Lande gehort in die Welt
der Fabell Eier lassen sich zwar noch beim Erzeu-
ger erstehen, kosten aber genausoviel — wenn
nicht mehr — als wenn man sie im Laden kaufen
miiBte. So kommt es, daB wir nahezu alles im —
ein Weg — 6 km entfernt liegenden Ort Steinen
einkaufen miissen, wenn wir nicht gar gezwungen
sind, nach Lérrach — 15 km —, Basel oder Frei-
burg zu fahren, Sonderangebote der Supermérkte
schlagen bei uns nicht zu Buch, da man nicht erst
soundsoviele Kilometer fahren kann, wenn sich der
Sonderpreis noch lohnen soll.

Von daher legt sich

zu 2.

der Vergleich mit der Dienstwohnung etwa in Stei-
nen selbst oder auch mit Kandern nahe, die in der
gleichen Gruppe erscheinen wie die hiesige, die
also genauso billig oder teuer sind — je nachdem
— wie unsere. Nach Lage der Dinge sollte man sich




12

Erste Sitzung

allen Ernstes dariiber Gedanken machen, wie man
in Zukunft diejenigen Pfarrer (auch Lehrer oder
andere Gleichgestellte) dafiir ,belohnen” will, daB
sie es auf sich nehmen, wie die Einsiedler zu leben.
Man diirfte sie, meiner Meinung nach, jedenfalls
nicht noch dafiir ,bestrafen”, daB sie und ihre Fa-
milien bereit sind, das ganze Jahr hindurch in
einer Sommerfrische zu leben, indem man ihnen
die gleiche Miete berechnet wie verkehrsmaBig
giinstiger Gelegenen.

Zu 1. Ausstattung

Das im Jahr 1891 erbaute zweigeschossige und
groBtenteils unterkellerte Pfarrhaus hat zwar nach
dem Krieg ein Bad, dazu flieBendes Wasser und
Spiilklo bekommen, doch sind die z. T. feuchten
Wohnrédume noch mit Holz- und Kohledfen zu be-
heizen. Die Pfarrfamilie Steyer bewohnt: Kiiche,
Bad (nur durch den Badeofen heizbar) und vier
Réume. Zwei Rdume im Oberstock wurden als
Géstezimmer eingerichtet, ein weiterer Raum dient
ebenso wie der Speicher als Abstellraum. Zwei
weitere Rdume und eine Behelfskiiche im Ober-
geschof sind seit 1949 fiir monatlich 30 Mark an
ein iiber 75jdhriges Rentner-Fliichtlingsehepaar
vermietet. Die Miete kommt zu */s der Kirchen-
gemeinde Weitenau, zu !/s der Kirchengemeinde
Endenburg zugute.

Zu 2,

Selbstverstiandlich sind bestimmte Kosten, die
normalerweise iiber die Miete abgegolten werden,
vom Pfarrer selbst zu tragen, z. B. Wasserzins,
Kaminreinigung, Leerung der Klargrube, Pflege
und Unterhalt des Gartens, Beseitigung von Miill
und Schutt und dgl. mehr. Nicht unerwédhnt bleiben
darf, daB sich jeder Zentner Kohlen wegen der
weiten Anfahrt um mindestens 80 Pfennige ver-
teuert. Als Heizmaterial werden jahrlich rd. 700
Mark in den Kamin geschrieben, wobei nur in der
kéltesten Zeit alle fiinf bewohnten Rdume durch-
geheizt werden.

Im ganzen Kirchspiel gibt es nur eine vergleich-
bare Wohnung, namlich die des hiesigen Lehrers.
Er entrichtet an die Gemeinde fiir eine etwas klei-
nere Wohnung mit Zentralheizung monatlich
90 Mark.

M. E. kann man die GroBe der Zimmer, d. h. die
Wohnflidche allein nicht zum MaBstab fiir die Fest-
legung des Mietwertes machen. U. a. sind es die
hohen und groBen Rdume mit ihren schlecht schlie-
Benden Fenstern und Tiiren, die zur Verteuerung
des Hierseins beitragen.

Selbst wenn — was unbegreiflich wire — die geo-
graphische Lage des Pfarrhauses nicht wertmin-
dernd zu Buche schliige, so miite doch die nicht
vorhandene Zentralheizung und die teilweise Ver-
mietung des Obergeschosses eine Herabsetzung
des Mietwertes erlauben. Bei eventuellen Ver-
handlungen mit staatlichen Stellen miifite aber ge-
rade all das lber die geographische Lage Ausge-
fiihrte mehr als bisher Beriicksichtigung finden.
Ich habe die dringende Bitte, daB die Legislative
unserer Landeskirche solche sicher nicht weltbe-
wegenden, jedoch im Detail sehr belastenden Pro-
bleme ihrer Diener zur Kenntnis nimmt und im
Rahmen ihrer Moglichkeiten auf Abhilfe sinnt.

HauptausschuB und RechtsausschuB haben teil-
weise schon die Vorbereitung iibernommen. Wir
werden die entsprechenden Berichte in der Plenar-
sitzung am Samstag hoéren; heute wird uns Herr
Oberkirchenrat Kiihlewein, wie er es auch in an-
deren Fillen einer kirchlichen Lebensordnung schon
getan hat, ein Einflihrungsreferat geben, und zwar
im AnschluB an die Bekanntgabe unserer Eingdnge.

11. ist wieder ein Doppelantrag. Sie kennen nur
den Antrag der Religionspadagogischen Arbeits-
gemeinschaften in den Kirchenbezirken Kehl und
Lahr vom 9. September 1968:

Die Religlionspadagogischen Arbeitsgemeinschaf-
ten in den Kirchenbezirken Kehl und Lahr stellen
an die Landessynode folgenden Antrag:

1. Die Landessynode wolle beschlieBen, grundsétz-
lich die Einfiihrung zusétzlicher Lehrbiicher fiir den
Unterricht an Volks- und Realschulen zu genehmi-
gen, damit die Mdglichkeit zur Auswahl gewéhr-
leistet werden kann.

2. Das Katechetische Amt mége beauftragt werden,
zu untersuchen, welche derzeit in Deutschland ver-
wendeten Lehrbiicher fiir eine Einfiihrung beson-
ders geeignet sind.

Begriindung des Antrags:

Die obligatorisch eingefiithrten Lehrbiicher .Der
gute Hirte" (fiir 1. bis 3. Schuljahr) und ,Schild
des Glaubens” (fiir 4. bis 9. Schuljahr) sind fiir den
Unterricht an Volks- und Realschulen geschitzte
Hilfen und haben sich bewédhrt. Dennoch darf nicht
iibersehen werden, daB die Monopolstellung eines
einzigen Unterrichtswerks gewisse Gefahren mit
sich bringt. Theologische und pédagogische Argu-
mente sprechen dafiir, fiir den Unterricht zusédtzlich
noch andere geeignete Lehrbiicher zur Auswahl
freizustellen. Mehrere Landeskirchen haben diesen
Weg bereits beschritten und dabei gute Erfahrun-
gen gesammelt. In sdmtlichen iibrigen Unterrichts-
fachern besteht die Mdglichkeit zur Auswahl. Ge-
rade dadurch konnte bei vielen Schulbiichern der
verschiedensten Fédcher ein hohes Niveau in fach-
licher und methodischer Hinsicht erreicht werden.
Die Genehmigung zusétzlicher Lehrbilicher neben
den bisher eingefiihrten wiirde verschiedene (auch
neue) Wege im Religionsunterricht ermdéglichen
und ihn dadurch bereichern.

Am 11. Oktober ist ein Antrag der Arbeitstagung
Oedsbach eingegangen mit 19 Unterschriften. Er
lautet: _

1. Die Landessynode mége das Katechetische
Amt beauftragen, zu iiberpriifen, welche in ande-
ren Landeskirchen eingefithrten Lehrbiicher auch
fiir den Bereich der Badischen Landeskirche geeig-
net sind.

2. Die Landessynode modge eine Liste dieser
Biicher im Amtsblatt fiir Kultus und Unterricht ver-
offentlichen lassen, so wie es dort mit den Lehr-
blichern fiir alle anderen Unterrichtsfacher bereits
geschehen ist.

Begriindung:

Die bisher allein zugelassenen Lehrbiicher ,Der
gute Hirte*, ,Schild des Glaubens” und ,Kirchen-
geschichte" haben zwar dankenswerte Dienste ge-

Beide Gegenstdnde werden dem FinanzausschufB leistet. Sie reichen aber in der religionspiddagogi-
zur Sachbehandlung iibergeben. schen Situation von heute nicht mehr aus und dir-
; : : : fen deshalb nicht weiter den Gebrauch anderer

10. betrifft die Kirchliche Lebensordnung Ehe und wertvoller Lehrbiicher fiir den evangelischen Re-

Trauung und Entwurf der Trauagende. ligionsunterricht verhindern. Wie in den iibrigen



Erste Sitzung 13

Unterrichtsfdchern sollte auch im evangelischen
Religionsunterricht dem Lehrenden mit der freien
‘Wahl der Lehrbiicher eine groBere Methodenfrei-
heit gegeben werden.

Die Teilnehmer der Arbeitstagung fiir die Leiter
der fachdidaktischen Kurse evangelischer Religions-
lehrer haben zwischen dem 7. und 9. Oktober 1968
getagt.

Ehe ich Thnen hier einen Vorschlag des Altesten-

rates unterbreite, moéchte ich Herrn Oberkirchenrat,

Adolph als zustdndigen Referenten um Ausfiithrun-
gen zu diesen beiden Antrdgen bitten.

Oberkirchenrat Adolph: In beiden Antrdgen han-
delt es sich um ein berechtigtes Anliegen, bedingt
durch die mit groBer Rasanz sich anbahnende und
weitergehende Entwicklung in den Fragen der Reli-
gionspddagogik und der Fachdidaktik des Religions-
unterrichts. Zu beiden Antsdgen ist aber zu sagen,
daB es fiir dieses Anliegen einen ganz bestimmten
Weg gibt, den man einschlagen muB, den wir ja
auch bis jetzt im Bereich der Hoheren Schule und
der Berufs- und Fachschule immer wieder gegangen
sind; das heiBt, wenn bei dem Angebot an Lehr-
biichern fiir den Religionsunterricht der Hoéheren
Schule ein neues Werk erscheint, dann wird dies von
den Katechetischen Amtern der Landeskirchen iiber-
priift, und es wird erwogen, inwieweit man diese Neu-
erscheinungen auch fiir den Religionsunterricht der
Landeskirche freigeben mochte. Der Evangelische
Oberkirchenrat hat alsdann Beschluf zu fassen und
das Kultusministerium zu bitten, diese von ihm vor-
geschlagenen Biicher in die Liste der fiir die Lern-
mittelfreiheit — und das ist ja das Entscheidende
dabei — zugelassenen Biicher aufzunehmen. Wenn
das geschehen ist, ist es in die freie Entscheidung
des Religionslehrers gestellt, welche Lehrbiicher er
an seiner Schule einfilhren méchte. Selbstverstdnd-
lich, wenn es sich um mehrere Religionslehrer an
einer Schule handelt, wird es darauf ankommen und
ist es auch immer darauf angekommen, da man sich
nicht in einer Obertertia a fiir dieses und in einer
Obertertia b fiir ein anderes Lehrbuch entscheidet,
sondern einen gemeinsamen Weg geht,

Bis hierher sind die Dinge ganz klar. Neu ist nun
die Realschule. Die Realschule, die bisher im Ver-
band der Volksschule war — als Mittelschulzug —,
ist eine selbstindige Schule geworden mit einem
ganz besonderen Auftrag der AnschluBmdglichkeit
und der Durchlédssigkeit an wieder andere Stationen
unserer ganzen Unterrichts- und Schulgestaltung
hin. Fiir die Realschulen werden wir in der Tat —
da sind gewisse Vorarbeiten auch bei verschiedenen
Verlagen im Gange — uns um die Frage des Lehr-
buchs besonders kiimmern miissen. Es ist gerade
vor einigen Tagen uns wieder ein Vorschlag vom
Diesterwegverlag zugegangen, der im Augenblick
gepriift wird. Das Ganze hédngt im Blick auf die
Realschule damit zusammen, daB wir genau so, wie
wir einen Lehrplan fiir die Grundschule jetzt vor
einigen Wochen herausgebracht haben und in
einigen Wochen den Lehrplan fiir die Hauptschule
herausbringen, auch einen Lehrplan fiir die Real-
schule in Vorbereitung haben. Die Entscheidung,

welche Religionsbiicher fiir die Realschule beniitzt
werden konnen, wird weithin von der Gestaltung
dieses Lehrplanes abhdngen, damit das Lehrbuch
eine mdoglichst groBe Hilfe im Blick auf den Lehr-
plan darstellt.

Zu der Frage, wie sie von Kehl und Lahr gekom-
men ist, kann ich nur sagen, daB diese Dinge in Vor-
bereitung sind, und daB wir, wie wir hoffen, im
Laufe dieses Schuljahres damit auch zum AbschluB
kommen im Blidk auf die Realschule,

Eine andere Frage ist die in dem zweiten Amag
vorliegende, die nun diesen Modus, wie er bei der
Hoéheren Schule war und wie er fiir die Realschule
ohne Zweifel kommen muB, auch durchgefiihrt sehen
méchte im Blick auf die Volksschule, das heift auf
die Grund -und Hauptschule. Diesem Antrag hat es
bis zu einem gewissen Grad entsprochen, dafl wir
fiir den Gebrauch in der Hauptschule und in der
Realschule die Schulbibel, die die Wiirttembergische
Bibelanstalt herausgebracht hat, freigegeben haben.,
und zwar zur Wahl zwischen Lutherbibel und Schul-
bibel. Nicht davon tangiert war der ,Schild des
Glaubens” bzw. ,Der Gute Hirte”. Die fachdidak-
tischen Arbeitsgemeinschaften sind keine kirchliche
Einrichtung, sondern eine von der Kirche getragene,
aber vom Staat veranstaltete Einrichtung im Rahmen
der sogenannten Lehrerfortbildung zwischen der
ersten und zweiten Dienstpriifung, eine Einrichtung,
die fiir die Zukunft des Religionsunterrichts auBer-
ordentlich wichtig ist. Die Leiter der fachdidaktischen
Kurse, die nun von ihrer Ausbildung her — es han-
delt sich meist um jiingere Lehrkrédfte dabei — die
ganze Situation der heutigen Fachdidaktik kennen,
haben den Antrag gestellt oder die Bitte ausgespro-
chen, die Landessynode mége — das ist eigentlich
der Sinn dieses Antrags — zu einem Entschluff dar-
iiber kommen, auch fiir die Hauptschule schon, also fiir
die Volksschule, die Mdglichkeit der Wahl des Reli-
gionslehrbuches durch den einzelnen Religionslehrer
gewissermaBen freizugeben. Das heiBt, es soll dem
einzelnen Religionslehrer je nach seiner Personlich-
keit, nach seinen Vorstellungen vom Religionsunter-
richt eine Auswahl an Unterrichtswerken angeboten
werden. Diese Frage allerdings, die in dem zweiten
Antrag kommt, ist nicht so leicht zu entscheiden wie
bei der Realschule, weil die Realschule ein Schultyp
ist, der mehr und mehr auch durch das Fachlehrer-
prinzip an die Seite der Hoéheren Schule gestellt
werden muB. Hier muB sich die Landessynode dar-
iiber klar werden, ob sie den durch BeschluB der
Landessynode als Lehrbuch an den Volksschulen
eingefiihrten ,Schild des Glaubens” und unter Um-
stinden eben auch das ebenfals durch BeschluB der
Landessynode eingefiihrte Unterrichtsbuch ,Der
Gute Hirte" nun nach wie vor als d as Lehrbuch im
Bereich unserer Landeskirche ansehen will oder ob
sie sagen soll, es wird dem Lehrer, wie das in vielen
anderen Landeskirchen auch der Fall ist, auch im
Bereich der Hauptschule zur Wahl gegeben, ob er
etwa in den oberen Klassen der Hauptschule den
+Schild des Glaubens" oder die Schulbibel oder ein
anderes frei gegebenes Lehrbuch verwendet. Ent-
scheidend ist lediglich, daB wir dann die von uns




14 Erste Sitzung

zur Wahl gestellten Biicher in die Liste zur Zu-
lassung zur Lernmittelfreiheit bringen. Zuvor miifite
— und das wiirde ich also im Blick auf den zweiten
Antrag sagen — der HauptausschuBl sich dariiber
Gedanken machen, welche Rolle in der in dem An-
trag angestrebten Mdglichkeit unser Lehrbuch der
.Schild des Glaubens” und ,Der Gute Hirte" spie-
len soll.

Synodaler Hbiflin: Ich bitte, bei den Beratungen
zu bedenken, daB es in vielen Gemeinden fiir die
Pfarrer und Religionslehrer schwer wird, die Mittel
fiir die Lehrmittelfreiheit in den gemeindlichen
Haushalt zu bringen, weil sie ja iiber den Schul-
beirat den Vorschlag und durch den Gemeinderat
die Bewilligung der Mittel erreichen miissen. Die
Situation wird sicher dadurch schwieriger, daB wir
den Religionslehrern vdllige Freiheit in der Ein-
fiihrung von verschiedenen Lehrbiichern geben, weil
damit auch einer gewissen Willkiir das Tor gedfinet
ist und weil dadurch auch ganz erhebliche finan-
zielle Mehranforderungen auf die Gemeinden zu-
kommen, die diese wiederum nicht ohne weiteres
bewilligen werden.

Ich mochte zweitens die Bitte aussprechen, dal
sich der HauptausschuB, die Synode und der Ober-
kirchenrat méglichst bald dariiber schliissig werden,
welche Biicher zuldssig sein sollen. Es ist mir be-
kannt, daB das Kultusministerium gegenwadrtig unter
einem gewissen Druck des Parlaments steht, die
Rechtsverordnung iiber die zugelassenen Lehrmittel
moglichst bald zu erlassen. Sie steht namlich noch
aus, Sie ist aber nach dem Schulverwaltungsgesetz
vorgeschrieben. Und wenn uns passieren wiirde, daB
die Rechtsverordnung unserer MeinungsduBierung
zuvorkdme, dann wire es wahrscheinlich wieder fiir
einige Zeit vorbei mit den entsprechenden Ande-
rungsvorschldgen.

Synodaler Gorenflos: Ich méchte noch aus einem
anderen Grund vor einer zu ausgedehnten Schul-
buchpluralitdt in Grund- und Hauptschulen warnen.
Stellen Sie sich vor, da geht ein Kind in den ersten
vier Schuljahren auf eine Grundschule in einer
Landgemeinde und kommt von dort dann in die
Hauptschule an einem zentralen Schulort. Dann hat
es vielleicht auf dem Land den ,Schild des Glau-
bens" gehabt, an der Hauptschule in der Stadt ist
ein vollig anderes Lehrbuch giiltig. Ich glaube, wir
kéonnen vom péddagogischen Standpunkt, vom psy-
chologischen Standpunkt aus den Kindern einen
hédufigen Wedhsel des Religionslehrbuches nicht zu-
muten, da es heute eben nicht mehr allgemein Sitte
ist, daB ein Kind an ein und derselben Schule bleibt,
auch innerhalb des Volksschulbereichs. Man sollte
vermeiden, daB die Kinder immer wieder vor neue
Situationen gestellt werden, gerade im niedrigeren
Alter. Bei Realschule, bei Gymnasien ist es viel-
leicht etwas anderes, da ist eine Umstellung eher
méglich,

Oberkirchenrat Adolph: Zur Klarstellung darf ich
vielleicht folgendes sagen:

1. In Richtung von Bruder Gorenflos: Selbstver-
stdndlich wird es sich bei der Grund- und Haupt-
schule nie um ein Vielerlei von Angeboten handeln

konnen aus den von Herrn Gorenflos genannten
Griinden, aber auch aus gewissen anderen didak-
tischen Griinden. Und

2. in Richtung von Herrn Hoéfflin wollte ich sa-
gen: Eine vollige Freiheit der Entscheidung des
Lehrers wird es nie geben, sondern es wird immer
nur eine Entscheidungsmoglichkeit sein innerhalb
eines durch den Oberkirchenrat festgelegten Rah-
mens. Also eine véllige Willkiir und Freiheit wird
nie eintreten.

Was nun die Frage der Rechtsverordnung betrifft,

darf ich vielleicht folgendes zur Aufkldrung sagen:
Die Rechtsverordnung, zu der wir auch Stellung
genommen haben, nennt nicht einzelne Unterrichts-
werke im Sinne einer Auswahl, sondern in der
Rechtsverordnung steht beispielsweise, daB wir fiir
den Bereich, sagen wir mal der Héheren Schule, eine
Lutherbibel oder Schulbibel, ein religionspida-
gogisches Unterrichtswerk, oder fiir die Hauptschule
Gesangbuch, Kirchengeschichte usw. im Rahmen der
Lehrmittelfreiheit einfithren kénnen,
Da ist also jeweils die Norm angegeben. Es kénnen
z. B. in der Oberstufe der Héheren Schule zwei
kirchengeschichtliche Quellenhefte angeschafft wer-
den, aber welche das sind, das steht in der Rechts-
verordnung iiber die Lernmittelfreiheit nicht drin,
sondern da kann dann der Religionslehrer aus der
Reihe der freigegebenen Biicher auswihlen. Zu einer
Willkiir oder einer vélligen Freiheit kann es also
dabei nicht kommen.

Was wir fiir die einzelnen Schularten in der
Rechtsverordnung wiinschen, haben wir dem Kul-
tusministerium schon vor ldngerer Zeit mitgeteilt.
Wir haben dies parallel mit dem Vorgehen in der
wiirttembergischen Landeskirche gemacht, weil es
sich ja doch um ein Bundesland handelt. Mit der
Frage Willkiir, volliger Freiheit oder gar Uber-
forderung vom Finanziellen her hat das Problem,
das hier von Lahr und Kehl und von den Fach-
didaktikern geduBert wurde, nichts zu tun, denn wir
sind ja selbst nicht daran interessiert, eine zu groBie
Vielfalt von Lehrbiichern in unseren Schulen zu
haben, wir wollen nur der religionspddagogischen
und fachdidaktischen Situation unserer Zeit gerecht
werden.

Prdsident Dr. Angelberger: Danke schon! Noch
eine Wortmeldung? Das ist nicht der Fall.

Wir weisen nunmehr die beiden Eingdnge dem
Hauptausschuf zu mit der Bitte an Sie, Herr Ober-
kirchenrat Adolph, die entsprechenden Stellung-
nahmen dem Ausschuff zur Verfiigung zu stellen. —
Einverstanden.

12. Das Evangelische Pfarramt Christuskirche/
Silidpfarrei Heidelberg hat den Antrag gestellt hin-
sichtlich der Herabsetzung des Wabhlalters, Eingabe
vom 23, September 1968:

Die beiden Altestenkreise der Christuskirche Hei-
delberg haben in ihrer gemeinsamen Sitzung am
20. 9. auf Antrag der Gemeindejugend beschlossen,
nachstehenden Antrag an die Landessynode zu
stellen:

.Die Landessynode wolle das aktive Wahlrecht
auf das 18. und das passive auf das 21. Lebensjahr
festlegen.”




Erste Sitzung 15

Diese Materie ist vom Kleinen Verfassungsaus-
schuB, wie Sie heute noch im Laufe des Tages héren
werden, bereits vor einem halben Jahr behandelt
worden. Es empfiehlt sich daher, diese Eingabe un-
mittelbar an den Kleinen Verfassungsausschufi zu
geben.

Wer ist damit nicht einverstanden? Enthaltung?
Einstimmig gebilligt.

Nun eine verspétet eingegangene Eingabe, deren
Behandlung aber unseres Erachtens geboten ist.
Diese Eingabe kommt von dem Landeskirch-
lichen Arbeitskreis fiir Konfirman-
denunterricht unter dem Vorsitz von Pfarrer
R. Bosinger in Pforzheim. Er fiihrt aus:

Mit Erlaf vom 11, Januar 1968 hat der Evange-
lische Oberkirchenrat den Auftrag erteilt, einen
Arbeitskreis zu bilden, der einen Stoffplan fiir die
Hand des Gemeindepfarrers ausarbeiten und auch
formal und methodisch Richtlinien geben kénnte.
In der heutigen vierten Sitzung vom 9. Oktober
1968 nahmen wir den jlingsten Vorschlag der
Lehrplankommission fiir das 5. bis 9. Schuljahr
zur Kenntnis. Dabei bestétigte sich unser
bisheriges  Arbeitsergebnis, daB Konzeption
und Stoffauswahl des Konfirmandenunterrichtes
nur im Rahmen einer Gesamtkonzeption der kirch-
lichen Unterweisung in Religionsunterricht, Ju-
gendarbeit, Konfirmandenunterricht und Christen-
lehre moglich ist. Ohne eine Koordination der ein-
zelnen Aufgabenbereiche lassen sich das be-
stehende Nebeneinander und die bisherigen Uber-
schneidungen auch kiinftig nicht beseitigen.

Wir bitten die Landessynode, in geeigneter
Weise dafiir zu sorgen, daB eine Gesamtkonzep-
tion des Katechumenats unserer Kirche alsbald er-
arbeitet wird, bevor die endgiiltigen Arbeitsergeb-
nisse der bestehenden Kommission (z. B. Lehrplan)
herausgegeben werden.

Wir schlagen der Synode vor, einen Koordina-
tionsausschuB zu bilden, dem Vertreter der Landes-
synode, des Evangelischen Oberkirchenrats, der
Theologischen Fakultdt, der Pddagogischen Hoch-
schulen, der zusténdigen kirchlichen Werke und der
bereits bestehenden Kommissionen angehéren soll-
ten.

Karlsruhe, 9. Oktober 1968.

Zu diesem Begehren erachtet es der Altestenrat
fiir zweckméBig, daB wir die Eingabe unmittelbar
an den Evangelischen Oberkirchenrat weiterleiten,
der dann, den Empfehlungen dieses Arbeitskreises
entsprechend, die Vorbereitungen fiir eine Gesamt-
konzeption trifft.

Wer ist hiermit nicht einverstanden? Enthaltun-
gen? Einstimmige Annahme.

Herr Pfarrer Adolf Cramer in Niefern hat mit
Schreiben vom 7. Oktober 1968, das am 15. Oktober
1968 bei mir eingegangen ist, zum Entwurf
einer Lebensordnung ,Das kirch-
licheBegrdbnis" sowie Agendenentwurf ,Be-
grabnis-Agende” Stellung genommen.

Sie erinnern sich alle, daB wir diese beiden Ent-
wiirfe dem Evangelischen Oberkirchenrat zur Ver-
anlassung der Behandlung in den Bezirkssynoden
iiberreicht haben. Zum Teil ist die Behandlung dort
sogar schon erfolgt. Aus diesem Grunde geht der
Vorschlag des Altestenrates dahin, die beiden hier

vorgelegten Entwiirfe, die im AnschluB verlesen
werden, sowie die mitgegebene Begriindung von
31 Seiten dem Evangelischen Oberkirchenrat mit der
Bitte zuzuleiten, dieses Material dann bei Riickkunft
des bisherigen Materials von den Bezirkssynoden
fiir die spdtere Sachbehandlung hier in der Synode
mit einzuarbeiten.

Aber nun zundchst die Verlesung der Abschnitte
Entwurf einer Lebensordnung ,Die kirchliche Be-
stattung” und Entwurf eines agendarischen Formu-
lars fiir die Bestattungshandlung.

I. Entwurf einer Lebensordnung ,Die kirchliche
Bestattung”,

1. Herr, lehre uns bedenken, daB wir sterben
miissen, auf daB wir klug werden!

Dieser Gebetsruf aus dem Alten Testament erin-
nert uns auch heute daran, daB es unklug ist, die
taglich in aller Welt spiirbare Todesmacht aus un-
serem BewufBtsein zu verdrdangen. So gehort zu
einem Leben, das sinnvoll und erfiillt sein soll,
auch die Vorbereitung auf das Sterben. Dazu gibt
uns Gott mit dem Wort der Heiligen Schrift, mit
der Botschaft der Kirche von dem Sieq des Ge-
kreuzigten Jesus Christus liber den Tod die not-
wendige Hilfe. Auch im Gericht Gottes {iber unser
Leben, fiir das der Tod ein deutliches Zeichen ist,
diirfen wir uns an ihn als unseren Retter halten.
Jesus Christus verbindet alle, die an ihn glauben,
zu einer Gemeinschaft, die nach der VerheiBung
der Heiligen Schrift {iber den Tod hinausreicht.

2. Darum bestattet die Kirche ihre Verstorbenen

in Verbindung mit einem Gottesdienst.
Bei der Bestattungshandlung erweist sie ihnen den
letzten Liebesdienst und vollzieht an ihnen den
Willen Gottes nach dem Wort: ,Du bist Erde und
sollst zu Erde werden”.

Zugleich bezeugt die Kirche die VerheiBung der
Auferstehung in Gottes neuer Schopfung, indem
sie die Verstorbenen mit dem letzten Segen in Got-
tes Hand befiehlt.

In dem Gottesdienst, der einer Bestattungshand-
lung vorausgeht oder anschlieBend daran stattfin-
den kann, sollen die Angehérigen inmitten ihrer
Gemeinde durch Gottes Wort, Gebet und Lied ge-
trostet und gestdrkt werden. Die Botschaft vom
Gericht Gottes iiber die Siinde und von Jesus Chri-
stus, dem Retter aus Siinde und Tod steht im Mittel-
punkt dieses Gottesdienstes, Darum konnen Leben
und Verdienste des Verstorbenen nicht sein wesent-
licher Inhalt sein. Nachrufe oder musikalische Dar-
bietungen, die diesem christlichen Sinn der Bestat-
tung nicht entsprechen, sollen aus dem Rahmen der
kirchlichen Handlung ferngehalten werden.

3. Die kirchliche Bestattung kann als Beerdigung
oder als Feuerbestattung gehalten werden. Sie
wird vom zustindigen Pfarrer geleitet. Wiinschen
die Angehdérigen einen anderen Pfarrer, so ist eine
Riicksprache mit dem zustdndigen Pfarrer erforder-
lich, In besonderen Féllen kann auch ein dafiir zu-
geriisteter Lektor oder Altester zu diesem Dienst
beauftragt werden.

Wird der Pfarrer um eine kirchliche Bestattung
gebeten, so bespricht er mit den Angehérigen Sinn
und Verlauf der Bestattung und des Gottesdienstes.
Bei der Abfassung der Todesanzeige und bei der
Gestaltung des Grabmals kann er die Angehdrigen
beraten.

4, In der Regel konnen alle Glieder einer evan-
gelischen Kirche kirchlich bestattet werden. Auch




16 Erste Sitzung

ungetaufte Kinder christlicher Eltern sowie Glie-
der anderer christlicher Kirchen konnen kirchlich
bestattet werden, wenn sonst keine christliche Be-
stattung gehalten wiirde. Sind getaufte Christen
aus der Kirche ausgetreten oder haben sie ihre
Verachtung von Gottes Wort und Gebot offen-
kundig gezeigt, ohne aus der Kirche auszutreten,
so muB ihr darin erkennbarer Wille zum Verzicht
auf kirchliche Handlung respektiert werden. Fiir
sie kann deshalb eine Bestattungshandlung nicht
vollzogen werden. Auf Wunsch der Angehdrigen
kann jedoch ein Gottesdienst gehalten und am
Grab ein Gebet gesprochen werden. Liegen bei
einem Todesfall besondere Umstinde vor (z.B.
Selbstmord), so sollen sie bei der Bestattung nicht
verschwiegen werden.

5. Bei einer Urnenbeisetzung kann auf Wunsch
der Angehorigen eine kurze kirchliche Feier ge-
halten werden.

6. Am Sonntag nach der Bestattung gedenkt die
Gemeinde des Verstorbenen und betet fiir die An-
gehorigen,

Nun
II. Entwurf eines agendarischen Formulars fiir

die Bestattungshandlung am Grabe bzw. im Kre-
matorium.

(Gemeindelied oder Chorgesang)
(evtl. biblische Lesung: 1. Thessal. 4, 13 und 14)
Lasset uns nun den Verstorbenen ... bestatten:
(Der Sarg wird versenkt)
(am Grab unter dreimaligem Erdaufwurf:)
So spricht der Herr, der dich geschaffen hat:
Von Erde bist du genommen, zu Erde sollst
du werden.
oder: (am Grab unter dreimaligem Erdaufwurf oder
im Krematorium:)
Erde zu Erde, Asche zu Asche, Staub zum
Staube.
‘Wir aber hoffen auf unseren Herrn Jesus Christus,
der da spricht:
Ich bin die Auferstehung und das Leben.
Wer an mich glaubt, der wird leben, ob er
gleich stiirbe, Und wer da lebt und glaubt an
mich, der wird nimmermehr sterben.
oder: Ich lebe und ihr sollt auch leben.
Darum befehlen wir unseren Bruder in Gottes Hand:
Der Herr gebe ihm die ewige Ruhe
und das ewige Licht leuchte ihm. Amen.
Lasset uns beten:
Vater unser im Himmel . ..
(Gemeindelied oder Chorgesang)
Segen (bezw. Uberleitung zur Kirche).

Niefern, den 2. Oktober 1968
Max-Adolf Cramer

Darf ich den Vorschlag des Altestenrates wieder-
holen, daB das gesamte Material an den Evange-
lischen Oberkirchenrat zur Mitverarbeitung mit dem
dort bereits vorhandenen Material iiberreicht wird.
Wer ist dagegen? — Wer enthélt sich? — Einstim-
mig angenommen.

Es bleibt uns eine letzte Eingabe, die am 21. Ok-
tober eingegangen ist, von Herrn Pfarrer August
Hermann Niemeyer, Vorsteher des Diakonissen-
hauses Freiburg; sie betrifft ein Bauvorhaben des
Freiburger Diakonissenhauses. Die Unterlagen sind
auch einigen Mitgliedern des Finanzausschusses zu-
gegangen.

In der jetzigen Tagungsperiode kann dieser An-
trag ohnedies nicht mehr behandelt werden. Aus
diesem Grunde empfehlen wir, daB das Material
dem Finanzausschub iibergeben wird. Er mufi zwi-
schenzeitlich Uberpriifungen vornehmen und sicher-
lich in einer Zwischentagung zum Gesamtproblem
Stellung nehmen.

Wer ist mit diesem Vorschlag nicht einverstan-
den? — Enthaltung? — Niemand. Somit einstimmig
gebilligt.

Wir hétten jetzt nichts mehr zu diesem Tages-
ordnungspunkt. Hier mochte ich Sie, Herr Ober-
kirchenrat Kiihlewein, bitten, das Einfiihrungsrefe-
rat zu geben, das wir unter XI in unserer Tages-
ordnung vorgesehen haben.

XL

Oberkirchenrat Kiihlewein: Liebe Synodale! Der
Herr Prdsident der Landessynode hat genehmigt,
daB der HauptausschuB in einer Zwischensitzung
den Entwurf einer Lebensordnung
«.Eheund Trauung" — vorgelegt vom Lebens-
ordnungsausschuff II — und den Agenden-Entwurf
Trauagende — vorgelegt von der Liturgischen
Kommission — berédt und dem Plenum voraussicht-
lich am Samstag dieser Woche dariiber Bericht gibt.

Beide Entwiirfe mit je einem Begleitwort liegen
IThnen vor. Es ist unmdglich, in einigen Minuten
darzulegen, was beide Kommissionen in monate-
langer Arbeit, die sich oftmals bis in die Nacht aus
gedehnt hat, geleistet haben und auch nur halb-
wegs die Diskussionen wiederzugeben, die zur Kla-
rung und Anndherung der verschiedenen Stand-
punkte notwendig waren. Wenn Sie sich die Miihe
machen, nicht nur die Entwiirfe, sondern vor allem
die Begleitworte zu studieren, dann haben Sie
wenigstens einen Bruchteil der Uberlegungen, wel-
che die Mitglieder beider Kommissionen angestellt
haben. )

Ich bin gebeten worden, zu den beiden Vorlagen
wenigstens ein kurzes Wort zu sagen.

1. Zum Entwurf der Lebensordnung ,Ehe und
Trauung”. Die Kommission war sich bei ihrer Ar-
beit bewufit, daB auch dieser Teil sich spater ein-
mal in das Ganze der Lebensordnung unserer Lan-
deskirche einfiigen sollte. Daher die &uBere Form
mit einer Prdambel gewissermaBen mit den bib-
lischen Weisungen, sodann [—XI die einzelnen
Sachabschnitte,

Die Kommission hat ebenso bewuBt auf fritheren
Vorarbeiten aufgebaut. Sie hat vor Augen gehabt
jenen der Landessynode im Frithjahr 1963 vorge-
legten ersten Entwurf einer Lebensordnung ,Ehe
und Trauung" sowie die mannigfaltigen Stellung-
nahmen, Vorschldge, Kritiken der ihn beratenden
Bezirksynoden. Die Kommission hat vor allem fol-
gende Entwiirfe auBerdem durchgearbeitet:

einen Alternativ-Entwurf von einem Kreis evan-
gelischer Akademiker aller Fakultdten in Heidelberg
vom Friithjahr 1964,

g£—1 abouy




Erste Sitzung 17

einen neuen Entwurf aus Heidelberg mit umfang-
reicher Literaturangabe,

ein Memorandum zum Entwurf einer Kirchlichen
Lebensordnung ,Ehe und Trauung”, vorgetragen
von Pfarrer Wiegering, Freiburg, im Ettlinger Kreis,

eine Stellungnahme zum Entwurf einer Kirchlichen
Lebensordnung ,Ehe und Trauung” von der Bezirks-
synode Karlsruhe 1964,

eine weitere Stellungnahme: des Frauenwerks
unserer Landeskirche.

‘Wer diese fiinf Entwiirfe kennt oder einmal zu
Gesicht gehabt hat, wird merken, daB sie ausge-
wertet worden sind und daB manches daraus seinen
Niederschlag im vorliegenden Entwurf gefunden hat.

AuBerdem sind zum Vergleich die Lebensordnun-
gen anderer Landeskirchen beigezogen worden, um
einem okumenischen Aspekt treu zu bleiben.

SchlieBlich hat sich die Kommission durch drzt-
liche, sexualpddagogische und theologische Referate
und Gutachten beraten lassen, um in Einzelfragen
moglichst Klarheit zu gewinnen.

Zur Gesamtkonzeption duBert sich die Erlauterung
und Begriindung eingehend auf Seite 7, rechte
Spalte, oben, der Sie Ihre Aufmerksamkeit beson-
ders zuwenden wollen.

Auch bei nur fliichtiger Durchsicht der Unterlagen
werden Thnen, liebe Synodale, einige Punkte auf-
gefallen sein, die besonderer Erérterung bediirfen
werden.

Neu ist zum Beispiel der Abschnitt I ,Christen
ohne Ehe”. Thn zu formulieren war nicht nur der
Wunsch zahlreicher Stellungnahmen zum ersten
Entwurf, sondern erschien der Kommission als Not-
wendigkeit in der heutigen Zeit und Situation.

Ein Novum ist auch der Abschnitt Vd, wo ein
vorsichtiges Wort zur Frage der Empfdangnisrege-
lung gesagt wird. Unsere Gemeinden erwarten in
diesem Teil der Lebensordnung eine Stellungnahme,
zumal die Diskussion durch die Enzyklika ,Humanae
vitae" in vollem Gange ist.

Auch die Frage der konfessionsverschiedenen Ehe
(Abschnitt VIII) steht im Brennpunkt. Der Entwurf
hat vor allem das Ziel, Wege zu zeigen, daB Ehe-
partner verschiedener Konfession nicht der Gleich-
giiltigkeit verfallen und sich der Kirche entfremden.
Die Frage der ,okumenischen Trauung”, bei der
Pfarrer beider Konfessionen mitwirken, ist wissent-
lich ausgeklammert, weil hieriiber endgiiltig noch
nicht geurteilt werden kann,

Weiterhin hielt es die Kommission fiir wichtig,
sich zur Frage der Ehe evangelischer Christen mit
Angehorigen von Sekten zu dufiern (Abschnitt IX).
Eine generelle verbindliche Lésung konnte nicht
angeboten werden, da die Beurteilung bei der Ver-
schiedenheit der Sekten sehr verschieden sein muB.
Aus diesem Grund ist besonders hier eine ausdriick-
liche Entscheidung des Altestenkreises vorgesehen,
damit eine sorgfdltige Priifung gewdhrleistet ist.

Der Abschnitt X ,Die Ehe von Christen und Nicht-
christen" wird vielleicht fiir manchen Leser schockie-
rend sein. Meines Wissens ist dieser Abschnitt bis
jetzt in keiner Lebensordnung behandelt. Wir wis-
sen aber, daB die in diesem Abschnitt vorgetragenen

Probleme unseren Pfarren, besonders in den GroB-
stddten, auf den Négeln brennen. Ein Teil dieser
Probleme ist in den Erlduterungen Seite 12 Ab-
schnitt 6 wenigstens genannt. Wichtig in diesem
Zusammenhang ist Abschnitt 7, in dem als Lésung
ein ,Gottesdienst anldBlich der EheschlieBung zwi-
schen Christen und Nichtchristen* wvorgeschlagen
wird mit folgenden Bestandteilen: Verkiindigung,
Mahnung, Fiirbitte, Segen. Alle hier zur Debatte
stehenden Fragen sind eingehend mit der Litur-
gischen Kommission beraten worden. Diese legt als
Anlage 3 den Entwurf eines solchen Gottesdiens
vor.

Beim Stichwort ,Kirchliche Lebensordnung” gib’
es zwei sehr verschiedene Reaktionen. Ablehnung
einerseits mit der Begriindung ,Gesetzlichkeit".
Andererseits verstummt der Ruf nach einer irgend-
wie gearteten Ordnung des kirchlichen Lebens nicht,
weil man nicht will, daB unsere Kirche in ein sub-
jektiv-privates Tun und Lassen abrutsche, das sich
fdlschlich ,evangelisch” oder ,seelsorgerlich” nennt.
Es war der Wille der Kommission, daB ihr Entwurf
nicht als kanonisches Gesetzbuch mit Paragraphen
gelesen wird, sondern als seelsorgerliche Ratschlage
fiir die Gemeinde, als Richtlinien geistlichen Han-
delns. Unsere Lebensordnung soll Hilfe sein, die
um der Liebe willen gehalten wird. Sie kann kein
Leben schaffen, das ist uns allen klar bewuBt, aber
sie vermag das aus Wort und Sakrament stammende
Leben zu férdern und so dem Bau der Gemeinde zu
dienen,

2. Das Wort zum Agenden-Entwurf kann kurz sein.
Dieser ist seit November 1967 zur Erprobung frei-
gegeben und hat nach Form und Inhalt manche Zu-
stimmung gefunden. Es sind aber auch Verbesse-
rungsvorschldge eingegangen.

Das agendarische Formular geht grundsatzlich von
der Voraussetzung aus, daB die EheschlieBung vor
dem Standesamt stattgefunden hat. Alles, was nach
Kopulation aussehen koénnte, ist vermieden. Da-
gegen ist in den Mittelpunkt gestellt: Gottes Wort
fiir die Ehe in Lesung und Predigt, Segnung und
Fiirbitte. Der gottesdienstliche Charakter der kirch-
lichen Trauung wird hervorgehoben wie auch der
Gedanke der offentlichen Bestdtigung coram tota
ecclesia, d. h. in Gegenwart der christlichen Ge-
meinde,

Die Traufragen (Seite 12—14) bringen die stark-
sten Anderungen gegeniiber der alten Ordnung.
GemaB der Gesamtkonzeption erfragen sie nicht die
Bereitschaft zur EheschlieBung, sondern das Be-
kenntnis zu Gott, dem Schépfer, im Vertrauen auf
Jesus Christus. Neu ist ein Formular mit gemein-
samer Anrede und gemeinsamer Antwort und weiter
das Formular auf Seite 14, das fiir besondere Fille
(etwa auch beim Gottesdienst anldBlich der Ehe-
schlieBung zwischen Christen und Nichtchristen) in
die Form einer Mahnung abgewandelt werden kann.
Alle weiteren Erkldrungen sind dem Begleitwort
zum Entwurf der Trauagende (Anlage 2) zu ent-
nehmen. Die Liturgische Kommission war sich be-
wubt, daB hier noch einige Probleme liegen. In der
Agende finden die Gedanken der Lebensordnung




18 Erste Sitzung

ihren Niederschlag und ihren liturgischen Ausdruck.
Sie ist ihrem Wesen nach Beispiel und Angebot. Sie
will eine Hilfe zu guter Ordnung sein, in die sich
jeder um der Liebe willen in der Freiheit des Glau-
bens gern einfiigen wird.

Und nun zum SchluB: Beide Kommissionen, ihre
Synodalen und kooptierten Mitglieder, haben un-
ermiidlich und intensiv gearbeitet und legen hiermit
das Resultat ihrer Arbeit der Synode vor. Beide
Kommissionen wissen, daB ihre Entwiirfe jetzt noch

icht verabschiedet werden kdnnen, sie haben aber

e herzliche Bitte, daB sie als Diskussionsgrund-
lagen anerkannt und den Bezirkssynoden zur Stel-
lungnahme iiberwiesen werden. (Allgemeiner Bei-
falll)

Prasident Dr. Angelberger: Lieber Herr Ober-
kirchenrat Kiihlewein, haben Sie recht herzlichen
Dank! Sie haben in geradezu altgewohnter vortreff-
licher Weise die Einfithrung in die Materie uns vor
Augen gefiihrt. Thre klaren Ausfithrungen versetzen
alle Mitglieder der Synode, auch die, die dem
HauptausschuB nicht angehéren, in die Lage, den
Beratungen ohne weiteres zu folgen, ohne allzu-
viele Zwischenfragen stellen zu miissen. Ich darf
nochmals feststellen, Sie sind unserem Wunsche in
ausgezeichneter Weise nachgekommen. Recht herz-
lichen Dank. (Beifalll)

Darf ich aber auch zugleich den Dank an alle Mit-
glieder der beiden erwédhnten Kommissionen fiir
ihre gute Arbeit aussprechen, die jetzt diese Ent-
wiirfe ermoglicht hat, (Beifalll)

Wir lassen jetzt eine Pause bis 11 Uhr piinktlich
eintreten (von 10.50 bis 11.05 Uhr). Es wird dann
das Ergebnis der Wahl bekanntgegeben, und ein
evuentuell erforderlicher zweiter Wahlgang durch-
gefiihrt. AnschlieBend héren wir den Vortrag von
Herrn Oberkirchenrat Professor D. Dr. Friedrich.

— Pause —

Prisident Dr. Angelberger: Ich darf das Ergebnis
der Wahl eines theologischen Mitglieds zur Bischofs-
wahlkommission bekanntgeben:

Hollstein 24 Stimmen,
Gorenflos 17 Stimmen,
Herrmann 16 Stimmen.

Somit wéare Herr Hollstein, der die meisten Stim-
men erhalten hat, gewdhlt.

Darf ich fragen, ob Sie, Herr Hollstein, die Wahl
annehmen? (Synodaler Hollstein: Jal) Danke schon.
Herzlichen Gliickwunsch! (Beifalll)

Wahl zum Landeskirchenrat:

Abgegebene Stimmen 58,

53 Synodale haben 2 Stimmen abgegeben,

5 Synodale 1 Stimme, gibt zusammen

106 plus 5 = 111 Stimmen.

Es erhielten

Baumann 7 Stimmen,

BuBmann 31 Stimmen,
der somit gewdhlt ist, denn er hat iiber die Hailfte
der abgegebenen Stimmen erhalten.

Herr BuBmann, darf ich fragen, ob Sie die Wahl
annehmen? (Synodaler BuBmann: Jal) Vielen Dank
und herzlichen Gliickwunsch. Es erhielten weiter

Feil 16 Stimmen,
Leinert 19 Stimmen,
Rave 14 Stimmen,
Schréter 13 Stimmen,
Schweikhart, W. 11 Stimmen,

zusammen wieder 111 Stimmen,

Wir kommen zum zweiten Wahlgang mit dem
griinen Wahlzettel. Auf diesem ist jetzt der Name
BuBmann zu streichen und es hat jeder Synodale
nur 1 Stimme fir das zweite Mitglied zum Landes-
kirchenrat. Ich bitte, die Wahlzettel auszuteilen
und zur Wahlhandlung zu schreiten.

Zu unserer groBen Freude ist Herr Oberkirchenrat
i. R. Professor D. Dr. Friedrich bei uns eingetroffen.
(GroBer Beifalll) Er wird uns einen Riickblick geben
iiber die letzten fiinfzig Jahre unserer Landeskirche
seit Trennung vom landesherrlichen Regiment.

Darf ich Sie, Herr Oberkirchenrat, herzlich will-
kommen heiBen und um Thren Vortrag bitten.

IX.

Oberkirchenrat i. R. Professor D. Dr. Friedrich:
Herr Landesbischof! Herr Priisident! Meine verehrten
Synodalen! Meine Damen und Herrenl| Zuerst eine
kurze persénliche Bemerkung. Soweit ich erfahre, soll
der Vortrag auch gedruckt werden. Er liegt auch hier
im Manuskript fertig vor. Durch meine schlechten
Augen und auch aus anderen Griinden bin ich nicht
in der Lage, nun schén vom Manuskript abzulesen,
sondern ich werde im wesentlichen den Vortrag
frei halten (Beifall), natiirlich nicht ganz in der Rich-
tung des Manuskripts. Er wird also in manchem an-
ders ausfallen, als es nun nachher im Drudk er-
scheint.

Um die Mitte des ndchsten Monats sind es 50
Jahre, seitdem die Evangelische Landeskirche in
Baden aus der Verbundenheit im landesherrlichen
Kirchenregiment im Verfolg eines verlorenen Krie-
ges in eigener Verantwortung ihren Weg durch die
Welt antreten muBte. Damit diirften drei Fragen ge-
stellt sein:

Einmal, was ist das landesherrliche Kirchenregi-
ment? dann:

Wie war die allgemeine geistige und politische
Lage um jene Zeit?, und schlieBlich:

In welchem Zustand befand sich die Landeskirche?

Zu 1. Die Reformation in den badischen Landen
ist durch von den jeweiligen Obrigkeiten erlassenen
Kirchenordnungen 1556 amtlich eingefiihrt worden.
Damit fiel das Kirchenregiment, so wie man es da-
mals in klarer Verkennung der reformatorischen
Lehre verstand, der Obrigkeit zu und das spricht
auch noch die KV von 1861 aus, die in § 118 sagt,
daB das Kirchenregiment dem GroBherzog zustehe.
Dieses Kirchenregiment ist schon zu seinen Leb-
zeiten, vollends aber nach seinem Ende viel ge-
scholten worden. Es sei schuld an der Inaktivitdt der
Gemeinden; in seiner Starrheit habe es wversagt




Erste Sitzung 19

gegeniiber den sozialen Noten und Anforderungen
der Zeit und anderes mehr. All das ist richtig, es
darf aber nicht vergessen werden, daf die territoria-
len Obrigkeiten der Reformation zum Durchbruch
verholfen und ihr die erste kirchliche Gestalt ge-
geben haben in ihren Kirchenordnungen. Sie haben
den immer wieder auftretenden Zentrifugalkriften
Schranken gesetzt. Die Kirche der Kurpfalz verdankt
Friedrich IIl. den Heidelberger Katechismus. Die
Markgrafen von Baden-Durlach haben in Zeiten der
hodhsten Bedrohung der Kirche in den KRI von 1629
und 1797 die Gerechtsamen der Kirche niedergelegt.
In der letztgenannten KRI ist sogar ein Lehrbean-
standungsverfahren vorgesehen, welches der Landes-
herr zur Bewahrung des Lehrbestandes vor den Auf-
l6sungen durch die Aufkldrung fiir erforderlich er-
achtete. Fiir ihn war die Lehrverwirrung der Kairos
fiir den ErlaB einer solchen Bestimmung.

Zu 2. Deutschland war vor 1914 stolz auf seine
kulturelle Entwicklung. Der Geist Goethes, Kants
und Hegels und bedeutende Gelehrte, wie Virchow
und Adolf v. Harnack schufen einen kulturellen
Hochstand der Nation. Es fehlte allerdings auch nicht
an Kulturkritik; wir weisen nur auf Nietzsche hin.
Daneben machte sich auch ein handfester Materia-
lismus geltend, wie ihn Ernst Haeckel in seinen
« Weltrdtsel” gefordert hat. Politisch bestanden aber
christlich-konservative Bastionen; es wurde aber
auch, vor allem von einer Sozialdemokratie eines
August Bebels, die Trennung von Staat und Kirche
gefordert und der christliche Glaube aus jedem
offentlichen Wirken verwiesen.

Zu 3. Die Theologie jener Zeit war, wie K. Barth
sagt, anthropozentrisch, d. h. sie wurde weniger be-
wegt, von dem, was Gott mit den Menschen tut, als
von dem, was die Menschen mit Gott tun. Der christ-
liche Glaube war eng verbunden und gestiitzt durch
die Kultur, welche die Religion als eine ihrer Kom-
ponenten ansah (Kulturprotestantismus). Dieser
Glaube ist in den Stiirmen des Krieges und in den
Jahren des Hungerns und Frierens mit dem Glauben
an die Kultur zusammengebrochen. Wir maochten
hier nennen Ernst Troeltsch, der seinen Lehrstuhl
fiir Theologie mit einem solchen fiir Philosophie
vertauschte, Wir moéchten weiter verweisen auf Al-
bert Schweitzer, der in einer Schrift von 1924 ,Das
Christentum und die Weltreligionen” sagt:

«Die ersten Christen erwarteten das Reich Gottes
in Bilde als eine totale Umgestaltung der natiir-
lichen Welt in eine vollkommene. Wir sind beschei-
dener geworden ... Die Generationen vor uns woll-
ten und konnten glauben, daB sich dieses Wunder
in einer stetigen, langsamen Entwicklung auswirkte.
Wir aber in all dem grausigen und sinnlosen Ge-
schehen, das wir erlebt haben und noch erleben,
fiihlen uns wie durch eine furchtbare Welle weit
von dem Hafen des Reiches Gottes zurlickgeworfen."”

Damit ist doch wohl dem Kulturprotestantismus
eine Absage erteilt. Demgegeniiber muB ausdriick-
lich darauf hingewiesen werden, daB auch noch eine
andere Theologie lebendig war, einmal in der Riick-
kehr zu Luther und in der dialektischen Theologie
von Karl Barth. Nimmt man mit all dem zusammen

das weithin wirkende Werk von Oswald Spengler
.Untergang des Abendlandes” so wird man ver-
stehen, daB der Beginn des Weges, den die Kirche
nun einzuschlagen hatte, keineswegs leicht war.

In diesem Zusamemnhang miissen wir verweisen
darauf, daB man sich bisher nur wenig bemiiht hatte,
das Wesen der Kirche, wie es im Neuen Testament
und den reformatorischen Bekenntnissen gegeben
ist, herauszustellen. GewiB haben im 19. Jahrhun-
dert Theologen und Juristen von Schleiermacher
bis Theodosius Harnack, von Fr. J. Stahl bis etwa
hin zu L. Ae. Richter beachtliche Untersuchungen
iiber das Wesen der Kirche gebracht. Aber sie sind
doch weithin akademisch geblieben und konnten
die vulgédre Unterscheidung von ,unsichtbarer” und
«Sichtbarer” Kirche nicht verdrdngen, besonders,
nachdem R. Sohm in seinem monumentalen Kirchen-
recht 1892, die Rechtskirche als Nicht-Kirche, son-
dern als Welt bezeichnete. Die unsichtbare Kirche
schwebt iiber uns und ist nur im Glauben erkenn-
bar. Die sichtbare Kirche ist eine davon zu unter-
scheidende Institution, die kaum in irgendwelcher
Beziehung zur unsichtbaren Kirche steht und daher
nach weltlichem Recht in zweckmadBiger Weise aus-
zugestalten ist.

A, So war die Lage, als man im Bereich unserer
Landeskirche daran gehen muBte, die kirchlichen
Verhiltnisse neu zu ordnen, um die Liicke, die durch
den Wegfall des landesherrlichen Kirchenregiments
entstanden war, zu fiillen. Da man sich bisher in der
Ubernahme der Formen der konstitutionellen Mon-
archie in die Kirchenverfassung 1861 ganz wohl
befunden hatte, bestand keine Veranlassung, nun-
mehr die Grundsédtze der parlamentarischen Demo-
kratie fiir den Aufbau der Landeskirche in Anwen-
dung zu bringen. Die neue Weimarer Verfassung
vom August 1919 bannte auch die Sorgen, die gegen-
tber der Erscheinung akirchlicher und achristlicher
Stromungen entstanden waren. Man war aber auch
der neuen Demokratie zu Dank verbunden. Die
ofentlich-rechtliche Stellung der Kirche wurde aner-
kannt, ihre Vermogensrechte bestétigt und ihre Be-
tdtigung in Schule und anderen &ffentlichen Einrich-
tungen verbrieft. Das Ganze allerdings wurde ge-
stellt unter die Devise, daB es keine Staatskirche
mehr gibt, eine Aussage, die man als Trennung
oder als ,hinkende Trennung“ bezeichnete.

In erstaunlich kurzer Zeit verabschiedete die ge-
setzgebende Landessynode eine neue Verfassung,
die unter dem 24. Dezember 1919 verkiindet wurde
und in deren Einfiihrungswort Prédsident Dr. Uibel
sagte, daB sie ,nach den Verhéltnissen und Forde-
rungen der Zeit geschaffen worden sei”.

Wie war nun die Gestalt der neuen Verfassung?
Die Altesten und Synodalen wurden nach den
Grundsitzen der Verhdltniswahl gewdhlt, eines
Wahlsystems, das zu seiner Durchfithrung Parteien
oder Gruppen voraussetzt und damit in der Landes-
kirche eine Vertiefung der fiir sie oft bedrohenden
Gegensitze kirchlicher Gruppen noch verfestigte.
Die Landessynode ging nunmehr aus direkter Wahl
hervor. 6 Synodale wurden ernannt. § 94 der Ver-
fassung sagte, daBf die Landessynode als kirchliche




20 Erste Sitzung

Volksvertretung die Inhaberin der der Landeskirche
innewohnenden Kirchengewalt ist. Der Oberkirchen-
rat stand in parlamentarischer Abhédngigkeit von
der Landessynode, diese konnte ,aus dringenden
Riicksichten des Dienstes’ den Kirchenprdsidenten
und die Mitglieder des Evangelischen Oberkirchen-
rat in den Ruhestand versetzen. Davon wurde denn
auch bei der Tagung der Landessynode im Herbst
1924 Gebrauch gemacht. Eine MiBstimmung aus
verschiedensten Griinden schien die Abberufung fiir
notwendig gehalten zu haben. Etwas Gleiches hat
sich nicht mehr wiederholt. Die Liicke, die der GroB-
herzog hinterlassen hatte, wurde ausgefiillt durch
die Kirchenregierung, die aus 6 Synodalen, dem
Kirchenprédsidenten, seinem Stellvertreter und dem
Prilaten bestand. Sie nahm wesentlich die dem
GroBherzog zustehenden Rechte wahr. Die Kirchen-
gemeinden erhielten entsprechend den biirgerlichen
Gemeinden ihren Gemeinderat und ihren Gemeinde-
ausschufl. Thre Altesten hatten hauptsiachlich fiir die
Verwaltung und fiir die Vertretung der Kirchen-
gemeinde zu sorgen.

Bei den Beratungen dieser Verfassung klammerte
man die Frage nach dem Bekenntnis bewuBt aus
wegen der Befiirchtung destruktiver Auseinander-
setzungen. Das ist fiir die Zeit der zwanziger Jahre,
aufs Ganze gesehen, auch der Gesamteindruck der
Synodalverhandlungen. Das eigentliche ‘Anliegen
der Kirche tritt nur ganz vereinzelt und schiichtern
in Erscheinung. Wer mit Aufmerksamkeit die Syn-
odalverhandlungen verfolgt, kann besonders nach
1926 sich des Eindrucks nicht erwehren, daB diese
Verfassungsform schlieBlich zu einer ernsten Ge-
fahrdung der Kirche filhren muB, weil der parlamen-
tarisch-demokratische Apparat seinen Motor im
Ringen um die Macht hat, was im Staate unumgéng-
lich ist, aber in der Kirche soweit wie moglich ver-
mieden werden muB. Das wurde wohl auch erkannt,
aber die synodale Parteikonstellation verwehrte
jede Aussicht, hier grundlegende Anderungen vor-
zunehmen,

Bei der Neuwahl zur Landessynode 1926 konnte
die Positive Vereinigung nur noch mit einer Stimme
ihre bisher innegehabte starke Mehrheit behaup-
ten. Daneben zogen, wie bisher, die Kirchlich-Libera-
len, die Mittelpartei und wieder der Volkskirchen-
bund ein, der sich nun als ,Religitse Sozialisten”
bezeichnte. Ihr Fithrer Eckert sorgte in den fol-
genden Jahren dafiir, daB die Verhandlungen der
Synode die noétige Lebendigkeit behielten; vieles
wurde behandelt und verhandelt, z, T. zum Fenster
hinaus um der Wahlpropaganda willen. Denn die
Religiosen Sozialisten machten kein Hehl daraus,
daB sie die Machtergreifung, wie der Sozialismus im
Staat, in der Kirche vorbereiten wiirden. Aber trotz
solcher Allotria ist es der Synode dank der ernsten
Arbeit der anderen Gruppen doch méglich gewesen,
1928 einen Katechismu s und 1930 eine A g e n-
de zu verabschieden, wobei auf ein Biblikum an-
stelle oder neben dem Apostolikums, das 1914 noch
vorgesehen worden war, nicht mehr zuriickgegriffen
wurde.

Auch an der Verfassung wurde einiges herum-

gebastelt und, was bedeutsamer war, 1928 ein Ver-
waltungsgericht geschaffen, das heute noch
gilt, aber durchaus reformbediirftig ist.

Aus dieser Synodalperiode 1926 bis 1932 sollte
doch nicht unerwédhnt bleiben, daB gegen Pfarrer
Eckert drei Disziplinarverfahren gefiihrt wurden,
wobei auch zuletzt die Frage, ob ein Pfarrer aktives
Mitglied der KPD sein kann, zur Debatte stand. Die
entscheidenden Urteile sind im GVBI. abgedrudkt.

Bei der Synodalwahl 1932 fielen der Positiven
Vereinigung 25, der neuen, vom Nationalsozialis-
mus her bestimmten ,Bewegung fiir positives Chri-
stentum und Deutsches Volkstum"” 13, der Liberalen
Vereinigung 11 und den Religiésen Sozialisten 8
Sitze zu.

Bemerkenswert ist, daB bei der ersten Tagung
der Synode Pfarrer Karl Bender, der spdtere Ober-
kirchenrat, welcher seinerzeit bei der Verfassung von
1919 maBgebend beteiligt war, so etwas wie ein
Eingestdndnis dahingehend ablegte, daB man sich
damals doch in manchem geirrt habe und den Fehler
gut machen miiBte. Die Positive Vereinigung und
die Bewegung fiir Positives Christentum und Deut-
sches Volkstum, die kiinftig die Bezeichnung ,Deut-
sche Christen* (DC) annahmen, waren sich darin
einig, daB die Autoritat der Kirche durch die Beseiti-
gung der parlamentarischen Methode gestdrkt wer-
den und daB das Bekenntnis bei dem Dienst der
Kirche und ihren Pfarrern verpflichtend sich aus-
wirken miisse.

Das Signifikante dieser Synodalperiode, die ja nur
bis 1933 dauerte, ist der AbschluBl eines Kirche n-
vertrages, den der Badische Staat im Novem-
ber 1932 mit unserer Landeskirche tédtigte. Auf das
Einzelne kann hier nicht eingegangen werden. Das
Grundsadtzliche dieser Erscheinung liegt darin, daB
die Landeskirche, die schon 1860 und dann 1918 in
eine Distanz zum Staate trat, hier sich als eine dem
Staate moralisch gleichgeordnete, eigenstdndige und
eigenrechtliche Gemeinschaft manifestiert. Es be-
gann ein Neues im Verhéltnis der Kirche zum Staat,
das mit den hergebrachten Kategorien wie Staats-
kirchenhoheit nicht zu erfassen ist. Ob dieses Neue
heute schon voll begriffen ist?

Wir kénnen von diesem ersten Zeitabschnitt un-
serer Betrachtung nicht Abschied nehmen, ohne
daran zu denken, daB an ihrem Anfang eine noch
nie gekannte Inflation stand, die auch fiir das Kir-
chenvermégen einen starken AderlaB bedeutet hat
und daB an ihrem Ende 7 Millionen Arbeitslose
feiern muBten. Wieviel Sorgen und wieviel Elend,
an dem die Kirche nicht vorbeigehen konnte! Dazu
kam, daB der Steuerriickgang eine fortwdhrende
Reduzierung der Einkommen der kirchlichen Be-
diensteten bedeutete.

B. Fiir den zweiten Zeitabschnitt von 1933 bis
1945 sollen zuerst kurz die entscheidenden duBeren
Vorgdnge innerkirchlicher und staatskirchlicher Art
aufgefiihrt werden.

1. Am 11. Mérz 1933 wurde der erwdhnte Staats-
kirchenvertrag noch von der bisherigen Regierung
feierlich mit der Kirchenleitung ratifiziert. Als die
Minister heimkehrten, waren ihre Sessel von den




Erste Sitzung 21

neuen Mdnnern besetzt. Sonst blieb unsere Kirche
vorerst unangefochten. Die Auseinandersetzungen
begannen in Norddeutschland und vor allem in
Berlin. Dahin begleitete ich den Kirchenprésidenten
D. Wurth zu Sitzungen im Deutschen Evangeli-
schen Kirchenbund, um ihm bei etwaigen Rechts-
entscheidungen zur Verfiigung zu stehen, aber auch
um aus nachster Ndhe die Dinge beobachten zu kon-
nen. Es wurde uns beiden klar, daB auch unsere
Landeskirche den Schwierigkeiten, die sich deutlich
am Horizont zeigten, in der Verfassung, in der sie
sich befindet, und die, wie schon erwdhnt, sich als
unzureichend erwiesen hat, nicht gewachsen sein
wird. So kam es zu den beiden vorldufigen kirch-
lichen Gesetzen vom 1. Juni 1933 betreffend den
Umbau der Kirchenverfassung und betr. die Zu-
stdndigkeit der einzelnen Organe. Dabei wurde das
Bischofsamt in unserer Landeskirche einge-
fiihrt. Damit war dem Verlangen der Positiven Ver-
einigung und der Deutschen Christen nach geist-
licher Fithrung der Kirche Rechnung getragen. Die
Gestalt, die das Bischofsamt hier erhielt, war eine
Verselbstandigung des bisherigen Prdlatenamtes,
wie es in der Verfassung von 1919 seine Auspra-
gung gefunden hatte. Vom bisherigen Amt des Kir-
chenprasidenten gingen auf den Landesbischof die
Reprasentation der Landeskirche, der Vorsitz im
Evangelischen Oberkirchenrat und Erweiterten Evan-
gelischen Oberkirchenrat, wie von da an die Kir-
chenregierung hief, sowie eine Reihe von Diensten,
die sich aus der Verkiindigung ergeben, iiber. Die
Verantwortung fiir die Erledigung der Verwal-

tungsaufgaben wurde dem Juristen des EOK iiber-
tragen. Damit war das Amt des Kirchenprédsidenten
aufgeteilt zwischen Landesbischof und Verwaltung,
die beide aber im EOK zur gemeinsamen Arbeit sich
zusammen finden. Die rechtstheologisch unmdgliche

Aussage, daB die Landessynode ,als kirchliche
Volksvertretung die Inhaberin der der Landeskirche
innewohnenden Kirchengewalt" sei (§ 93, Abs. I,
KV), wird gestrichen. Nachdem Kirchenprasident
D. Wurth auf 1. Juli 1933 um seine Zurruhesetzung
gebeten hatte, wihlte die Landessynode den bis-
herigen Prdlaten D. Kiihlewein zum Landesbischof.
Die staatliche Genehmerkldrung wurde erteilt; bei
der feierlichen Einfilhrung fehlte aber der Gauleiter.

Was nun weiterhin in der Landeskirche an ver-
fassungsrechtlichen Mafnahmen geschah, hat seine
Veranlassung im auBerbadischen kirchlichen Ge-
schehen. Es sind vier entscheidende Vorgdnge zu
vermerken:

1. Die Zusammenfassung aller Landeskirchen in
der Verfassung der Deutschen Evangelischen Kirche
vom 11. Juli 1933.

2. Das Eingliederungswerk des Jahres 1934.

3. Das staatliche Sicherungsgesetz vom 24, Septem-
ber 1935 mit 18 DVO.

4. Die Einsetzung der Finanzabteilung im Mai 1938
in der Badischen Landeskirche auf Grund der 15.
DVO.

Zu 1. Schon lange war die Vereinzelung der 27
Landeskirchen, obwohl in dem Deutschen Evangeli-
schen Kirchenbund sich etwas néher gekommen, als

ungut empfunden worden. Nun sollte ein Zusammen-
schluB erfolgen durch die Verfassung der DEK vom
11, Juli 1933. Auf die Vorgeschichte kann hier nicht
eingegangen werden, Nur soviel sei festgestellt,
daB das Zustandekommen der Verfassung mit einer
derartigen Hast betrieben wurde, daB den Ver-
tretern der Landeskirchen die Maéglichkeit, ihre
Synode zu befragen, nicht blieb.

Die Landeskirchen wurden jetzt Gliedkirchen der
Deutschen Evangelischen Kirche. Sie blieben im
.Bekenntnis und Kultus" selbstdndig. Aber die DEK
konnte Richtlinien fiir die Verfassung der Landes-
kirche aufstellen und hatte die Rechtseinheit zu
fordern und zu gewdhrleisten, Berufung fithrender
Amtstrager sollte nach Fiihlung mit der DEK er-
folgen. Dieser Verfassung ist charakteristisch die
Weitmaschigkeit der einzelnen Bestimmungen, so
daB der Verdacht sich regte, daB weitere Einengun-
gen der Landeskirchen beabsichtigt seien. Das RGes.
vom 14, Juli 1933 ,anerkannte” die Verfassung der
DEK und bestimmte, daB am 23. Juli in allen Landes-
kirchen Neuwahlen zu den Landessynoden und an-
deren wéhlbaren Kérperschaften stattzufinden haben.
Dies konnte in unserer Landeskirche nur durch Ein-
heitslisten geschehen, d. h. nur bei einer Einigung
der Deutschen Christen und der Positiven iiber die
Sitzverteilung ermoglicht werden. In der Landes-
synode erhielten die DC 36 und die Positive Ver-
einigung 27 Sitze, in dem Erweiterten Evangelischen
Oberkirchenrat die DC 3 und die Positive Vereini-
gung 1 Stimme. Von den 11 Stimmen standen also
hier 6 der DC und 5 der Positiven Vereinigung zu.
Das war der erste vollig rechtswidrige Eingriff in
unsere kirchlichen Verhiltnisse.

Am 27. September 1933 wurde Ludwig Miiller
in Wittenberg zum Reichsbischof gewdhlt, einstim-
mig, auch von uns.

Zu 2. Das Jahr 1934 stand unter dem Zeichen der
«Eingliederung” der Landeskirche. Nachdem
im Januar 1934 die Lander eingeebnet waren, fand
es sicher in der Bevdlkerung ein gutes Echo, die
Landeskirchen entsprechend zu behandeln. Wollte
man die Evangelische Kirche fiir die Ziele des Drit-
ten Reiches in die Hand bekommen, so muBten die
Landeskirchen unter die BotméBigkeit der DEK, die
rein deutsch-christlich geleitet war, gebracht werden.
In das Geistliche Ministerium der DEK wurde als
rechtskundiges Mitglied der Ministerialrat Jdger
berufen, dem diese Eingliederung als Auftrag ge-
geben war.

Gegen all die Gewalttdtigkeiten und Ubergriffe in
den ersten Monaten des Jahres 1934 hat sich die
Barmer Bekenntnissynode mit der be-
kannten Theologischen Erklirung vom Mai 1934
gerichtet.

Nachdem schon einige Landeskirchen eingeglie-
dert waren, kam auch Baden an die Reihe. Der
Landessynode wurde von den Deutschen Christen
ein Gesetzesentwurf vorgelegt, wonach ,die Kirchen-
hoheit, soweit nicht Bekenntnis und Kultus in Frage
kommen"”, an die DEK zu iibertragen sei. An sie
gingen die ganzen Zustdndigkeiten des Landes-
bischofs, des einfachen und des Erweiterten Ober-




72 Erste Sitzung

kirchenrats und der Landessynode iiber. In der
Sitzung vom 4., Juli 1934 wurde namentliche Ab-
stimmung von der DC verlangt und dabei unmiB-
verstdndlich gesagt, daB, wer dagegen stimmt, einen
Waunsch des Fiihrers und des Deutschen Volkes miB-
achtet. Die Positiven Synodalen unter der Fithrung
von Pfarrer Karl Diirr stellten ihren Mann und
stimmten gegen das Gesetz, das damit die ver-
fassungsméBige Mehrheit nicht erhielt. Darauf loste
der Erweiterte Evangelische Oberkirchenrat, in wel-
chem die Deutschen Christen mit 1 Stimme die Mehr-
heit hatten, die Landessynode auf und erlieBen
durch vorldufige kirchliche Gesetze eine Verfas-
sungsdnderung dahin, daB die Landessynode aus 18
vom Erweiterten Evangelischen Oberkirchenrat zu
berufenden Mitgliedern, dazu aus dem Landes-
bischof als Vorsitzenden und einem Fakultatsmit-
glied bestehen sollte. Die Landessynode sollte ihre
Willensmeinung in briiderlicher Aussprache er-
arbeiten, kommt eine Einigung nicht zustande, so
sollte ,die Kirchenbehérde die Stimmen wégen”.
Diese Synode wurde dann ausschlieBlich aus DC-
Mitgliedern gebildet und hat am 14. Juli 1934 dieses
Gesetz und das Eingliederungsgesetz angenommen.
Das war die einzige Tagung, die diese Synode er-
lebte.

Es braucht wohl nicht gesagt zu werden, daB das,
was hier geschah, reine Willkiir war und mit Recht
oder Kirche nichts mehr zu tun hatte. Man kann mit
Grund fragen, warum haben die Ménner, die dieses
Unrecht doch sahen, ihre Amter nicht niedergelegt?
Es soll hier nichts entschuldigt werden. Diese Man-
ner waren Leute, die ihr Leben in den Dienst der
Kirche Jesu Christi gestellt hatten und die der Mei-
nung waren, daB, wenn sie gehen, die Badische
Kirche restlos unter Deutsch-christlicher Herrschaft
geraten wiirde. DaB auch menschliche Unzulanglich-
keiten und Schwdchen mitgespielt haben, ist sicher.

Das Unrecht, das hier und anderorts sich abspielte,
war so handgreiflich, daB nach Versagen der Ein-
gliederung in Wiirttemberg und Bayern weithin die
rechtliche Unhaltbarkeit der Eingliederung erkannt
wurde.

Hier sei an die zweite Bekenntnissynode in Ber-
lin-Dahlem (Oktober 1934) und an die Einrich-
tung der Vorldufigen Kirchenleitung
(VKL) November 1934 erinnert.

Es kam allenthalben zu Ausgliederungen. Zum
BuBitag 1934 erkldrte der Landesbischof bei grund-
sitzlichem Festhalten an der DEK, ,die Badische
Landeskirche bis auf weiteres von der derzeitigen
Reichskirchenleitung frei zu machen, da sie in weite-
sten Kreisen die Autoritit verloren und deshalb
auch eine Befriedung der DEK nicht mehr zu er-
warten sei”. Die Gesetze vom Juli iiber Verfas-
sungsdnderung und Eingliederung wurden als nicht
mehr verpflichtend erkldrt und deshalb aufgehoben.
Die Zustdndigkeit des Erweiterten Evangelischen
Oberkirchenrats wurde auf den Oberkirchenrat iiber-
tragen.

Zu 3. Das Durcheinander und Gegeneinander in
der DEK wurde vor allem von den Deutschen Chri-
sten her geschiirt, so daB der Staat glaubte, ein-

greifen zu miissen. Dies geschah zuerst durch das
Gesetz liber das BeschluBverfahren vom
Juni 1935, durch das der Evangelischen Kirche der
Rechtsweg vor den ordentlichen Gerichten verlegt
wurde. Hier wurde die Gesetzgebung dazu miB-
braucht, ein nicht mehr zu iiberbietendes Unrecht
als Recht erscheinen zu lassen.

Weiterhin erging das Gesetz zur Sicherung der
DEK vom September 1935, In der ausfiihrlichen
Praambel dieses Sicherungsgesetzes be-
zeichnet sich die Reichsregierung als ,Treuhédnder”,
der sich berufen fiihlt, in der DEK die Ordnung wie-
der herzustellen, bis diese Kirche in voller Freiheit
das selbst wieder kann. Das Gesetz erméchtigt den
Reichskirchenminister, zu diesem Zweck in der DEK
und in den Landeskirchen Ausschiisse einzusetzen.
Solche Ausschiisse, deren es in der Folgezeit mehrere
gegeben hat, ,leiten und vertreten” die betr. Kirche.
Von besonderer Bedeutung war die Einsetzung des
Reichskirchenausschusses unter Generalsuperinten-
dentDr.Z&611lner, weil dadurch der Reichsbischof
Miiller ausgeschaltet wurde. Der Badische Evan-
gelische Oberkirchenrat stand mit anderen Landes-
kirchen positiv zu diesem AusschuB. Der radikale
Fliigel der BK und die DC Thiiringer Pragung leiste-
ten Widerstand.

Da wir eine Synode nicht mehr hatten, konnte
ein, dem geltenden Kirchensteuerrecht entsprechen-
der Voranschlag nicht verabschiedet werden. Wir
wandten uns deshalb an den RKA dafiir einzutreten,
daB der Evangelische Oberkirchenrat fiir diesen
Rechtsakt von der Rgierung fiir zustdndig erklart
wiirde. Das war vielleicht etwas zu kithn. Am 19,
Mai 1936 erschien eine Abordnung des RKA, um zu
priifen, ob bei uns ebenfalls ein LKA einzusetzen
wire. Der Evangelische Oberkirchenrat, vor allem
sein Rechtsreferent, wurden von allen Seiten mit
Ausnahme der badischen BK hart verklagt. Ein Aus-
schufl ist aber zur Enttduschung der DC nicht ein-
gesetzt worden.

Der RKA wurde um seines sachlichen und un-
erschrockenen Wirkens willen, je lidnger je mehr,
von der DC aber auch von der Partei angefochten
und vom Reichskirchenministerium in Stiche gelas-
sen. Da wo er hitte handeln und reden miissen und
wollen, wurde seinen Vertretern Reise- und Rede-
verbot auferlegt, so daB '‘er Anfang Februar 1937
seine Tatigkeit einstellen muBte. (Vgl. Verlaut-
barung des Ausschusses im Bad. GVBlatt 1937, S.9.)

Darauf erlieB Hitler im Reichsgesetzblatt einen
ErlaB vom 15, Februar 1937, daB die DEK nach ,eige-
ner Bestimmung des Kirchenvolkes sich selbst die
neue Verfassung geben sollte”. Der Reichskirchen-
minister sollte die Wahl vorbereiten. Es war wohl
die tiefste Erregung, die bisher durch die Gemeinde
ging, denn man fiihlte, daB jetzt ein Generalangriff
auf die Evangelische Kirche vorbereitet wird. Der
Landesbischof bat alle Gemeinden, daB in jedem
Gottesdienst um Gottes Beistand fiir die Kirche ge-
betet werde, und dies ist mit groBer Hingabe auch
geschehen. Hier kann auf Einzelnes, auf die erhdhte
Tatigkeit der Gestapo mit Verboten, Beschlagnah-
men usw. nicht eingegangen werden. Auch nicht




Erste Sitzung 23

darauf, daB wéhrend des Jahres 1937 fiinf weitere
DVO zu dem Sicherungsgesetz mit einschneidenden
Wirkungen fiir Reichs- und Landeskirchen erschienen
sind. Zu der Volksabstimmung aber ist es nicht ge-
kommen. Man kann allerlei Erwdgungen dariiber
anstellen, im Glauben darf man Gottes gnédige Fiih-
rung sehen.

Das Jahr 1937 hat noch weitere heikle Situationen
gebracht. Der Arier-Paragraph des staat-
lichen Gesetzes, die Wiederherstellung des Berufs-
beamtentums betr. vom 7. April 1933, der fiir den
kirchlichen Bereich jetzt zur Diskussion kam, hat
fiir die badischen Pfarrer nie gegolten.

Fir die kirchlichen Beamten galt von
jeher das staatliche Beamtenrecht. Das im Januar
1937 erschienene deutsche Beamtengesetz (DBG)
sollte ein neues Beamtentum durch die unbedingte
Bindung des Beamten an den Fiihrer schaffen. Sollte
dieses DBG nun auch fiir die badischen kirchlichen
Beamten gelten, so mubite durch kirchliches Gesetz
ausgesprochen werden, daBl ,die Pflichten der Kir-
chenbeamten bestimmt sind durch den Auftrag, den
die Kirche von ihrem Herrn erhalten hat" (KGes.
vom 22, Juni 1937).

Der Lutherrat riet dringend im kirchlichen Bereich
den Treueid auf den Fiihrer durchzufiihren, weil
sonst die Gefahr bestiinde, daB die Kirche vollig aus
dem Religionsunterricht der Schulen hinausgedrangt
wiirde. Nachdem die Bayrische und die Wiirttem-
bergische Kirche eine solche Eidesabnahme in die
Wege geleitet hatte, geschah dies auch bei uns. Der
Schworende leistete den Eid ,gebunden an sein
Ordinationsgeliibde”.

SchlieBlich wurde auch dafiir Vorsorge getroffen,
daB bei etwaiger Vakanz des bischoflichen Amtes
ein Wahlkollegium vorhanden sei.

Zu 4. Der fortgesetzte Widerstand der Kirche lie
die Gegenkrifte bei den Deutschen Christen und in
der Ministerialblirokratie zu einem neuen Schlag
ausholen. Nach der 15. DVO ,sind in allen Landes-
kirchen Finanz abteilungen einzurichten”.
So geschah dies auch bei uns Ende Mai 1938. Da-
durch, daB damit die gesamte kirchliche Vermégens-
verwaltung an diese, allein staatlicher Weisung
unterstellten Behorde, iiberging, war die Kirchen-
leitung in zwei Teile getrennt, von denen derjenige
fiir ,Bekenntnis und Kultus" {ibriggebliebene Ober-
kirchenrat in stdrkster Abhédngigkeit zur Finanz-
abteilung geriet. Jede seiner VerwaltungsmaBnah-
men, die Geld kostete, bedurfte der Genehmigung
der Finanzabteilung. Wir wiirden Stunden brauchen,
wollten wir im Einzelnen die tédglichen Auseinander-
setzungen zwischen Evangelischem Oberkirchenrat
und Finanzabteilung auch nur anndhernd schildern,
Man scheute auch nicht vor Schikanen und politi-
schen Verunglimpfungen zuriicdk, in der Hoffnung,
daB schlieflich der Landesbischof mit den Ober-
kirchenrdten doch zuriicktreten wiirde. Deren letzte
Zielsetzung war aber, die Landeskirche nicht in die
Hénde der Deutschen Christen fallen zu lassen. Es
wurde alles versucht, um den Evangelischen Ober-
kirchenrat miirbe zu machen. Nachdem der Vor-
sitzende, ein Bilirgermeister, eingezogen wurde, be-

stellte das Reichskirchenministerium als Vorsitzen-
den einen aus der Kirche ausgetretenen Arzt und
Apfelsaftfabrikanten. Die Finanzabteilung legte es
schlieBlich darauf ab, bestimmenden Einfluf auch
auf die Pfarrstellenbesetzung zu erlangen, wahr-
scheinlich um der Nationalkirchlichen Einung Deut-
scher Christen eine Hilfsstellung zu geben. Es zeigt
die Instinktlosigkeit der Finanzabteilung, daB sie
noch Mitte 1944 entsprechende Gesetzesentwiirfe be-
handelte, die dann allerdings nicht mehr zur Ver-
kiindigung kamen. Nach sieben Jahren, 1945 mit
dem Ende des Dritten Reiches, war auch die Finanz-
abteilung zu Ende. Sie hat uns nichts erspart, wir
haben ihr auch nichts geschenkt,

Dieser Zeitabschnitt hat kirchenrechtlich dreierlei
gelehrt.

1. Die Folgen eines falschen Rechtsbegriffs.

Das Dritte Reich war der Meinung, daf nur der
Staat Recht setzen und andere dies nur mit seiner
Zustimmung und Anerkennung tun koénnen. Recht
war fiir es, was der Staat in seinen Gesetzen als
Recht ausgesprochen und was nur er schlieBlich
mit Drohung und Gewalt verwirklichen konnte. Das
Ziel aller Rechtsetzung war die Verwirklichung der
nationalsozialistischen Weltanschauung als die un-
erldBliche Grundlage seines Reiches. Das nennt man
Rechtspositivismus, der bereits im 19. Jahrhundert
seine Wurzeln hatte und an dem R. Sohm nicht un-
schuldig ist.

Demgegeniiber wurde klar, daB das Recht eine
allem Humanen unabdingbare Komponente ist. Das
Recht ist eine, der menschlichen Existenz notwendig
mitgegebene Ordnungskategorie fiir ihr soziales
Dasein, ausgerichtet auf Gerechtigkeit. Als Christen
konnen wir etwa mit dem 99. Psalm sagen: ,Im
Reiche dieses Konigs hat man das Recht lieb" oder
in einer anderen Ubersetzung: ,Der Kénig, der das
Recht lieb hat”.

Es ist deshalb nicht in das Belieben der Menschen
gesetzt, ob und zu welchen Zwedken sie das Recht
in Anspruch nehmen wollen. Der Mensch hat das
zu tun, wenn er, was seiner Humanitas entspricht,
Gerechtigkeit verwirklichen will. Dies geschieht
nicht, wenn der Staat die Kirche fiir die Verwirk-
lichung achristlicher Ziele einspannen will, wie es
geschehen ist und wodurch die Unordnung in der
Kirche hervorgebracht wurde.

2. Das Zweite ist das Auseinandertrennen der
Kirche in zwei Teile, eine Betrachtungsweise, die,
wie oben angedeutet, ebenfalls schon lange im Wer-
den war. Die Kirche Jesu Christi und ihre Erschei-
nung in dieser Welt sind zwar nicht identisch, aber
eine unauflésliche Einheit. Man kann
nicht scheiden zwischen ,Bekenntnis und Kultus”
einerseits und kirchlicher Verwaltung andererseits
und diese ohne jene von einer beliebigen Stelle her
verrichten lassen. Beide kénnen nur als ein e Ein-
heit geleitet werden und ihre Leitung kann nur als
einen Dienst unter dem einen Herrn der Kirche ge-
staltet sein. Und das heiBt, der Auftrag, Gottes Wort
zu verkiindigen, ist der Mittelpunkt von dem aus
alles kirchenrechtliche Handeln auszurichten ist.




24 Erste Sitzung

3. Und noch ein Drittes. In all den Gebetsstunden,
Andachten, Gottesdiensten, in denen die Christen
in ihrer Bedrdngnis zusammengefiihrt wurden, ha-
ben sie erfahren, daB die Kirche nicht zuerst ein
statisches Gebilde, eine Institution ist, sondern min-
destens zugleich Bewegung, Aktus. Kirchenrecht ist
liturgisches Recht, ist bekennendes Recht.

C. Der Ubergang in den dritten Zeitabschnitt von
1945 bis heute war ein anderer als 1918, Dort muBte
das deutsche Volk eine Staatlichkeit verlassen, mit
der es weithin im Gemiit verbunden war und kam
unter eine demokratische Verfassung, die einen per-
sonlichen Einsatz erfordert, der ihm ungewohnt er-
schien,

1945 verlieB das deutsche Volk einen ,Staat”, der
nur noch Gewaltherrschaft und Rechtlosigkeit war
und zuletzt unermeBliche Opfer an Gut und Blut ge-
fordert hat und trat hinaus in ein staatliches Nichts.
Es gab kein Reich mit einer Regierung mehr. Die
allernotwendigste Ordnung hielten die vier Be-
satzungsmachte aufrecht. Wohl alle Sozialgebilde
waren zerstort oder angeschlagen. Die Kirche, die
1918 einen miiden Weg hinter sich hatte, lernte nach
1933 etwas davon, was die Welt, die ja Gott nicht
kennt, ist. Sie war, wenn auch mehr oder weniger
in Unordnung, erhalten geblieben, was sicherlich
ihr Verdienst nicht ist. Die Menschen haben an ihr
etwas erfahren von der Ohnmacht staatlicher Macht
und von der Macht der Ohnmacht Christi.. Und das
erleichterte der Kirche das Weiterwandern auf ihrem
Weg.

Dazu muBte sie sich auch duBerlich wieder in Form
bringen, denn sie hat ja, wie wir gesehen haben,
gelernt, daB, im Glauben gesehen, die verfafite
Kirche und die Kirche Jesu Christi eine Einheit
sind. Mit einem Wort des Landesbischofs (VBI. 1945,
S.1) dokumentiert sich der Wiederaufbau. Neben
dem Evangelischen Oberkirchenrat wird durch Ge-
setz vom 3. Juli 1945 wieder ein Erweiterter Evan-
gelischer Oberkirchenrat eingesetzt und diesem,
durch Gesetz vom 23. August 1945 die Méglichkeit
der Bildung einer vorlaufigen Landessynode gegeben,
die in Bretten im November 1945 und im September
1946 getagt hat. Sie wihlte bei der ersten Tagung
Pfarrer Julius Bender zum Landesbischof, nach-
dem Landesbischof D. Kiihlewein um seine Zurruhe-
setzung gebeten hatte. Hier ist auferdem noch von
Bedeutung der ErlaB des Gesetzes iiber die Kreis-
dekane, die jetzigen Prélaten. Landesbischof Bender
hat Ende Februar 1946 sein Amt angetreten.

Die Aufgabe der zweiten Tagung war die Schaf-
fung eines Wahlgesetzes (Gesetz vom 27. September
1946). Das Gesetz konnte sich nicht damit begniigen,
nur ein Wahlverfahren zu regeln, sondern mufte
eine Reihe von materiellen kirchenrechtlichen Ord-
nungsaussagen machen, welche entgegen der Ver-
fassung von 1919 als notwendig erkannt waren.
Ausgegangen wird vom Altestenamt und seinen
Pflichten. Die Wahl ist ,ein Dienst an der Gemeinde
im Gehorsam gegen den alleinigen Herrn der Kirche
Jesus Christus” (§ 3, Abs.1 WO). Die Aufnahme
in die Wahlerliste setzt Anmeldung voraus, eine
Bestimmung, die seither viel angefochten worden

ist. Aus den durch Gemeindewahl gebildeten Gre-
mien gehen die Bezirksynoden und aus ihnen die
Landessynode hervor, alles nach dem Grundsatz
der Mehrheitswahl. Nach AbschluB der Grundord-
nung (GO) konnte sich die Wahlordnung wesentlich
auf das Wahlverfahren beschrinken, da die mate-
riellen Vorsciriften in die Grundordnung iiber-
nommen wurden.

Einen rechtlich einigermaBen einwandfreien Uber-
gang, wie er 1945 nétig war, zu finden, ist eine ju-
ristisch heikle Aufgabe. Thre Lésung ist hier még-
lich gewesen dank des Verstdndnisses der Gemein-
den, der Pfarrerschaft und der Synode. Anderwirts
hat es hier mehr Schwierigkeiten gegeben.

Die Hauptaufgabe der jetzt ordnungsmaiBig ge-
wahlten Landessynode war die Schaffung einer
neuen Rechtsgestalt der Landeskirche nach den Er-
kenntnissen vom Wesen der Kirche, wie es oben
umrissen ist. Das geschah mit entsprechenden Vor-
arbeiten durch den Kleinen Verfassungsausschuf
in den Jahren von 1948 bis 1958. Selbstverstdndlich
ist zugleich auch vieles andere zum Nutzen des
kirchlichen Dienstes geschehen, was vielleicht noch
wichtiger war, auf das wir hier aber nicht eingehen
wollen, z. B. die Schaffung eines neuen Gesang-
buches.

Lassen Sie vor uns einige Grundlinien der Grund-
ordnung sichtbar werden.

Die Prdambel umgrenzt das Bekenntnis der Lan-
deskirche und stellt als Teil eines Gesetzes damit
den Bekenntnisstand fest, d. h. die rechtliche Identi-
fikation der Landeskirche, die sich nun ,Evange-
lische Landeskirche in Baden” nennt,

In dem verbindenden Glied zwischen Prdambel
und eigentlichem Gesetzestext ist das Recht als
allein im Dienste der Verkiindigung stehend gekenn-
zeichnet. Damit ist zusammen zu sehen § 98, Abs. 2
GO, wo fiir die Leitung der Landeskirche ausge-
sprochen wird, daB sie ,geistlich und rechtlich in
unaufgebbarer Einheit” erfolgt.

§ 1 GO unternimmt es, das Wesen der Kirche und
damit auch der Landeskirche zu umschreiben, ein
Versuch, der neu war und bescheiden ist, aber doch
zum Ausdruck bringt die Einheit von der Kirche
Jesu Christi und der Landeskirche, letztlich erfahr-
bar nur im Glauben.

In diesem Zusammenhang steht auch § 9, Abs. 1
GO. der besagt: ,Gemeinde ist da, wo evangelische
Christen sich um Gottes Wort versammeln.” Das
ist die Kirche in actu und zeigt sich als Kirche in statu
deutlich in der Pfarrgemeinde, die neu ein-
gefiihrt ist. Hier ist zugleich ein Versuch gemacht,
die GroBgemeinde aufzuteilen, ein Versuch, um den
sich die Landeskirche schon seit Jahrzehnten be-
miiht hat. Die Pfarrgemeinde ist die durch das
Wort zusammengeschlossene Gemeinschaft, also die
e in e m Pfarrer, e i n e r Predigtstelle zugewiesenen
Kirchenglieder (§ 10 GO).

Erst dann wird von der Kirchengemeinde als
Korperschaft des offentlichen Rechts gesprochen
(§ 26ff. GO): Steht die Pfarrgemeinde im Gefiige
einer Kirchengemeinde (geteilte Gemeinde), so hat
sie ihren eigenen Altestenkreis; steht sie nicht in




Erste Sitzung 25

einem solchen Gefiige, dann ist sie eine Kirchen-
gemeinde,

Dem Altestenamt ist eine Wirksamkeit iiber
ausschlieBliche Verwaltungs- und Vertretungsfunk-
tionen hinaus eingerdumt (§ 12ff. GO).

Eine weitere Polaritdt tritt uns entgegen in dem
Verhiéltnis von Pfarrer und Pfarramt einer-
seits und Gemeinde andrerseits. Das Pfarramt
umschlieBt das von Gott gesetzte Predigtamt einer-
seits (jus divinum) und die Aufgaben der Gemeinde-
verwaltung andererseits (jus humanum). Weil es
keine Gemeinde theologisch und rechtlich ohne die
Verkiindigung gibt und keine Verkiindigung ohne
die horende und glaubende Gemeinde, sind beide,
Gemeinde und Amt, unaufloslich verbunden. Alle
Parallelen des sikularen Amtsrechts sind hier grund-
sdtzlich fehl am Platze. Alles, was in diesem Zu-
sammenhang ilber das Pfarrerdienstrecht,
das in einem besonderen Gesetz vom 2. 5. 1962 ge-
regelt ist, zu sagen ware, muB hier iibergangen wer-
den. Ebenso lassen wir den Kirchenbezirk,
der jetzt Gegenstand von Beratungen stédrkeren
Strukturwandels ist, beiseite und bemerken nur, daB
§ 71 GO dem Kirchenbezirk Rechtssubjektivitdt zu-
spricht, ebenfalls ein Novum, das die Staatsregierung
erst nach Anerkennung durch sie billigte und das den
Anfang fiir einen weiteren Ausbau des Kirchenbe-
zirks ermdoglicht.

DieLandeskirche, die nicht, wie man frither
sagte, die Summe der Kirchengemeinden ist, sondern
die sich in ihnen aufbaut (§ 1 GO), stellt abermals
ein Geflige dar, das mit einem Hinweis auf Staat
und biirgerliche Gemeinden keine addquate Um-
schreibung findet.

Ihre Leitun g ist eine einheitliche, die sich her-
kommlich gliedert in Landessynode, Bischof und
Konsistorium, wobei zwischen erster und letzter
Stelle ein SynodalausschuB (Landeskirchenrat) not-
wendig ist. Hier treten vor uns im evangelischen
Kirchenrecht noch nicht restlos geléste Fragen auf.
Aber soviel kann die Grundordnung doch aussagen.

a) Die Landessynode wird als ,Versammlung” be-
zeichnet (§ 91 GO). Das soll ein Hinweis auf Artikel
VII CA sein, wonach die Kirche ist ,die Versamm-
lung (Congregatio) aller Glaubigen". So ist die Lan-
dessynode selbst Gemeinde, e i n e Darstellung der
Kirche, Sie ist also nicht Vertretung des Kirchen-
volkes (Kirchenparlament) sondern eine zu beson-
deren Diensten herausgestellte Reprédsentation der
Kirche. Noch bestehende Ungeldstheiten kénnen
auch bei Kirchenreformen nicht behoben werden
durch Leihgaben aus sdkularem, insbesondere staat-
lichem Recht.

b) Das Bischofsamt ist seinem Wesen nach
Predigtamt wie das Pfarramt, nur ausgerichtet, wie
die Sache es erfordert, mit besonderen Dienstpflich-
ten (§ 101ff. GO). Im Predigtamt ruht das bischof-
liche Amt wie das Gemeindepfarramt auf gottlichem
Recht. Andere Zusténdigkeiten gelten wie beim
Pfarramt allein nach menschlichem Recht.

c¢)DerOberkirchenratist keine ,Behérde”.
Nachdem das landesherrliche Kirchenregiment 50
Jahre nicht mehr besteht, wére es an der Zeit, den

Oberkirchenrat als ,groBherzogliche Behérde" aus
dem Geddchtnis zu l6schen. Er ist auch eine ,Ver-
sammlung”, e in e Darstellung der Kirche, dem die
Aufgabe zufallt, die tdglich auftretenden Arbeiten
zu tun im Gebet zum und unter der Hilfe des Hei-
ligen Geistes, wie es fiir die Landessynode und den
Landesbischof gilt,

Von dem vielen, was noch zu sagen wiére iiber
kirchliche Gesetzgebung und Gesetze, iiber kirch-
liche Rechtssprechung und Vermégensverwaltung,
viele Gebiete, die aber alle eigengeartet geordnet-
und gehandhabt werden miissen, sei hier noch auf
die Frage ,Volkskirche — Freiwillig-
keitskirche" hingewiesen. Auch hier obwaltet
eine Spannung, die aber nicht dadurch gelést wer-
den kann, daB man die Kirche unter das Vereins-
recht einreiht und fiir die biblische Aussage, wonach
sie Stiftung Gottes ist, wonach sie Leib Jesu Christi
darstellt, kein Verstdndnis hat. Das ist in den
Steuerprozessen durch das Bundesverfassungs-
gericht geschehen und deshalb halten wir auch die
Urteile entgegen der herrschenden Meinung fiir
fragwiirdig.

Von der Deutschen Evangelischen
Kirche (DEK) war nichts mehr als die Kirchen-
kanzlei iibriggeblieben. Es muBte also nach 1945
eine Neuordnung erfolgen. Schon Ende August 1945
ging man auf einer Versammlung in Treysa ans
Werk, wo auch das Hilfswerk der EKD unter mabB-
geblichem EinfluB von Gerstenmeier ins Leben ge-
rufen wurde. Nach vielen Schwierigkeiten verab-
schiedete 1948 eine dazu eingesetzte Synode die
Grundordnung der Evangelischen
Kirche in Deutschland (EKD), die im De-
zember 1948 in Kraft gesetzt wurde. Der Zusammen-
schluB der deutschen Landeskirchen hat immer wie-
der seine Hemmung in der konfessionellen Gespal-
tenheit des deutschen Protestantismus gefunden.
Dazu kommt aber noch ein Erbe des landesherr-
lichen Kirchenregiments, durch das die einzelnen
Territorialkirchen an die Gebiete der jeweiligen
Obrigkeit gebunden wurden und damit eine Auf-
teilung nach dynastischen Gesichtspunkten erfolgt
ist. Die dadurch in 400 Jahren begriindete Tradition
wirkt heute noch zum Teil hemmend nach und muf
zu Lasten des landesherrlichen Kirchenregiments
gebucht werden.

Ein Schwerpunkt der lehrmé@Bigen Trennung war
von jeher die Abendmahlslehre. Die Arnolds-
hainerAbendmahlsthesen von 1957 ver-
suchen in den hier bestehenden Differenzen, an
denen der ZusammenschluB der EKD fast gescheitert
wire, einen Schritt zum gegenseitigen Verstdndnis
zu tun. Mit starkem Einsatz von seiten unserer
Landeskirche ist in den letzten Jahren von einer
Reihe Gliedkirchen die offene Abendmahlsgemein-
schaft eingerdumt worden, wenn sie bis jetzt auch
in der Grundordnung der EKD noch nicht verbrieft
ist.

Es kann des landesherrlichen Kirchenregiments
nicht gedacht werden, ohne das heutige Verhdltnis
von Staat und Kirche wenigstens zu beriihren. Das
Bild ist zwiespaltig. Es gilt das Weimarer kirchen-




26 Erste Sitzung

politische System, wobei durch die grundlegenden
politischen Verdnderungen auch die verfassungs-
rechtlichen und vertraglichen Bestimmungen bei
Aufrechterhaltung des Textes einen neuen Sinn-
gehalt bekommen haben. Aber das ist nicht unbe-
stritten. In der Staatsrechtslehre werden hier auch
andere Stimemn laut, die allein eine Trennung als
richtige Auslegqung der fraglichen Verfassungsbe-
stimmungen ansehen. Dem ist allerdings in der neu-
sten Zeit von Martin Heckel und Alexander
Hollerbach, zwei fundierten Juristen, begriin-
'det widersprochen worden. Hier ist Vieles im FluB
und bedarf der sorgsamsten Beobachtung und recht-
lichen Forschung,

Wie mag unsere Kirche in weiteren 50 Jahren
aussehen? Das Wirtschaftswunder, der Wohlstands-
staat, der fast zum Wohlfahrtsstaat geworden ist,
der umwailzende Fortschritt der Naturwissenschaften
und der damit bedingte technisch-industrielle Auf-
schwung haben Viele die Lehren des Jahres 1945
vergessen lassen, und bei ihnen die Meinung ge-
wedkt, da man doch ganz gut auch ohne Gott leben
kann. Eine weithin bestehende Gleichgiiltigkeit
gegeniiber allem Transzendenten stellt die kirch-
liche Verkiindigung vor schwierige Aufgabe, Wird
die Kirche dem gewachsen sein? Man hat gesagt,
die Zukunft der Kirche hdngt von der Kirche der
Zukunft ab, Nun, diese Kirche war, ist und wird sein
die Kirche Jesu Christi oder sie wird nicht mehr
sein,

Dieser Kirche Jesu Christi und damit auch unserer
Landeskirche ist dreierlei geschenkt, womit sie auch
in der Zukunft bestehen wird.

Die Kirche Jesu Christi und unsere Kirche hat
einen Herrn, der gesagt hat: ,Mir ist gegeben alle
Gewalt im Himmel und auf Erden” und ihr in Wort
und Sakrament begegnet.

Die Kirche Jesu Christi und unsere Kirche hat eine
Hoffnung und kennt eine Freiheit, welche die Welt
nicht kennt, weil sie Gott nicht kennt.

Die Kirche Jesu Christi und unsere Kirche tut
etwas, was in der Welt sonst niemand tut; sie betet
und breitet alle Not vor ihrem Herrn aus, sie betet
fiir Frieden und Gerechtigkeit und daB der Herr uns
im rechten Glauben erhalten mdge. Sie betet, daB
sein Reich kommen mdége. Ja, Herr Jesus, komme
baldl

Prédsident Dr. Angelberger: Sehr geehrter Herr
Oberkirchenrat! Unser aufrichtiger Dank ist duch
den starken Beifall als Anerkennungs- und Dankes-
kundgebung zum Ausdruck gebracht worden. Lieber
Herr Oberkirchenrat D, Friedrich, Sie haben uns
nicht nur einen geschichtlichen Riick- und Uberblidck
der letzten fiinfzig Jahre geschenkt, Sie haben uns
vielmehr durch diese fiinf Jahrzehnte der Geschichte
unserer badischen Landeskirche hindurchgefiihrt und
dies nicht als Professor und Vortragender, sondern
als Kenner und Praktiker, der nicht nur diese Zeit-
spanne selbst unmittelbar miterlebt, sondern der sie
in vielen Dingen entscheidend mitgestaltet hat. Wir
danken Ihnen von ganzem Herzen fiir diesen Le-
bensbericht, den Sie im Riickblick fiir uns alle in
duBerst lebendiger Art und in vortrefflicher Weise

sowie in wohlbekannter Frische gegeben haben. Sie
haben uns mit diesen Ausfiihrungen zugleich mit
Ihrem Ausblick sehr viel geschenkt, und hierfiir
sagen wir mit allen guten Wiinschen fiir Sie mit
ihrer lieben Frau, die zu unserer groBen Freude
unter uns weilt, nochmals von ganzem Herzen auf-
richtigen Dank. (Allgemeiner groBer Beifalll)

Nach Beendigung dieses vortrefflichen Referats
unseres guten und lieben Oberkirchenrats D, Fried-
rich lasse ich jetzt die Mittagspause eintreten bis
15.30 Uhr,

— Mittagspause —

Pridsident Dr. Angelberger: Wir setzen unsere
Tagesordnung fort mit Punkt

X

Hier moéchte ich zundchst unserer Freude Ausdruck
verleihen, daB Sie, Herr Oberkirchenrat Roos und
Herr Bundesrichter Dr. Simon zu uns gekommen
sind (Beifalll), um den erbetenen Bericht zu er-
statten.

Ich darf weiter eine erfreuliche Mitteilung daran
ankniipfen. Beide Herren sind zwar &duBerst ein-
gespannt, ihre Zeit ist sehr eingeschriankt, denn sie
miissen morgen beide in Arnoldshain wieder titig

‘sein. Aber sie haben sich liebenswiirdigerweise be-

reit erkldart, nach Beendigung der beiden Berichte
noch dreiiig Minuten zur Beantwortung von Fragen
zur Verfiigung zu stehen. Nehmen Sie also, bitte,
die Gelegenheit wahr, die entsprechenden Fragen
aufzuzeichnen, damit nachher das Fragespiel, wenn
ich so sagen darf, flott vonstatten gehen kann; denn
wir kénnen nicht zeitlich irgendetwas noch anhdngen
an die vorgesehene Zeitspanne.

Nun darf ich Sie, Herr Oberkirchenrat, als ersten
bitten.

Oberkirchenrat Roos: Herr Synodalprasident! Herr
Landesbischof! Hohe Synodel

I. Die 6kumenische Situation.

Dr. Visser't Hooft, der auf der vierten Vollver-
sammlung des Weltrates der Kirchen in Uppsala
zum Ehrenprésidenten gewdhlt wurde, hat kiirzlich
seine Beurteilung dieser dkumenischen Begegnung
mit folgenden Worten zum Ausdruck gebracht: ,Ich
mub offen sagen, daB ich nach Uppsala mit geringen
Erwartungen und mit einem Gefiihl der Beunruhi-
gung ging; denn ich glaube, wir leben in einer kri-
tischen Zeit der 6kumenischen Bewegung, in einer
ausnahmsweise schwierigen Situation der Kirchen-
geschichte. Wir durchleben eine Zeit, in der es so
viele Konflikte geben muB, und wir haben auch in
der Kirche viele divergierende Meinungen. Ist es
deshalb noch maglich, in einer Versammlung mit
Weltcharakter irgendetwas zu erreichen, damit eine
konvergierende Entwicklung erfolgen kann?* Und
er fahrt fort: ,Ich bin mit Dankbarkeit aus Uppsala
zuriickgekehrt. Was in den meisten vorhergegan-
genen Versammlungen geschah, ist auch in Uppsala
geschehen. Wir haben das BewubBtsein geschenkt
bekommen, daB wir zusamemngehéren. Natiirlich




Erste Sitzung 27

gibt es groBe Unterschiede, aber wir sind eine groBe
Bewegung mit einer gemeinsamen Aufgabe, Ich kann
es auch anders sagen: Es hat dasselbe stattgefunden
wie in anderen Vollversammlungen. Der Heilige
Geist hat wirklich in Uppsala etwas an uns getan.
Er hat uns eine neue Mdglichkeit gegeben, mit-
einander vorwérts zu gehen. Wir miissen die Gabe
der Einheit immer wieder neu empfangen, um mit-
einander vorwirts gehen zu kénnen.”

Wir alle, die wir das Vorrecht hatten, an diesem
bedeutsamen Ereignis der Kirchenkonferenz teil-
zunehmen, héren aufmerksam und mit groBer Zu-
stimmung das Urteil eines erfahrenen und alten
Pioniers der kumenischen Bewegung. Es kann ja
auch gar nicht anders sein, daB das okumenische
Gesprédch und die Chancen gemeinsamen Handelns
um so schwieriger werden, je mehr verschieden-
artige Kirchen und Glaubensgemeinschaften sich auf
der Plattform des OUkumenischen Rates begegnen.
Nur einige allgemeine kurze Bemerkungen sollen
die neue G6kumenische Situation verdeutlichen, wie
sie in Uppsala sichtbar wurde.

1. Da waren neue Elemente der Zusammensetzung
der Vollversammlung. Zum ersten Male gab es eine
addquate Vertretung der orthodoxen Kirchen. Frii-
her war nur der griechisch-sprechende Teil der
Orthodoxen vertreten. Jetzt waren sie alle da. Das
Gesprich innerhalb der Orthodoxie ist schon schwie-
rig. Aber das Gespréch der iibrigen Christenheit mit
der Orthodoxie ist noch viel schwieriger, weil es
erstens fast tausend Jahre abgebrochen war und
weil zweitens die meisten orthodoxen Kirchen in
einer ganz anderen Welt leben; die meisten in
Gesellschaftssystemen, die wvom marxistisch-leni-
nistischen Kommunismus bestimmt werden. Katho-
liken und Protestanten hatten sich wohl kaum je so
auseinandergelebt, weil sie immer miteinander ge-
stritten haben und dabei eine gemeinsame Termino-
logie entwickelten. Darum war das Gesprédch und
ist das Gesprédch mit den Ostkirchen in Uppsala sehr
schwierig gewesen. Sie haben es mit uns sehr schwer
gehabt. Aber trotz der Schwierigkeiten mufl es als
etwas GroBes herausgestellt werden, daB die Ortho-
doxen in Uppsala so aufgeschlossen teilnahmen,
ihre sonstige Distanzierung aufgaben und dort ihre
Anmerkungen anbrachten, wo sie die 6kumenische
Bewegung zu stark sich mit den westlichen Proble-
men beschéftigt glaubten. Sie haben oft eine andere
theologische Auffassung vertreten, besonders auch
eine andere theologische Sprache gesprochen. Sie
haben uns auf den betenden Charakter ihrer Kirche
aufmerksam gemacht und gemeint, daB der betende
Charakter iiberhaupt d e r Charakter der Kirche sei.
Aber sie haben wertvolle theologische Beitridge ge-
liefert, die auch die westliche Theologie befruchten
konnten. Nach meiner Meniung (und nicht nur nach
meiner Meinung) war der Beitrag des Bischofs Ig-
natius von Latakia zum Hauptthema von Uppsala:
.Siehe, ich mache alles neu”, nicht nur eine beacht-
liche kritische Auseinandersetzung mit der west-
lichen Theologie, sondern eine griindliche theolo-
gische Arbeit, die fiir die ganze Christenheit frucht-
bar gemacht werden sollte.

2. In Uppsala sind auch die Vertreter der dritten
Welt: Asiaten, Afrikaner und Lateinamerikaner viel
starker als sonst in Erscheinung getreten, Sie waren
kein Anhdngsel mehr, sondern erhoben kriftig ihre
Stimme. Wenn auch die Rassenfrage nicht auf der
Tagesordnung stand, spielte sie doch eine wichtige
Rolle, nicht zuletzt durch die aggressive Anklage-
rede des amerikanischen Negerschriftstellers James
Baldwin iiber ,WeiBer Rassismus oder Weltgemein-
schaft”. Leider ist nur sporatisch eine Entwicklung
deutlich geworden, die sich in Neu-Delhi angekiin-
digt hatte, daB némlich diese dritte Welt auch auf
dem Wege ist, eine eigenstdndige Theologie zu ent-
wickeln.

Die spezielle theologische Arbeit trat hinter das
groBe Thema, das Siid und Nord im Augenblick am
starksten beschéftigt, zuriick, ndmlich das Problem
der Entwicklung, des Hungers und der Uberwindung
der Weltarmut, Gerade im Blidk auf diese Probleme
wire aber der theologische Beitrag aus den jungen
Kirchen der 3. Welt erforderlich.

3. Obwohl die romische Kirche nicht Mitglied des
Weltrates der Kirchen ist, erschien sie dieses Mal
mit einem Team prominenter Vertreter: Bischof
Willebrands vom Einheitssekretariat in Rom, Dr.
Tucci, einer der filhrenden Jesuiten in Rom, Msgr.
Bayer von der Caritas internationalis in Rom, um
nur einige zu nennen. Sie haben zwar kein Stimm-
recht gehabt, konnten aber in der Vollversammlung
auf Aufforderung sprechen. Und sie wurden aufge-
fordert und haben dargelegt, wie Rom die o6ku-
menische Situation sieht, und haben wichtige Bei-
trage geleistet. Die Frage der Mitgliedschaft der
romischen Katholiken im Weltrat der Kirchen ist
ungewiB. Hier wird noch viel Studium und Dis-
kussion notwendig sein. Aber die de-facto-Beteili-
gung am dkumenischen Gesprédch und auch am &ku-
menischen Handeln besteht. Das kam durch die Be-
rufung von 9 Mitgliedern der rémischen Kirche in
die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung
zum Ausdruck. Zum gemeinsamen Handeln aber war
in Uppsala ein akuter AnlaB gegeben. Dort ist das
gemeinsame Programm fiir die Aktion in Nigeria-
Biafra zustande gekommen, das zu einer Gemein-
samkeit des Dienstes gefiihrt hat, wie dies bisher
noch nie in der Geschichte der Christenheit und in
der Geschichte unserer beiden Kirchen, der evan-
gelischen Kirche in Deutschland und der rémisch-
katholischen Kirche, der Fall gewesen ist. Ich kann
darauf nicht ndher eingehen.

4. Die Jugend spielte in Uppsala dieses Mal eine
besondere, darf man sagen: ,ihre Rolle“. Es gab auf
allen Vollversammlungen bisher Jugenddelegierte.
Aber, so sagte Visser't Hooft, sie hat noch nie so
viel Larm gemacht wie in Uppsala. Es hatte sich in
Uppsala auch {iber den Kreis der eingeladenen
Jugenddelegierten noch andere Jugend eingefunden,
aus skandinavischen Léndern und aus anderen Kon-
tinenten. Es gibt heute eine Jugend, die iiberall hin-
geht, wo ein Ereignis geschieht, von dem sie glaubt,
dort kénnte etwas fiir die kiinftige neue Entwick-
lung der Welt, wie sie diese sich vorstellt, erreicht
werden. Es muB voéllig positiv gewertet werden,




28 Erste Sitzung

daB diese Jugend auch nach Uppsala kam, und sie

hat an den Verhandlungen regen Anteil genommen..

Wie konnte es aber anders sein, das Unternehmen
der Jugend in Uppsala ist in zweifacher Richtung
zu bewerten. Die Jugend ist mit uns Delegierten
dort sehr hart umgegangen. Wer einmal Gelegen-
heit hat, schaue in ihre eigene Zeitschrift hinein
mit dem Titel ,Hot news". Sie hat oft sehr von oben
herab mit uns gesprochen. Wer iiber 30 Jahre alt
ist, scheint ein hoffnungsloser Fall. Andererseits
haben Jugenddelegierte die wirklichen Fragen auf-
gegriffen, wenn auch einseitig, und sie haben sehr
stark auf unsere Entscheidungen reagiert. Ihr enga-
giertes Thema war die Entwicklungshilfe und der
Rassismus. Immer wieder hat die Jugend die Ver-
sammlung darauf aufmerksam gemacht, daB die
Christen heute handeln miissen. Es war bezeichnend
und in gewissem Sinne auch unvergeBlich, wie ein
Jugendlicher auf sein Plakat, das er in den SchluB-
gottesdienst hineintrug, geschrieben hatte: ,VergeBt
nicht, was ihr hier beschlossen habt!” Im sogenann-
ten Club 68 gab es heiBe Diskussionen. Den Promi-
nenten, und sie mufBten alle heran, wurden sehr
unbequme Fragen gestellt. Sie hatten dann das Ohr
der Jugend, wenn sie genau so scharf antworteten,
wie die Jugend fragte. Und es war erstaunlich, daB
die Mehrheit der Jugend den Extremen unter sich
nicht zustimmte. Es ist in Uppsala kein Ril zwischen
den Generationen entstanden. Man hat sich in Frage
gestellt, aber auch von Gott her gemeinsam in Frage
stellen lassen. Dadurch ist eine echte Beziehung ent-
standen.

II. Die Arbeit der Sektionen.

Es wird nun in der Tat ganz entscheidend sein,
daB Konsequenzen aus den Verhandlungen in Upp-
sala gezogen werden. Sie haben ihren Niederschlag
in den Berichten der 6 Sektionen und in den Be-
schliissen und Empfehlungen der nicht weniger als
32 Ausschiisse gefunden, die fiir die kommenden
sieben Jahre bis zur ndchsten Vollversammlung die
Richtlinien fiir die Arbeit des OUkumenischen Rates
bestimmen. Dabei gab es natiirlich Spannungen
zwischen den einzelnen Gruppen und kirchlichen
Traditionen. Gerade die Sektionsberichte lassen er-
kennen, wie hier nicht eine einzige Kirche mit einem
gewachsenen Lehrsystem ihre Aussagen zu den an-
geschnittenen Problemen zu machen versucht, son-
dern wie hier in Uppsala wie in den vorangegange-
nen Vollversammlungen um eine gemeinsame Stel-
lung zu den Fragen der Christenheit in der gegen-
wiértigen Situation trotz der vorliegenden Span-
nungen und Gegensdtze gerungen wird. Diese Ar-
beitsweise der Vollversammlung bedarf einer
erneuten Uberpriifung, wie 18t sich der unvermeid-
liche Zeitdruck und das Streben nach groBtmaglicher
Gemeinschaft der Aussagen, die eben doch viel Zeit
erfordern wiirde, auf ein ertrégliches Maf bringen.
In Uppsala war das MaB kaum in Ordnung. Die
Meinungsverschiedenheiten wurden meist schon ir
den Redaktionsausschiissen begraben. Und Arne
Sovik, ein lutherischer Amerikaner, hat in diesem
Sektionsbericht, den Sie ja in die Hand bekommen

haben, jene bittere Analyse gemacht, indem er sagt:
«Die Meinungsverschiedenheiten sind in der Watte
sorgféltig umfassender, wenn nicht gar absichtlich
zweideutiger Begriffe gefaBt oder in der Sicherheit
abgeniitzter theologischer Plattheiten verschwunden.
Oder aber die zwei Seiten einer Sache werden in
durchaus verschiedenen Zusammenhang gestellt, so
daB eine direkte Gegeniiberstellung vermieden und
ein Material erarbeitet wird, das sich beim kriti-
schen Lesen als wenig geschlossen erweist. Diese
Erkldrung wird dann angenommen — nicht weil
jeder dann voéllig zufrieden ist, sondern weil jeder
etwas, und manchmal recht viel findet, das sehr
gut ist, und um dessenwillen er das toleriert, was
vielleicht nicht so geschmackvoll ist. Und die meisten
sind tiberrascht, wenn sie finden, daB das endgiiltige
Ergebnis nach allem viel von dem sagt, was sie er-
warteten.”

Ganz gewiB kommt ein ékumenisches Dokument
nur auf dem Weg eines ,auBerordentlich kompli-
zierten Prozesses zustande. Trotzdem meine ich,
zeigt das etwas saloppe Urteil dieses amerikanischen
Lutheraners wenig realistischen Sinn fiir die éku-
menische Situation, wenn er schreibt: ,Es wurde ge-
mischt, gekocht und dekoriert an einem selbst fiir
okumenische Verhiltnisse auBerordentlich kompli-
zierten ProzeB.“ Trédgt nicht auch der neutestament-
liche Kanon dieses Zeichen des ékumenischen, oder,
wenn Sie gestatten, des unionistischen Charakters
an sich. Die Spannungen und Eigenarten der ver-
schiedenartigen Uberlieferungen und Traditionen
sind eine Tatsache, die gar nicht verdeckt werden
soll. Diese 6kumenischen gemeinsamen Dokumente
beanspruchen nicht kanonischen Rang, sie werden,
wie der offizielle Ausdruck der Vollversammlung
fiir die Bekanntgabe der Berichte lautet, ,den Kir-
chen zu Studium und entsprechender Veranlassung”
empfohlen. Und darauf wird es ankommen, daB sie
studiert werden und daB jeder daraus die Schliisse
zieht, die ihm in seiner Kirche und in seiner Situa-
tion zukommen,

Ich soll nun hier kurz iiber die Sektionmen I, II,
V und VI berichten. Ganz bewuBit habe ich meine
Vorbemerkungen etwas ausfiihrlicher gehalten, weil
es fiir mich und fiir Sie sehr schwer sein wiirde, ohne
die Sektionsberichte gelesen und zur Hand zu ha-
ben, den Dokumenten im Positiven und im Nega-
tiven, in der Zustimmung und in der Kritik gerecht
zu werden. Ich werde deshalb nur einige zusam-
menfassende Bemerkungen iiber diese Berichte an-
bringen kénnen, die Sie vielleicht anregen kénnten,
diese Dokumente zu lesen und in Arbeitsgemein-
schaften zu studieren. Es wird ja entscheidend dar-
auf ankommen, daB in unseren Synoden und in den
Presbyterien, in unserer Gemeinde- und Werks-
arbeit, diese Dokumente der Vollversammlung kri-
tisch studiert und entsprechende Konsequenzen ge-
zogen werden. Die Kirchenleitungen werden die
Gemeinden auf die inneren Zusamenhdnge von
geistlicher Erneuerung und den Dienst an der Welt
aufmerksam machen miissen, dem eigentlichen The-
ma der 4. Vollversammlung. Das bedeutet vieler-
orts eine vollige Umgestaltung der kirchlichen Pra-




Erste Sitzung 29

xis in Verkiindigung und Lehre, Gestaltung der
kirchlichen Haushaltspldne und des Einsatzes der
Krifte. Der Generalsekretdir Dr. Eugene Blake hat
in seinem Referat diesen Zusammenhang von geist-
licher Erneuerung und dem aktiven Dienst in und
an der Welt den Kirchen in der Welt geradezu be-
schworend ins Gewissen geschoben: ,Denn wir
folgen Gott und seinem Plan nicht weniger, wenn
wir die Kirchen zur Bildung neuer Schwerpunkte
und zur Schaffung neuer Programme aufrufen, als
wenn wir sie zum Festhalten an den alten Wahr-
heiten ermutigen. Das Wort ,neu” in unserem The-
ma: ,Siehe, ich mache alles neu!” meint ja nicht in
erster Linie das Neuartige, das, was dem neuesten
Stand entspricht, als vielmehr eine Wiederbelebung
und Erweckung, die nur aus einem erneuten Er-
fassen der guten Botschaft des Evangeliums und
aus einer erneuten Bindung an diese entstehen
kann.”

In meinem kurzen Bericht iiber die Sektionen I,
II, V und VI mochte ich — und ich bitte, das mir
zu gestatten — nun versuchen, nicht IThnen eine
Inhaltsiibersicht zu geben, denn ich miifte sie wahr-
scheinlich in der Kiirze der Zeit mit lauter Uber-
schriften plakatieren, sondern ich mdéchte diese Be-
richte einmal anvisieren von der diakonischen Auf-
gabe unserer Kirche, weil ich meine, daB das ganze
Thema von Uppsala ein diakonisches Thema ge-
wesen ist. Gerade an diesem Beziehungspunkt liegt
mir als einem Mann der Diakonie besonders viel,
und ich bin auch der Meinung, man kénnte an einem
solchen Versuch deutlich machen, was die Berichte
hergeben, wenn man sie auf bestimmte Sachgebiete
des kirchlichen und gemeindlichen Lebens abhorcht.

Ich stelle meinem Bericht iiber diese vier Sek-
tionen unter das Thema:

III. Hilfe zum wahren Mensghsein.

1. Zeichen der kiinftigen Einheit
aller Menschen (Sektion I).

Die erste Sektion: Der Heilige Geist und die
Katholizitdt der Kirche beschaftigte sich mit dem
Selbstverstindnis der Kirche unter diesem Begriff
der Katholizitdt., Die Kirche muB auch in ihrem
Selbstverstdndnis damit ernst machen, daB Gottes
Vaterschaft alle Menschen umschlieft und alle zur
Gotteskindschaft in Jesus Christus berufen sind.
Und nun wird dieses Wort Katholizitdt beschrieben.
Es ist der Plan Jesu Christi, Menschen durch den
 Heiligen Geist unter der universalen Vaterschaft
Gottes in eine organische und lebendige Einheit zu
fihren. Darin besteht die Katholizitdt, ,die — wie
es in dem Bericht heiBt — innere Dimension der
Einheit aller Menschen”. Und in dem Sektions-
bericht Abschnitt 20 heiBit es: ,Die Kirche wagt es,
von sich selber als von dem Zeichen der zukiinftigen
Einheit der Menschen zu sprechen”.

Die Welt vernimmt diesen Anspruch der Kirche
mit Skepsis und verweist auf ihre eigenen ,sdku-
laren Katholizitdten”. Die sdkulare Gesellschaft hat
Instrumente der Verséhnung und der Vereinigung
geschaffen, die wirksamer erscheinen als die Kirche
selbst, Die Kirche muff die positiven und die nega-

tiven Seiten der Sdkularisierung erkennen. Sie muB
die wahren Moglichkeiten des Menschen und der
Welt bejahen, zugleich aber auch deutlich warnen
vor der Ideologie von einer in sich geschlossenen
Welt, die die wahre Freiheit und Wiirde des Men-
schen im Grunde zerstore (V. Sektionsbericht I,
9—13).

Die sdkulare Katholizitdt der Welt bedeutet fiir
die Kirche, ihren Gottesdienst, ihre Mission und
ihre Diakonie eine groBe Herausforderung. Sie soll
die Katholizitdt der Welt nicht nachahmen, sondern
in ihr eine ,progressive Katholizitdt" des Volkes
Gottes sichtbar werden lassen. Dabei darf die Dia-
konie, weil sich ihr Dienst ausnahmslos an alle
Menschen richtet, die auf die ganze Menschheit be-
zogene Katholizitdt der Kirche in aktiver Weise
demonstrieren (Sektionsbericht I, Abschnitt 24).

2. Existenz fiir andere.

Der Bericht der Sektion 2: ,Erneuerung in Mis-
sion”, versucht ebenfalls, die ganze Christenheit in
die gesamte menschliche Gemeinschaft einzubezie-
hen. Die Christen miissen aus dem ,geistlichen
Ghetto", so heiBt es, herauskommen, das immer
Kirche und Welt, Christ und Heide unterscheiden
und diese einander gegeniiberstellt und sich fiir den
Auftrag und den Dienst an der sdkularisierten Welt,
zu der sie gleichzeitig gehdren, erneuern lassen.
Ich zitiere Sektionsbericht II, 1g: ,Die Kirche ist dazu
berufen, der dienende Leib Christi zu sein, der sich
der Welt hingibt." Aus diesem Verstdndnis des
Wesens und Auftrags der Kirche soll auch die Dia-
konie und die Mission ihre Verantwortung fiir die
Welt erkennen, und ich mochte in Abwandlung
diesen Satz wagen: Diakonie ist die unmittelbare
Hingabe aller Glieder der Kirche an die Welt.

Die missionarische Aufgabe der Kirche besteht
darin, Menschen einzuladen, in ihr volles Mensch-
sein, in den neuen Menschen Jesus Christus hinein-
zuwachsen (Sektionsbericht I, 1). Sie ist aufgerufen,
Menschen andern Glaubens oder ohne Glauben zu
begegnen (Sektionsbericht I, Abschnitt 6). Dieses
Aufeinanderzugehen, dieser Dialog erdffnet die
Méglichkeit zu gemeinsamer Beteiligung an neuen
Formen des Gemeinschaftslebens und des Dienens.
In dieser Begegnung hat die Diakonie deutlich zu
machen, daB Christen ein brennendes Interesse an
dem ,Menschsein” haben, weil ihr wahres Leben
als Glieder des Leibes Christi ,Existenz fiir andere”
ist (Sektionsbericht II, Abschnitt I, 5). Die Welt for-
dert die Christenheit zum aktiven Dialog heraus.

So gewiBl ,Dialog nicht das gleiche wie Verkiindi-
gung ist“, heift es einmal in Sektionsbericht I, Ab-
schnitt 6, kann auch Mission nicht das gleiche wie
Diakonie sein. Aber auch hier ergdnzt eins das an-
dere zur Gesamtheit des Zeugnisses. Beide ergédnzen
sich zur Einheit dessen, was wir eine ,christliche
Existenz’ nennen. Darum darf es weder fiir die
Mission noch auch fiir die Diakonie einen separaten
Stand geben. Jeder Christ muB zu offener und de-
miitiger Partnerschaft mit allen bereit sein und ge-
rade seine besondere Gabe als Geistesgabe in der
Gemeinde erkennen und darstellen.




30 Erste Sitzung

Die Bereiche der Mission sind auch die Bereiche
der Diakonie (ich zitiere aus Sektionsbericht II, Ab-
schnitt 1T, 1): ,Wo menschliche Not, Bevélkerungs-
zuwachs, Spannungen herrschen, wo Kréfte in Be-
wegung sind, wo starre Institutionen bestehen, wo
Entscheidungen iiber Prioritdten und den Gebrauch
von Macht gefillt werden und wo menschliche Kon-
flikte ausgetragen werden”, da ist die Mission mit
ihrer Diakonie zugegen, dort hat die Kirche ihre
Existenz zu haben in Mission und Diakonie.

Die Prioritdten der Diakonie sind konform mit de-
nen der Mission. Nur insoweit als beide ihren Auftrag
innerhalb dieser Prioritdten wahrnehmen, haben sie
heute eine VerheiBung. Und innerhalb der Macht-
bereiche, die nun auch dargestellt werden in dem
Sektionsbereich II ist nun deutlich, daB die Priori-
tdten sich fiir die Diakonie und Mission so ab-
zeichnen:

a) Sie haben sich auf die Seite der Armen, der
Schutzlosen, der MiBlbrauchten, der Vergessenen
und in der Wohlstandsgesellschaft auf die Seite
der Gelangweilten zu stellen.

b) Sie haben zu zeigen, daB sie die Strukturen der
Gesellschaft als Werkzeuge zum Einsatz fiir den
Menschen benutzen, soweit er nicht in der Lage
ist, sich selbst zu helfen. Und

c) in dem Dienst an der Gesellschaft helfen sie zu-
sammen mit anderen Menschen, die Zeichen der
Zeit zu erkennen und den Tag vorzubereiten, wo
Gott alles in allem sein wird.

(Sektionsbericht II, Abschnitt II, 2.)

Die Diakonie muB mit der Mission ihre weltweite
Situation erkennen. Sie ist 6kumenische Diakonie.
Sie muB lernen, was Diakonie ,in sechs Kontinen-
ten” bedeutet. Dabei darf sie alles, was der ganzen
Christenheit an Menschen, Geld und Fachwissen
gegeben ist, einsetzen. Aus ihren O&kumenischen
Erkenntnissen und Madoglichkeiten hat sie die Folge-
rungen fiir neue Formen des Dienens, fiir multilate-
rale Beziehungen und zur Entwicklung einer ge-
meinsamen Strategie zu ziehen.

Mission und Diakonie werden, indem sie geiibt
werden, die Kirche erneuern, die Christenheit er-
neuern, sie werden aber auch den einzelnen auf dem
Weg der Mission und im Vollzug der Diakonie aus
dem Heiligen Geist heraus erneuern und anders
nicht. Mission und Diakonie diirfen sich als Funk-
tionen der einen Kirche Jesu Christi einbeziehen
lassen in die feste GewiBheit der gewissen Hoff-
nung — ich zitiere —, ,daB die in unserem aufer-
standenen Herrn und Erldser offenbarte Menschheit
in ihm ihre herrliche Vollendung finden wird. Darum
dienen wir in Demut, Geduld und Freude als die,
die seinen endgiiltigen Sieg zuversichtlich erwar-
ten”. Das ist der SchluBabschnitt des Sektionsberichts
I, der als einziger von der Hoffnung spricht und
zundchst vielleicht véllig unzuldnglich erscheint.
Aber ich glaube, daB er gerade an dieser Stelle mit
seiner Knappheit und Schlichtheit eine ganz groBe
Bedeutung hat.

3. Unser Leben beten.

Sektionsbericht V behandelt das Thema ,Gottes-
dienst in einem sdkularen Zeitalter”. Liturgie und

Diakonie stehen in einer starken Wechselwirkung.
Eine Krise des Gottesdienstes — und davon war
dort viel die Rede — hat noch immer eine Krise der
Diakonie hervorgerufen. Die Krise der Diakonie
kann nur durch eine Erneuerung des Gottesdienstes
iiberwunden werden. Es wire véllig falsch, wenn
wir meinten, wir konnten der gottesdienstlichen
Krise, durch die wir heute in der Kirche gehen,
durch eine Flucht in die Diakonie ausweichen. Ohne
die Kraft des Gottesdienstes, ohne die Gemeinschaft
in Wort und Sakrament, Lob und Danksagung, Be-
kenntnis und Fiirbitte gibt es keine diakonische
Hingabe. Darum ist die Frage nach dem Gottesdienst
in einem sdkularen Zeitalter zugleich die Frage nach
der auf den heutigen Menschen ausgerichteten
Diakonie.

Vielleicht kommt dies in dem Bericht der Sek-
tion V nicht so deutlich zum Ausdrudk., Dennoch
meine ich, bringt er an entscheidenden Punkten uns
klar zum BewuBtsein, wo die Diakonie im heutigen
Gemeindegottesdienst ihren Platz haben muB, und
wie gerade die diakonische Begegnung der Kirche
mit der sdkularisierten Welt dem Gottesdienst der
Gemeinde einen Sitz im Leben dieser Welt zuriick-
gewinnt. Wenn es in Sektion V, Abschnitt 23, heifit:
.Da die Kirche ihre Solidaritdt mit der Welt sicht-
bar machen muB, sollten Gemeindegottesdienst und
personliches Gebet mit Danksagung und im Glau-
ben alle Freuden und Schmerzen, alle Leistungen,
Zweifel und Enttduschungen der heutigen Mensch-
heit in sich aufnehmen”, so bedeutet doch dies
schlicht und einfach: Nehmt die Diakonie um der
Solidaritédt der Kirche mit der Welt willen in euren
Gottesdienst auf. Gerade im diakonischen Einsatz
wird auch das persdnliche Gebet ganz realistisch.
Gerade in der Diakonie lernen wir, wie es im Sek-
tionsbericht heiBt, ,unser Leben zu beten” (Sektion
V, Abschnitt 24). Ebenso ist es ganz im Sinne des
liturgischen Ansatzes, den etwa der groBe Diakon
Bayerns, Wilhelm Léhe gehabt hat, wenn in Sektion
V, Abschnitt 31, betont wird, daB Gotteskindschaft,
Bruderschaft und Gemeinschaft mit den Leidenden
nirgend anders stérker erfahren wird als im gemein-
samen Empfangen des Abendmahls: ,Jesus Chri-
stus”, so heiBt es, ,fordert uns auf, verséhnt zu sein,
bevor wir zum Altar gehen. Als Christen miissen
wir uns weigern, an irgendeiner Form der Rassen-
und Klassentrennung im Gottesdienst teilzuhaben,
und unser Abendmahl mit Christus muB zeigen, daB
wir unser Brot mit seinen hungrigen Briidern in der
Welt teilen.”

4, Zeichen der Agape.

SchlieBlich soll auch ein kurzer Bericht iiber Sek-
tion VI gegeben werden, und auch soll dieser Be-
richt auf seine Beziehung zur Diakonie hin unter-
sucht werden. Diese neue Sektion des Okumenischen
Rates befaBte sich mit dem Thema ,Auf der Suche
nach neuen Lebensstilen”. Das Thema ist ja auf der
Konferenz in den Plural gedndert worden. Wie
sollen Christen das Verhdltnis zwischen Jung und
Alt heute neu gestalten? Wie steht es mit dem Ge-
brauch der Macht? Wie verédndert die neue Stellung
der Frau das Miteinander und Nebeneinander der




Erste Sitzung 31

Geschlechter in Beruf und Ehe? Wie trifft der Ein-
zelne seine Entscheidung in den verschiedensten
Situationen und unter unterschiedlichen Bedingun-
gen? Welche moralischen MaBstidbe gelten? Welche
Rolle spielt das Gebot Gottes, um solche MaBstébe
oder Regeln des Handelns und Lebens heute zu ent-
wickeln und praktizieren? Wer diesen Bericht stu-
diert, wird sofort erkennen, wie gerade die Dia-
konie, wie sie in den vorherigen Perspektiven dar-
gestellt wurde, zum neuen Lebensstil der Kirche und
ihrer Glieder in der heutigen Welt gehort; oder
besser gesagt: wie eine auf die Sorgen und Pro-
bleme der heutigen Welt ausgerichtete Diakonie in
stdrkster Weise den Lebensstil des einzelnen Chri-
sten und der ganzen Kirche mitprédgt. Auch hier
kann nur auf eine grundsédtzliche Erkenntnis hin-
gewiesen werden, die es dann in der praktischen
Arbeit unseres kirchlichen und besonders unseres
diakonischen Auftrages auszulegen gilt. Schon im
Sektionsbericht VI, Abschnitt 2, wird festgestelit,
daB die gemeinsame Grundlage, von der aus wir,
wie es heiBt, ,einige Umrisse fiir einen christlichen
Lebensstil” entwerfen kénnen, — denn es gibt nicht
nur einen Lebensstil und es gibt nur Umrisse fiir
einen christlichen Lebensstil —, (ich darf noch ein-
mal einsetzen:) Schon in diesem einleitenden Kapitel
wird festgesetllt, daB die gemeinsame Grundlage,
von der aus wir einige Umrisse fiir einen christ-
lichen Lebenstil entwerfen konnen, der Glaube an
die VerheiBung Gottes ist, ,der durch die Kraft
seines Heiligen Geistes dem Leben einen Sinn geben
kann”. Der neue Lebensstil kann nur in einer Aus-
richtung auf die VerheiBung Gottes, in einer stédn-
digen Offnung fiir seine Offenbarung in Christus in
Gebet und Meditation und in einem aktiven En-
gagement in der sidkularen Welt gewonnen werden.
Mit diesem neuen christlichen Lebensstil werden
wir — ich zitiere — ,zu Zeichen der Agape”, d. h.
wir geben Beispiele der gegenseitigen Liebe, ,an
der Menschen die Jinger Jesu erkennen”. ,Liebe
bedeutet aktive Sorge fiir andere.” Das ist doch
der alte und immer wieder neue diakonische Lebens-
stil: ,Aktive Sorge fiir andere.” Dieser Stil muB im
Verhiltnis der Generationen, im Umgang von Reich
und Arm, Schwarz und WeiB, Mann und Frau, immer
von neuem Gestalt gewinnen.

Wie ernst die Kirche die Welt zu nehmen hat,
wird in den Berichten der Sektionen III und IV noch
deutlicher und konkreter. Hieriiber wird Bundes-
richter Dr. Simon eingehend berichten. Seit der Kon-
ferenz in Genf iiber ,Kirche und Gesellschaft” ist
das Entwicklungsproblem in der Okumene stark in
den Vordergrund getreten. Visser't Hooft hatte in
seinem Referat darauf hingewiesen, daB in dem
gegenwirtigen Dilemma zwischen Armen und Rei-
chen keine Abfassung von Resolutionen und kein
Moralisieren hilft. Es gilt in Theologie, Unterricht
und Predigt wieder die klare biblische Lehre von der
Einheit der Menschheit zu entdecken und unseren
Kirchen einen neuen Zugang zum Problem der wirt-
schaftlichen Gerechtigkeit zu zeigen und eine iiber-
zeugendere Motivation fiir die Entwicklungshilfe
zu geben. ,Uns", — so sagt Visser't Hooft wortlich,

~muB klar werden, daB die Kirchenglieder, die ihre
Verantwortung fiir die Bediirftigen in irgend einem
Teil der Welt praktisch leugnen, ebenso der Haresie
schuldig sind wie die, welche die eine oder andere
Glaubenswahrheit verwerfen.”

Der Bericht von Sektion III nimmt diese Gedanken
auf, wenn er in § 29 feststellt: ,Die Kirche hat heute
die Aufgabe, fiir eine weltweite verantwortliche Ge-
sellschaft zu arbeiten und Menschen und Nationen
zur Reue aufzurufen. Angesichts der Note der Welt
selbstzufrieden zu sein, bedeutet, der Héresie schul-
dig zu werden,” Die Christenheit wird diese Auf-
gabe nicht allein bewiltigen kénnen. Und immer
wieder wurde uns in Uppsala auch zum BewuBtsein
gebracht, daB die Christenheit in der Welt nur eine
Minderheit darstellt. Aber indem sie mit anderen
Kirchen und Institutionen zusammenarbeitet, bekun-
det sie, daB sie die gottgewollte Einheit der Mensch-
heit ernst nimmt. In dieser Hinsicht stellt Uppsala
der Kirche fiir Predigt und Unterricht, theologische
Ausbildung und die Zuriistung gerade auch der dia-
konischen Mitarbeit fiir ihren sozialpolitischen und
sozialpddagogischen Dienst fiir die Zukunft groBe
Aufgaben. Mission und Diakonie haben ihre Projekte
zur wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung neu zu
iiberpriifen. Hier werden praktische Folgerungen zu
ziehen sein, die stark in das Leben der Kirchen und
der Gemeinden eingreifen werden, die aber gerade so
den Stil der Kirche, den Stil der Christenheit in der
Welt deutlich machen. Denn Diakonie, so heiBt es in
einem anderen Bericht, ist die wahre Natur der
Kirche,

Wir werden alle kritischen Stimmen héren miissen,
die sorgenvoll fragen, ob die 6kumenische Bewegung
mit dieser aktiven Hinwendung zur Welt nicht einer
materialistischen Utopie verfallen wird, oder ob wir
nicht in der Gegenwart eine Neuauflage des ameri-
kanischen ,social gospel” erleben. Dies alles kénne
aus der Tatsache hergeleitet werden, so sagen die
Kritiker, daB die Kirchen theologisch und kirchen-
politisch auf dem Weg zur Einheit nicht weiter-
gekommen sind. Manche sprechen sogar schon von
einem ,postékumenischen Zeitalter”, das jetzt schon
angebrochen sei, und eine sdkulare Gkumenische
Bewegung miisse an ihre Stelle treten. Es ist nicht
zu leugnen, daB noch viele Probleme in der Uku-
mene ungel6st sind. Es ist aber ebenso deutlich, daB
die Christenheit noch nie solche Anstrengungen ge-
macht hat, aus ihrer Zertrennung herauszukommen.
Diese Bewegung aufeinander zu ist ganz gewil nur
dann echt und verheiBungsvoll, wenn sie zuerst und
zuletzt eine Bewegung auf den einen Herrn zu ist.
Ob sie aber auf dem Weg ist, auf den einen Herrn
zu, wird immer zugleich auch daran erkennbar, ob
sie gemeinsam bereit ist, sich fiir den Dienst an
und in der Welt zuriisten und gebrauchen zu lassen.
Gerade auch Visser't Hooft hat diese komplemen-
tdire Seite der dkumenischen Bewegung immer fiir
das geheime Zeichen des Fortschritts auf dem Weg
zur Einheit gehalten. In einem Gespriach in Genf
driickte er es neulich so aus: ,Die Christen werden
nicht in der Lage sein, ihre eigenen Aufgaben zu
erfiilllen, wenn sie das Problem der Einheit nicht




32 Erste Sitzung

ernstnehmen. Sie werden aber weder inihrer eigenen
Arbeit noch im Streben nach Einheit weiterkommen,
wenn sie den Dienst an der Welt nicht aufnehmen,
die Diakonie an der Welt, die Christus von uns
erwartet.” (Beifalll)

Prisident Dr. Angelberger: Sehr geehrter Herr
Oberkirchenrat Roos, haben Sie zundchst in Kiirze
recht herzlichen Dank fiir Thren vortrefflichen Be-
richt. Darf ich Sie, Herr Bundesrichter Simon, um
Ihren Bericht bitten.

Bundesrichter Dr. Simon: Herr Priasident! Herr
Landesbischof! Verehrte Synodalel Wer iiber die
verwirrende und aufregende Heerschau von Upp-
sala mit den weit iiber zweieinhalbtausend Teil-
nehmern, darunter 600 Pressevertretern und mehr
als 700 stimmberechtigten Delegierten aus 223 Mit-
gliedskirchen berichten soll, der kann kein objek-
tives und kein umfassendes Bild geben. Ich bin froh,
daB ich auch nur den Auftrag habe, einen Ausschnitt
zu bringen. Zur Einleitung darf ich einige ergdnzende
Bemerkungen machen zu dem, was Herr Oberkir-
chenrat Roos iiber den Rahmen der Konferenz be-
richtet hat.

Da waren auf der 16tdgigen Konferenz iiber 30
Referate von hervorragenden Fachkréften, Refe-
rate, die die Akzente fiir die Vollversammlung
setzen und die Vollversammlung gewissermaBen
einstimmen sollten. Erlauben Sie, daB ich, aus dem
Zusammenhang herausgerissen, ein paar Zitate
bringe, um auch Sie ein wenig an dieser Einstim-
mung teilnehmen zu lassen:

Den Satz iiber die Héresie von Visser't Hooft, der
theologiegeschichtlich gesehen ja wohl Dynamit ist,
hat Herr Roos schon zitiert. Ich komme spater dar-

' auf zuriick. Staatsprasident Kaunda von Sambia gab
einen Katalog der Entwicklungsschwierigkeiten der
jungen Staaten und geiBelte dabei die Profitgier der
privaten Geldgeber als eine neue Form der Aus-
beutung: ,Fiir die meisten ausldndischen Gesell-
schaften sind wir nicht mehr als ein Fischteich, an
dem das wenige Kapital, das sie einbringen, im
besten Falle der Kéder am Angelhaken ist." Der
farbige Dichter Baldwin, Sohn eines schwarzen Pre-
digers, nannte sich als eines der Geschopfe Gottes,
die von der diristlichen Kirche als der Kirche der
WeiBen am meisten betrogen worden seien und die
nun selbst fiir ihre Erlésung sorgen miiten. Er
sagte: ,Mir graut vor dem Tag, der kommen wird,
an dem einige nicht weiBe Nationen, z. B. Vietnam,
im Stande sind, dem Westen heimzuzahlen. Sie ha-
ben eine lange und blutige Rechnung zu begleichen.”
Der indische Professor Parmar fragte in seiner Ein-
fiihrung in das Thema ,Wirtschaftliche und soziale
Weltentwicklung”: ,Wenn Entwicklung der neue
Name fiir Frieden ist — und Sie erinnern sich, daB
in der papstlichen Sozial-Enzyklika diese Formu-
lierung vorkommt —, wenn aber Entwicklung Un-
ordnung und Revolution einschlieBt, stehen wir dann
in der paradoxen Situation, daB der neue Namen
fiir Frieden Unordnung und Revolution heift?" Der
Franzose Dumas trdumte einen atemberaubenden
Traum in die Zukunft, in die Verhiltnisse des Jah-
res 2000, der fiir viele wie ein Alptraum wirkte, und

fragte nach der Rolle der Christen in dieser Zu-
kunft. ,Die Kirche ist nicht Arzt am Krankenbett
der Gesellschaft, der Rezepte verschreibt und von
Zeit zu Zeit Besuche macht. Wir sind in der Ge-
sellschaft, wir trdumen mit ihr, wir sind krank mit
ihr, kdmpfen mit ihr oder geben uns auf mit ihr."
Und schlieBlich gab der holldndische Theologe Berk-
hof der Tageslosung ,Siehe, ich mache alles neu”
eine solide christologische Grundlage, die an der
Endgiiltigkeit des auferstandenen Jesus Christus in
ihrem ,noch nicht" und ,doch schon” ausgerichtet
war: ,Wir Christen kénnen keine endgiiltigen Lo-
sungen fiir die endlosen Probleme unserer unerlésten
‘Welt anbieten; aber wir wissen, daB es ein Ziel und
einen Weg gibt, daB Christi Auferstehung die Rich-
tung weist, in die Gott fithrt, und daB das Bekennt-
nis der Auferstehung Christi revolutionire Konse-
quenzen hat."

Mit diesen wenigen Zitaten méchte ich Thnen
eigentlich nur den Mund wissrig machen, die Refe-
rate einmal insgesamt durchzuarbeiten. Auch sie
lohnen sich.

Uber die Rolle der verschiedenen
Gruppen auf der Vollversammlung hat Herr
Roos schon berichtet. Ich darf nur ein paar ergin-
zende Sitze in Richtung auf das Thema, iiber das
ich zu berichten habe, hinzufiigen:

Was die russisch-orthodoxe Delegation anbelangt,
die stdrkste konfessionelle Gruppe in Uppsala, so
war wohl ihr wesentlicher Beitrag entsprechend
ihrer mehr liturgisch-gottesdienstlichen Grundhal-
tung die theologische Problematik etwa der Sek-
tion I. Auf dem Gebiet der Sozialethik taten sie sich
schwerer entsprechend dieser Grundhaltung und
auch aus politischen Griinden. Zuweilen entstand bei
ihren Voten — allerdings nicht nur bei den ihrigen
— der Eindrudk, als meinten sie: Die Bosen, das sind
die andern. Ein angelsdchsischer Beobadchter sagte
in seiner trockenen Art, als einer von den Ortho-
doxen zu den politischen, gesellschaftlichen Fragen
sprach: Wir kritisieren ja alle gerne die Fehler der
andern, aber der da tuts noch gerner! Sie sehen, dies
Verhalten ist mit Humor verkraftet worden.

Im tiibrigen trat der Ost-West-Gegensatz in Upp-
sala wie schon aus fritheren 6kumenischen Konfe-
renzen immer stdrker hinter dem Nord-Siid-Gegen-
satz zuriick. Der gesamte Norden von USA bis RuB-
land zdhlt in den Augen der dritten Welt zu den
hochentwickelten Vélkern, deren Strukturen sich auf
lange Sicht einander anndhern. Wer die Diskussion
iiber die DDR-Problematik kennt, weiB, daB diese
Erscheinung unter dem Stichwort Konvergenztheorie
diskutiert wird, was die driiben gar nicht gerne
héren. Aber aus der Sicht der dritten Welt wird
diese Konvergenztheorie bestédtigt. Das Gewicht des
Nord-Siid-Gegensatzes macht es praktisch unmog-
lich, politische oder gesellschaftliche Sorgen etwa
der Bundesrepublik als eines hochindustrialisierten
Wohlfahrtsstaates zu erértern. Wenn man damit
kommen wiirde, kénnte man héchstens die Gegen-
frage auslésen: Eure Sorgen mdchten wir auch mal
haben, wir in den Vélkern, bei denen groBie Teile
vor dem Verhungern stehenl




Erste Sitzung 33

Zu der Gruppe der romisch-katholischen Beob-
achter: Es war sicher eines der auffallendsten Er-
gebnisse von Uppsala, daB ein bereits begonnener
Abschnitt engerer Zusammenarbeit hier deutlich
bestétigt worden ist. Ob diese Zusammenarbeit zur
formellen Mitgliedschaft filhren wird, weil man
nicht. Zundchst 1duft sie stdrker darauf hinaus, in
Sonderorganen des 6kumenischen Rates, Kirche und
Gesellschaft, Glaube und Kirchenverfassung usw.
integriert zu werden. Am weitesten fortgeschritten
ist diese Integration, diese vollberechtigte Mit-
arbeit der réomisch-katholischen Partner auf sozial-
ethischem Gebiet. Und hier habe ich den Eindruck
gewonnen, daB ein Stadium erreicht worden ist in
der Okumene, hinter das es kein Zuriick mehr gibt
und daB diese Entwicklung auch durch den Riick-
schlag, der mit der Sexualenzyklika des Papstes
verbunden war, nicht mehr aufgehalten werden
kann. Es gibt bereits eine gemeinsam arbeitende
Arbeitsgruppe, die von der romischen Kommission
fiir Justitia et pax und vom Skumenischen Rat ge-
bildet worden ist und die schon im Jahre 1967 in
Beirut eine Konferenz iiber Entwidclungsstrategie
abgehalten hatte, deren Ergebnisse zu den Besten
gehoren, was mir personlich auf diesem Gebiet be-
kannt ist. Der Sekretdr dieses Ausschusses, ein r6-
mischer Theologe, hat bereits seinen Sitz in den
Rédumen der Ukumene in Genf. Ein Dreijahrespro-
gramm fiir diese 6kumenische Zusammenarbeit, das
von diesem genannten Sekretdr entworfen worden
ist, hat inzwischen die Vollversammlung der ge-
nannten pépstlichen Kommission im September 1968

einstimmig gebilligt. Fiir uns in Deutschland ent-
steht aus dieser Entwicklung im Bereich der Oku-
mene doch wohl die Frage, ob nicht etwa der Rat
der EKD und die Katholische Bischofskonferenz eben-
falls solche gemeinsame Ausschiisse zu berufen

haben, etwa einen Ausschuf fiir Entwicklungs-
strategie.

Die Anwesenheit der katholischen Beobachter
reizte im tibrigen zu Vergleichen mit dem zweiten
Vatikanischen Konzil. Dariiber hat ein katholischer
Journalist geschrieben: Wenn das Wichtigste am
Vatikanum der entscheidende Wille zur Erneuerung
war, zur Reform der Kirche, zum Aufbruch in einen
realistischen Weltdienst, wenn das so war — und
er meint, so war das —, dann war auch die Voll-
versammlung in Uppsala ein Konzil und eine Pa-
rallele zum Vatikanum,

Was schlieBlich die ebenfalls von Herrn Roos er-
wdhnte Gruppe der Farbigen anbelangt, so war ihr
EinfluB erheblich in Uppsala. Im Vergleich zu frithe-
ren Konferenzen brachten sie ein gestédrktes Selbst-
bewuBtsein mit. Fiir sie ist Christus nicht langer der
weife Mann mit blauen Augen, fiir sie ist die dritte
Welt nicht langer nur Missionsgebiet des Nordens.
Das muB man sehen, um das Verhdltnis zu den
jungen Kirchen richtig beurteilen zu konnen. Ent-
gegen anders lautenden Berichten ist in Uppsala
die Rassenfrage, wenn sie auch nicht auf dem Pro-
gramm stand, sehr stark beachtet worden. Rassen-
diskriminierung wird in mehreren Berichten in un-
gewohnlich scharfer Form als krasse Leugnung des

christlichen Glaubens und — wie man formulierte —
als kritisches Gebiet geistiger Erkrankung und gei-
stiger Unterentwidklung gebrandmarkt. In der Ras-
senkrise sieht man eine unmittelbare Gefahr [iir
den Weltfrieden. Wenn man das so formuliert, klingt
das ein biBchen nach Ubertreibung; aber es ist sehr
sorgsam dariiber nachgedacht worden. Man hat so-
gar gesagt, die Rassendiskriminierung sei in den
betroffenen Ladndern kaum weniger ernst zu nehmen
als die Bedrohung durch einen Atomkrieg! Ich habe
leider keine Zeit, auf dieses Thema nédher einzu-
gehen.

Insgesamt 1dBt sich wohl sagen, daB die Vollver-
sammlung nicht in Gruppen auseinandergefallen ist
— darin stimme ich Herrn Roos voll zu — und daB
sie sich weder bei den Beratungen noch bei den
Abstimmungen nach Konfessionen, Hautfarbe oder
Generationen in Blocken verfestigt hat. Erstaun-
licherweise hat sich nicht einmal der Gegensatz zwi-
schen einer mehr modernen und einer mehr traditio-
nell orthodoxen Theologie als ausschlaggebend er-
wiesen. (Ich darf die abgekiirzten Formulierungen
hier gebrauchen.) Wohl gab es eine mehr konser-
vative und eine mehr progressive Grundrichtung,
die sich aber dann quer durch die genannten Grup-
pen zog. Dabei war das Eindriickliche an Uppsala
doch wohl dies, daB so viele Christen aus den ver-
schiedensten Traditionen und Teilen der Erde er-
schraken iiber den Zustand der Welt und daB sich
gerade auch die Konservativen entschlossen, pro-
gressiv an einer Verdnderung dieses Zustandes mit-
zuarbeiten.

Schwierigkeiten traten am ehesten bei kon-
kreten EntschlieBungen auf, die be-
stimmte nationale Interessen beriihrten. Und hier
zeigt sich, daB auch die Christen immer noch in
Bindungen ihrer nationalen Interessen leben. Sie
wissen, daB es drei konkrete Erkldrungen gegeben
hat, zu Biafra, dem Vorderen Orient und zu Viet-
nam. In der wohl am besten gelungenen Vietnam-
erkldrung ist es den Amerikanern noch am ehesten
gelungen, ihre nationale Interessenbindung zu
durchbrechen, Es hat groBen Eindruck auf die Voll-
versammlung gemacht, daB gerade Amerikaner
sagten, wir wiinschen diese kritische Erkldrung zum
Vietnamkrieg, um uns in unseren Gemeinden zu
Hause mit diesen Dingen auseinandersetzen zu
koénnen. Die Biafra-Erkldrung war vielleicht eine der
enttduschendsten Vorgdnge von Uppsala. Nicht der
BeschluB zur Nothilfe, sondern die ergdnzende Er-
kldrung zu den mehr politischen Fragen, zur Frage
der Waffenlieferung. Hier zeigt sich, daB sich ein
kirchliches Gremium dieser GréB8e sehr schwer tut,
wenn nicht geniigend Zeit ist, den Sachverhalt zu
klaren. Und dazu hatten wir in Uppsala eben zu
wenig Zeit in puncto Biafra. Als Schwierigkeit er-
wies sich dabei auch noch folgendes:

Sie kennen alle die Formel vom Selbstbestim-
mungsrecht, die heute durch die internationale Dis-
kussion geht. Dieses Selbstbestimmungsrecht ist
gerade in den Staaten der jungen Welt aufgenom-
men worden, die sehr empfindlich gegeniiber Ein-
griffen von auBen reagieren und die solche Eingriffe




34 Erste Sitzung

mit der Formel des Selbstbestimmungsrechts ab-
wehren. Biafra wurde von vielen Delegierten der
jungen Welt als ein Problem dieses Selbstbestim-
mungsrechtes der Nigerianer angesehen, iiber das
dieser Staat selbst befinden miisse. Und so zdgerten
gerade die Vertreter der jungen Staaten dagegen,
daB von auBen her sozusagen in die Verhiltnisse
von Nigeria hereingesprochen werden sollte. Ich
habe manchmal den Eindrudk, daB das Selbstbestim-
mungsrecht eine dhnliche problematische und geféhr-
liche Rolle spielen konnte wie der Begriff der Sou-
verdnitdt im vorigen Jahrhundert. Es setzte sich ja
auch in der Biafra-Erkldrung der Wunsch der Ni-
gerianer durch, den Ausdruck ,Biafra" zu streichen.
Es kam also zu ,Sprachregelungen”. Bevor wir
Deutsche das tadeln, sollten wir uns ja wohl an die
eigene Brust schlagen; denn auch wir haben zwanzig
Jahre lang politische Entscheidungen mit Hilfe von
Sprachregelungen zu 18sen versucht und nicht ,DDR"
sagen wollen. Ein Schweizer stand dann schlieBlich
auf und sagte: Wenn wir uns als Kirche leiten lassen
wollten von vermeintlich beleidigten nationalen
Gefiihlen, dann laBt uns eine Resolution iiber das
Wetter machen und nach Hause gehen.

Der Konferenzschwerpunkt lag selbstverstindlich
bei den mehr als vierzig Sitzungen, in denen
die genannten Referate angehort, die Themen dis-
kutiert, in oft sehr zdhem Ringen Formulierungen
gesucht und dann sehr viele Beschliisse verabschie-
det wurden. Die Beratungen liefen nicht immer
leicht. Nach anfédnglicher Hochstimmung, wie das
auf so groBen Konferenzen oft der Fall ist, trat in
der Mitte das fast unvermeidliche Zwischentief ein,
und da entstand die Formulierung von Upp-bla-bla.
Das entsprach dem Gefiihl der Delegierten selbst.
Aber die Ergebnisse sind dann doch recht beachtlich
geworden. Sicher, manchen mégen die Ergebnisse
im Verhiltnis zum Aufwand immer noch diirftig
erscheinen, aber ich denke, es ist doch erstaunlich,
wieweit in nur zwanzig Jahren OUkumene — 1948
hat sie begonnen — die Ubereinstimmung angesichts
der vielen Herkiinfte und Traditionen nun schon
geht. Nach meinem Eindrudk — und das gilt gerade
fiir das Gebiet, auf das ich néher einzugehen habe —
ist man in der Ukumene weiter voran als in der
traditionsreichen deutschen Kirchel

Mein Auftrag ist, Thnen néher zu berichten iiber
die Sektionenen III, Wirtschaftliche
und soziale Weltentwicklung, und
IV: Auf dem Wege zu Gerechtigkeit
und Frieden in internationalen An-
gelegenheiten. Zu den Sektionsherichten
muB man aber hinzunehmen die Ergebnisse der
Kommissionen, die ja die Funktion hatten, die Wei-
terarbeit des Ukumenischen Rates fiir die néchsten
sieben Jahre zu planen. Fiir unseren Themenbereich
muB man hinzunehmen die Berichte der Komis-
sionen fiir Kirche und Gesellschaft, der Kommission
fiir den Aufbau sozialer Projekte, der Kommission
fiir zwischenkirchliche Hilfe, Fliichtlings- und Welt-
dienst und der Kommission der Kirchen fiir inter-
nationale Zusammenarbeit. Der Bereich, der zu die-
sen Kommissionen und Sektionen gehorte, stand in

Uppsala stark im Mittelpunkt des Interesses. Jeden-
falls ist in den Berichten iiber Uppsala immer wieder
gesagt worden, daB hier die besten Ergebnisse er-
zielt worden seien. Das lag mit daran, da man hier
auf solide Vorarbeiten zuriickgreifen konnte. Im
Jahre 1966 hatte in Genf die ,Weltkonferenz fiir
Kirche und Gesellschaft” stattgefunden, die den Auf-
trag der Kirchen in der modernen, sich stdndig wan-
delnden Welt untersuchen sollte. Damals haben ca.
340 Delegierte, iiberwiegend Laien und Fachleute
aus dem politischen und wirtschaftlichen Bereich
erstmals eine umfassende Bestandsaufnahme sozial-
ethischen Denkens erarbeitet. Auf dieser Konferenz
ist auch das umstrittene und viel diskutierte Stich-
wort von der ,Theologie der Revolution” geprigt
worden.

Nun war meine Vorstellung — ich hatte selbst
an Genf teilgenommen —, daB vielleicht die mehr
kirchenregimentlich zusammengesetzte Vollver-
sammlung in Uppsala skeptisch gegeniiber den Er-
gebnissen von Genf sein koénnte. Auffallend war
jedoch, daB Genf in Uppsala héufig dankbar gelobt
und auffallend wenig kritisiert worden ist. Fiir mich
eigentlich zu wenig, denn zur Aufnahme einer Sache
gehort Kritik, Man hétte vielleicht besser daran
getan, Uppsala stdrker auf die Auswertung von
Genf zu konzentrieren. Denn wenn man schon den
Vorzug hatte, eine solche qualifizierte Tagung vor-
weg gehabt zu haben, dann sollte man das nutzen und
sich nicht so zerfleddern in einer Unzahl an Sach-
themen. Diese Frage gehort zu dem, was Herr Roos
im Hinblick auf die Reform der Strukturen des éku-
menischen Rates angedeutet hat.

Im AnschluB an die Genfer Konferenz hatten
mehrere Konsultationen stattgefunden: Einmal die
schon erwidhnte, zusammen mit katholischen Ver-
tretern veranstaltete Beiruter Konferenz zur Ent-
widklungs-Strategie. Eine weitere Konsultation in
Sagorsk hatte sich vor allen Dingen mit theologi-
schen Fragen beschiftigt und hat — wer dariiber
arbeiten will, der sollte das beriicksichtigen —, u. a.
die Frage der Theologie der Revolution ein Stiick
weiter gekldrt. Auf das alles konnten wir also in
Sektion III und Sektion IV zuriidkgreifen.

Ich darf Thnen wenigstens in aller Kiirze etwas
iiber den Inhalt von III und IV berichten,

Im Mittelpunkt der Sek tion IV stand das Pro-
blem der Friedenssicherung. Dariiber ist
in den vergangenen Jahren in der Ukumene schon
viel und wohl mit Vorrang im gesellschaftlichen
Bereich gearbeitet worden. Uppsala bringt hier nach
meinem Eindruck nichts wesentlich Neues, wohl
aber eine wertvolle zusammenfassende Bestands-
aufnahme. Der Bericht wiederholt die Absage an
den Krieg, insbesondere den Atomkrieqg, er fordert
die Einstellung der Produktion von Massenvernich-
tungsmitteln, den Verzicht auf den Ausbau von
Raketenabwehrsystemen, die Unterzeichnung des
Atomsperrvertrages, die Ausweitung des Atomtest-
stop-Abkommens, das Verbot von Waffenlieferun-
gen, die als internationaler Skandal bezeichnet wer-
den. (In dem allgemeinen Sektionsbericht hat man
ausgesprochen, was man dann in der Biafra-Erkla-




Erste Sitzung 35

rung sich nicht traute, ausdriicklich zu formulierenl)
Der Bericht fordert weiter Achtung der Menschen-
rechte, insbesondere auch der Religionsfreiheit, und
erstmals in einem &ékumenischen Dokument den
Schutz auch der sogenannten aktuellen Kriegsdienst-
verweigerung, also der Ablehnung eines bestimmten
Krieges in einer bestimmten historischen Situation.
Ferner tritt der Bericht nachdriicklich fiir eine Stér-
kung der internationalen Organisationen, insbe-
sondere der UNO ein und meint, daB um deren
Effektivitdt willen auch die Volksrepublik China
hereingeholt werden miisse.

Hervorheben mochte ich, daB es als Aufgabe der
Kirche bezeichnet wird, Arbeiten auf dem Gebiet
der Friedensforschung zu unterstiitzen. Mir persén-
lich erschien das allerdings noch ein biBchen zu zag-
haft formuliert. Man miiite eigentlich das Studium
der Friedensforschung é&hnlich intensiv betreiben
wie etwa auf der Beiruter Konferenz die Fragen der
Entwidklungs-Strategie. Wir miifiten, wenn wir ein
Verteidigungsministerium haben, wenn wir uns
Manéver leisten, mindestens auch einmal dazu
kommen, daB wir Planspiele auf dem Gebiet des
Friedens durchexerzieren und da Phantasien ent-
wickeln (teilweise Beifalll). Ich habe mir erlaubt, dies
im Plenum der Konferenz vorzutragen und ich
denke, die Konferenz hat selber empfunden, daB
hier etwas zu diirftig gesprochen worden ist.

Der Bericht der Sektiovn IV behandelt ferner die
Fragen des Nationalismus, der in den jungen Staa-
ten eine erhebliche Rolle spielt, des schon erwédhnten
Selbstbestimmungsrechtes, und die Lage der Fliicht-
linge, die in anderen Gebieten ja eine noch sehr
viel groBere Rolle spielen als etwa bei uns in
Deutschland. Dabei fdllt auf, daB das zunédchst im
Sektionsvorschlag genannte Grundrecht der Fliicht-
linge, nach Hause zuriickkehren zu diirfen, in der
SchluBiberatung im Plenum wieder gestrichen wor-
den ist. So sehr man sich fiir das Fernziel einsetzt,
daB kiinftig die unmenschlichen Vertreibungen ver-
hindert werden, so niichtern erkennt man, daB eine
Riickgdngigmachung geschehener Vertreibung in
hohem MaBe friedensgefdhrdend wirkt und daB es
daher vorrangige Aufgabe der Christen insoweit ist,
fiir eine verséhnende Integration der Fliichtlinge in
ihren neuen Lebensgemeinschaften zu sorgen.

SchlieBlich befaBt sich der Bericht der Sektion IV
noch mit zwei weiteren Fragen, die zugleich das
Hauptthema der III. Sektion bildeten,
der schon erwihnten Rassenfrage und insbhesondere
der wirtschaftlichen Gerechtigkeit
im Verhdltnisder armenund reichen
Nationen. Und ich glaube, daB hier das Herz
der Versammlung geschlagen hat und daB sie hier
ihr Bestes geleistet hatte.

Schon auf der Genfer Weltkonferenz hatte man den
Eindruck, daB hinter diesen beiden Themen die Be-
handlung der Friedensfrage in dem iiberkommenen
Sinne etwas zuriicktritt, Das hat wohl seine guten
Griinde, denn wer Frieden will, der muBf die Ur-
sachen seiner Gefdhrdung ausrdumen. Und es kénnte
ja sein, daB die groBte Gefahr fiir den Frieden die

Rassenfrage und die wirtschaftliche und soziale Un-
gleichheit der Welt ist.

Der Gedanke der wirtschaftlichen und sozialen
Weltentwicklung hat in Uppsala wohl seinen end-
giiltigen Durchbruch erlebt. Er wird bei uns unter
dem Stichwort Entwicklungshilfe behandelt, der aber
das Gemeinte nur sehr blaB und unvollstindig an-
deutet. Die Okumene jedenfalls denkt hier um-
fassender. Schon fiir die Genfer Konferenz war die
Einsicht beherrschend, daB sich die Verhéltnisse in
der Welt einerseits durch die technische Revolution
und andererseits eben durch den Aufbruch der drit-
ten Welt tiefgreifend &@ndern, daf die Weltgesell-
schaft immer stdrker als einheitliche, untereinander
verantwortliche Gesellschaft in das Blickfeld tritt,
und daB die internationale Politik je ldnger je mehr
als gemeinsame Weltinnenpolitik zu begreifen ist.
Der eigentliche Gegensatz in dieser Welt wird zwi-
schen den Habenden und den Nichthabenden, den
hochentwickelten Industriestaaten und den unter-
entwickelten Vélkern gesehen. Zwei Zahlen dazu:
18 Prozent der Weltbevélkerung haben 70—80 Pro-
zent der Mittel dieser Erde in Héanden. Visser't
Hooft hatte in Genf gesagt: ,Die Welt spaltet sich
immer stdrker auf in einen nérdlichen Teil, der
reicher wird, als es fiir seine Seele gut ist, und in
einen siidlichen Teil, der weiterhin von Armut und
wahrscheinlich von akuten Hungersnoten geplagt
ist. Diese stindig weiter werdende Kluft stellt eine
ernstere Bedrohung des internationalen Friedens
und der Sicherheit dar als irgend eine andere
Spaltung.”

Den Teilnehmern von Uppsala wurde sehr ein-
dringlich von vielen Sprechern immer wieder vor
Augen gefiihrt, daB von der Uberwindung dieser
Kluft vielleicht der Fortbestand der Menschheit ab-
hdngen koénnte, und daB, wenn dem so ist, es hier
keine Zeit mehr zu verlieren gilt. Denn jedenfalls
ist die Forderung nach wirtschaftlicher und sozialer
Gerechtigkeit heute im WeltmaBstab von gleicher
Sprengkraft wie sie es Ende des vorigen innerhalb
der Industriestaaten war, als die Kommunisten den
Klassenkampf proklamierten und in ihrem Mani-
fest ein Gespenst beschworen, das in Europa um-
gehe. Ich glaube, man kann die Verhéltnisse heute
nur begreifen, wenn man diese Parallele sieht. Das
was Ende des vorigen Jahrhunderts innerhalb der
Staaten an sozialer Spannung herrschte, das gibt es
heute auf internationaler Ebene ebenso. Und in Upp-
sala wurde sehr eindringlich gefragt: Wenn diese
Parallele stimmt, sollte es dann nicht auf internatio-
naler Ebene mdoglich sein, den tiefen Graben zwi-
schen Arm und Reich ebenso zu iiberwinden, wie
es innerhalb der entwickelten Staaten doch auch
geschehen ist, wenn auch mit grofen Miihen und
Kédmpfen und Auseinandersetzungen, aber eben doch
geschehen ist? Und haben wir nicht heute sogar sehr
viel mehr an technischen Mitteln, um diesen Schritt
nach vorne erfolgreich zu wagen?

In Uppsala stand man nun vor der Einsicht, daB
zwar das erste Entwidklungsjahrzehnt seit 1957/58
mancherlei Erfolge gebracht hat, daB es sich aber
insgesamt als ein Jahrzehnt der Desillusionierung




36 Erste Sitzung

erwiesen hat, da die Ergebnisse die Erwartungen
nicht erreicht hatten. Man erkannte, daB in dieser
Lage einzelne HilfsmaBnahmen nicht mehr geniigen,
sondern daB nunmehr eine umfassende Entwick-
lungs-Strategie notwendig wird. Gestiitzt auf die
Beiruter Vorarbeiten wurden deshalb eine Reihe
sehr konkreter Forderungen gestellt. Ich darf auch
sie hier nur aufzdhlen:

Die Industriestaaten wurden an ihre Verpflich-
tung ermahnt, endlich 1 Prozent ihres Bruttosozial-
produktes zur Entwicklungshilfe zur Verfiigung zu
stellen. Das solle moglichst im Wege einer inter-
nationalen Besteuerung und auch Verteilung erfol-
gen, denn die Krux der Kredithingabe an die Ent-
widklungsstaaten besteht eben im Schuldendienst, in
der Verzinsung und Tilgung und die jungen Staaten
sagen immer wieder: Es hilft uns nichts, wenn ihr
uns zwar Geld gebt, aber die Ertrdgnisse iiber Ver-
zinsung und Tilgung wieder hinausflieBen, wir
brauchen die Ertrdgnisse selbst, um weiter zu ent-
widkeln.

Erneut wird ferner das untragbare MiBverhiltnis
zwischen Riistungsausgaben und Entwicklungsmit-
teln getadelt. Die Riistungsausgaben erreichen
zur Zeit mit 150 Milliarden Dollar das zwanzigfache
der gesamten Entwidklungshilfemittel. Auf dieses
MiBverhéltnis hat kiirzlich ja auch die EKD-Synode
hingewiesen und ich meine, wir sollten dariiber
nicht immer nur mit Formeln und mit gutem Willen
hinweggehen. Mich quélt es, daB im Budget der
Bundesrepublik fiir die Jahre bis 1972 Ausgaben
von 20 Milliarden DM fiir Neukdufe von Waffen
vorgesehen sind (teilweise Beifall). Nun kann man
iiber die Berechtigung solcher Kaufe streiten, aber
man kann nicht bestreiten, daB eine o6ffentliche Dis-
kussion dariiber notwendig ist, daB die Befiirworter
solcher Ausgaben die Notwendigkeit zwingend dar-
legen und klar machen miissen, daB sie notwendiger
sind als vergroBerte Anstrengungen auf dem Gebiet
der Entwidklungshilfe. Ich glaube, wir kénnen an
dieser Frage nicht so leichten Herzens vorbeigehen.

In Uppsala unterstiitzte man ferner die Forderung
der jungen Staaten, daB im Rahmen einer umfassen-
den Weltwirtschaftsplanung die Rohstoffpreise
garantiert werden miiBten, weil die Rohstoffpreise
sinken und die Preise fiir Fertigwaren steigen und
deshalb die Schere immer weiter auseinandergeht.
Man unterstiitzte ferner die Forderung nach der Er-
leichterung der Einfuhr von Fertigwaren aus der
dritten Welt. Hier bleiben, wie auch an anderen
Stellen, natiirlich eine Reihe Probleme. Ob es auf
lange Sicht richtig ist, Rohstoffpreise zu fixieren und
zu garantieren, ist zweifelhaft, denn das kénnte zu
Monopolkulturen und zu dhnlichen Krisen fiihren,
wie wir sie im Ruhrgebiet bei der Kohle erlebt
haben. Uber diese Details konnte man leider in Upp-
sala nicht ausfiihrlich genug sprechen.

Einen wichtigen Beitrag der Kirche sah man in
Information, Erziehung und Meinungsbeeinflussung.
Entwidklungsfragen miiBten, wenn sie wirklich so
wichtig sind, wie man sie in Uppsala gesehen hat,
in die Lehrpldne und auch in die Predigten aufge-
nommen werden; sie gehoérten in die Parteipro-

gramme und, so wurde gefordert, Christen sollten
ihre Wahlentscheidungen davon abhdngig machen,
wie der Kandidat zur Entwicklungshilfe stehe. Die
Kirche ihrerseits solle nicht davor zuriickschrecken,
Lobbygruppen zur Beeinflussung der offentlichen
Meinung auf diesem Gebiet zu bilden. Das mit deut-
schen Ohren zu héren, das nur auszusprechen, dann
wissen Sie, was fiir eine Welle von Problemen das
bei uns in Gang setzt.

Uppsala hat aber nicht etwa nur nach drauBien
geredet. Das wire beklemmend gewesen. Sondern
es hat sich besonders eindringlich an die Kirchen
und die Christen selbst gewandt. Die EKD-Synode
hat das ja inzwischen mindestens teilweise iber-
nommen. Sie hat in Ubereinstimmung mit Uppsala
gefordert, Christen sollten freiwillig einen ange-
messenen Prozentsatz ihres Einkommens im Wege
der Selbstbesteuerung hergeben, wie das inzwischen
die Quiéker fiir sich selbst beschlossen haben. Ebenso
sollten die Kirchen einen wachsenden Anteil ihrer
ordentlichen Haushaltsmittel bereitstellen. In Upp-
sala ist formuliert worden, ,ein spiirbares Opfer”.
Diskutiert wurde ein Satz von 5 Prozent. Dabei war
allen Teilnehmern, denke ich, klar, daB die reichen
Kirchen in den Industriestaaten mindestens 5Prozent
zu leisten haben. Man hat auf die Nennung dieser
Zahl verzichtet, weil das Gefdlle innerhalb der ge-
samten Welt zu grof ist und eine fertige Zahl dem
einen zu wenig, dem anderen zu viel abverlangt.
Die Verwendung dieser Gelder miisse allerdings
noch besser geplant werden als bisher — das war
die ergdnzende Forderung —, damit sie nicht allein
zur Linderung akuter Notlagen, sondern auch im
Rahmen weitsichtiger Pionierprojekte eingesetzt
wiirden. Im gerade erschienenen Jahrbuch des Dia-
konischen Werkes kann man nachlesen, daB man
sich auch in Stuttgart Gedanken iiber eine bessere
Verwendung der Gelder macht. Endlich werden die
Christen aufgefordert, bei ihrer Berufswahl die Mog-
lichkeiten des Entwicklungsdienstes zu beriicksichti-
gen. Der Entwicklungshelfer-Dienst miisse an Stelle
des Wehr-Dienstes anerkannt werden.

Ich habe Thnen im Eiltempo eine verwirrende Fiille
an konkreten Einzelheiten aus den Sektionen III
und IV genannt.

Was steht eigentlich hinter diesen Einzelheiten
an grundsétzlichen Erkenntnissen und Haltungen in
der Okumene? Lassen Sie mich dazu noch Dreierlei
nennen.

Hier ist als erstes die Hinwendung der
Kirche zur Welt und die klare Anerkennung
ihrer gesellschaftlichen Mitverantwortung zu nen-
nen, die wohl das zentrale theologische Grundthema
der Vollversammlung war und die ja schon im Be-
richt von Herrn Roos sehr deutlich zur Sprache ge-
kommen ist. Das geschieht fiir unsere deutschen
Ohren recht unbefangen und selbstverstdndlich und
ohne die groBen theologischen Schwierigkeiten und
Hemmnisse, wie wir sie uns oft — ja, ich mochte
sagen — leisten; denn manchmal tun wir uns hier
ein biBchen arg schwer. Schon in einer Vorschau auf
Uppsala hatte einer der maBgeblichen Ménner der
Genfer Zentrale geschrieben: ,Die vierte Vollver-



Erste Sitzung 37

sammlung wird wahrscheinlich stirker weltbezogen
sein als alle Vorganger, Die Wiederentdeckung der
Welt durch die Kirche ist das erregende neue Ereig-
nis der Gegenwart. Es geniigt aber nicht zu behaup-
ten, das Evangelium sei bedeutsam fiir die moderne
Welt, es muB sich auch tatsdchlich als bedeutsam
erweisen und durch die Christen ausgelebt werden.”
Ich darf darauf hinweisen, daB das schon in den
Genfer Unterlagen der Genfer Konferenz sehr deut-
lich formuliert worden ist. Auf Zitate aus Genf will
ich verzichten, Sie sollten das vielleicht, wenn Sie
dariiber arbeiten, mal selbst nachlesen. Die in Genf
angeschlagene Melodie ist jedenfalls in Uppsala als
Grundmelodie durchgehalten worden. In der Oku-
mene hat sich offensichtlich die Erkenntnis durch-
gesetzt, daB der Ruf des Evangeliums zur Erneue-
rung und zur Umkehr die Christen und die Kirche
verpflichtet, sich am Kampf um neue Strukturen des
Zusammenlebens zu beteiligen, sich nicht bei dem
Vorhandenen zu beruhigen, sondern die vorhan-
denen Ordnungen immer wieder auf ihre Verbesse-
rungsbediirftigkeit zu iiberpriifen.

Die zweite auffallende Besonderheit von Uppsala
besteht wohl darin, daB sich diese Hinwendung
zur Welt im Horizont der Zukunft
vollzieht, daB sie bevorzugt eine Hinwendung zur
Welt von morgen ist. Was das heiBt, wird vielleicht
deutlicher, wenn man Uppsala mit der ersten Voll-
versammlung von Amsterdam im Jahre 1948 ver-
gleicht. Damals, 1948, hatte man die Formel von der
«verantwortlichen Gesellschaft zwischen den Ex-
tremen, dem extremen Kapitalismus und dem ex-
tremen Kommunismus. Diese Formel meinte als ge-
sellschaftliches Leitbild vor allem die Ordnung
innerhalb der einzelnen Staaten und war am Vor-
bild der rechtsstaatlichen Demokratie mehr west-
licher Pragung ausgerichtet. Diese Formel wurde,
wenn ich recht sehe, weder auf der Genfer Konfe-
renz noch in Uppsala aufgegeben. Aber sie wurde
nun ausgeweitet zur Formel von der ,weltweiten
verantwortlichen Gesellschaft” und wurde inhaltlich
gefiillt mit der Forderung nach Gerechtigkeit fiir
alle. Das Einleitungskapitel der Sektion III beginnt
zum Beispiel: , Wir leben in einer neuen Welt mit
aufregenden Mdglichkeiten. Zum ersten Mal in der
Geschichte konnen wir die Einheit der Menschheit
als Wirklichkeit sehen. Zum ersten Mal wissen wir,
daB alle Menschen an der rechten Nutzung der Giiter
der Welt teilhaben konnten.” Und das Kapitel
schlieBt: ,In ihrem Glauben an das kommende Reich
Gottes und in ihrer Suche nach s e in e r Gerechtig-
keit sind die Christen gedrdngt, an dem Kampf von
Millionen Menschen um gréBere soziale Gerechtig-
keit und um die Weltentwicklung teilzunehmen.”

Wenn Sie diese Sétze richtig abhorchen, dann
héren Sie, daB die Okumene also kiinftig die eine
Welt denkt, dabB sie sich entschlossen an dem Fern-
ziel, ich mochte sagen, an der realen Utopie einer
auf Gerechtigkeit gegriindeten Weltgesellschaft
orientiert, einer Weltgesellschaft ohne Hunger, ohne
Krieg, ohne Rassendiskriminierung, ohne Ausbeu-
tung des Menschen durch den Menschen. Was damit
gemeint ist, méchte ich Ihnen stimmungsmdBig mit

einer Formulierung von Kennedy umschreiben, die
am vorletzten Abend in der Abendandacht gebraucht
wurde: ,Einige sehen die Dinge, wie sie sind, und
fragen, warum sind sie so. Ich trdume von Dingen,
die es niemals gegeben hat, und frage: warum
eigentlich nicht.” Ich glaube, man kénnte Uppsala
auf unserem Gebiet nicht besser umschreiben als
mit der Formel: Warum eigentlich nicht!

Diese Ausrichtung des 6kumenischen Denkens auf
Gerechtigkeit in einer einheitlichen Weltgesellschaft
zieht sich wie ein roter Faden durch alle Papiere,
auch der anderen Sektionen. Und daB dies mit gro-
Ber Eindringlichkeit geschah, war die stille Sensation
von Uppsala, deren Bedeutung von uns Europdern
vielleicht noch kaum geahnt wird. Nur auf diesem
Hintergrund kann man ermessen, daB die Entwick-
lungsstrategie und die konkreten Forderungen zur
Entwicklungshilfe weit mehr sein wollen als bloBe
charitative Hilfe fiir Notleidende. Worum es geht,
hatte Prasident Kaunda umschrieben: ,Wir Farbige
aus der dritten Welt sind Mitarbeiter, Maurer, die
an dem groBen Werk mitarbeiten, diese Welt zu
einer besseren Welt und zu einem menschenwiirdi-
gen Platz im Leben zu machen. Wir suchen darum
nicht Barmherzigkeit, sondern echte Zusammenarbeit.
Wir appellieren nicht an Barmherzigkeit, sondern an
Gerechtigkeit.”

Begleitet wird diese Hinwendung zur Welt, spe-
ziell zur Welt von morgen durch ein neues
Ernstnehmen der Ethik oder genauer:
durch das Bekenntnis zur verdndernden Kraft des
Evangeliums, Und das ist vielleicht der dritte auf-
fallende Grundton von Uppsala. Ich darf hier noch-
mal das Zitat von Visser't Hooft wiederholen, das
Herr Roos schon gebracht hat: ,Uns muB klar wer-
den, daB die Kirchenglieder, die ihre Verantwortung
fiir die Bediirftigen in irgendeinem anderen Teil
der Welt praktisch leugnen, ebenso der Hairesie
schuldig sind wie die, welche eine oder andere
Glaubenswahrheit verwerfen.” Wenn das richtig
ist, dann ist die hier bei uns mitunter verbreitete
These, die Kirchen hiétten nur den Auftrag, das
.Teine Evangelium” zu verkiindigen, in einem ge-
wissen vordergriindigen Verstdndnis, wie sie oft
verbreitet wird, doch wohl Irrlehre. Ich meine, wir
sollten es uns nicht zu leicht machen, jenen Satz zu
héren, ihn kritiklos zu akzeptieren oder wegzu-
schieben. Diese Frage kommt von Uppsala auf uns
zu. Denn der Gedanke von Visser't Hooft, der —
ich muB schon sagen — theologisch ein biBchen
problematisch formuliert ist, kehrt in einer etwas
besseren Absicherung, allerdings auch etwas blasser
im Bericht der Sektion III und ebenso in der SchluB-
botschaft mit folgenden Worten wieder: ,Gott er-
neuert. Er hat uns erkennen lassen, daB die Chri-
sten, die durch ihr Handeln ihren Mitmenschen die
Menschenwiirde verweigern, Jesus Christus ver-
leugnen trotz aller Glaubensbekenntnisse, die sie
sprechen.”

Diese theologische Aufwertung des Handelns,
wenn Sie so wollen: der Werke, diirfte im iibrigen
eine Zusammenarbeit mit den Katholiken ja gerade
auch auf gesellschaftlichem Gebiet erleichtern in




38 Erste Sitzung

einer Situation, in der umgekehrt die Katholiken
sich uns dadurch annédhern, wenn ich richtig sehe,
daB sie ihrerseits starker biblisch argumentieren, Es
konnte sein, daB hier tiefere Ursachen fiir ein enge-
res Zusammengehen liegen. Nebenbei, man kann ja
wohl nicht Weltgesellschaft denken und die Umwelt
auf die Einheit der Welt ansprechen und zugleich
seinerseits auf der Spaltung der Kirche beharren!
Von hier aus, aus dem Denken einer Weltgesell-
schaft ergibt sich ein starker Impuls — sicher nicht
der einzige und der theologisch etwa ausschlag-
gebende — in Richtung auf Einheit der Kirche.

Nun hat jemand nach der Konferenz geschrieben,
ungekldrt sei die Frage geblieben, welches denn die
tieferen theologischen Griinde dafiir seien, da sich
die Okumene so intensiv mit der gegenwdirtigen
Welt auseinandersetzt. Ist nicht sogar zu befiirchten,
so konnte man hinzusetzen —und ich greife da noch
einmal die Frage auf, die Herr Roos schon auf-
geworfen hat —, daB sich die Okumene angesichts
der Schwierigkeiten etwa in der modernen Theo-
logie wieder in ein etwas plattes social gospel oder
in ein vordergriindiges soziales Christentum der
Tat fliichtet oder daB bei ihrer aktiven Zuwendung
zur Welt gar der reformatorische Ansatz des sola
fide, das allein aus Glauben, preisgegeben und viel-
leicht sogar eine neue Werkgerechtigkeit propagiert
werden koénnte? Wir sollten diese Fragen stellen.
Aber mir scheinen, wenn ich richtig gehért habe in
Uppsala, solche Befiirchtungen mindestens heute
noch nicht berechtigt. GewiB, es fehlt vielleicht noch
eine alle iiberzeugende, saubere theologisch-wissen-
schaftliche Begriindung. Unverkennbar ist aber eine
bestimmte am Zentrum des christlichen Glaubens
ausgerichtete Grundhaltung. Es geht darum, die
Vertikale des Gottesglaubens fortzusetzen in die
Horizontale der Glaubensbewédhrung und des Glau-
bensgehorsams und dadurch die Einheit von Glau-
ben und Gehorsam, die Einheit von Dogmatik und
Ethik zu verklammern. MaBgebend sind dabei zwei
Glaubenssitze, die ich nur andeuten will, ndmlich
der Auftrag an den Menschen als Mitarbeiter Got-
tes an seiner Schépfung und insbesondere der Glaube
an die Konigsherrschaft Christi liber alle Machte,
die Konigsherrschaft, die im kiinftigen Reich Gottes
in ihrer Endgiiltigkeit offenbar wird.

Man weiB dabei sehr genau, daB das Entscheidende
die Vertikale ist, entsprechend der Tagungslosung:
Siehe, ich mache alles neu, und daB dies eine
eschatologische VerheiBung ist, deren Realisierung
sich Gott vorbehilt. Wie auch kénnte man das je
vergessen angesichts des Zustandes der Welt und
angesichts des stdndigen eigenen Versagens! Schon
von daher sehe ich keine so schrecklich grofe Ge-
fahr, daB wir einer neuen Werkgerechtigkeit ver-
fallen konnten. Aber man glaubt eben zu erkennen,
daB der fortwirkende Herr der Geschichte die Dinge
nicht erst am Jiingsten Tag neu machen will und daB
die Christen sich ihrem Herrn wenigstens nicht in
den Weg stellen diirften, wie das oft genug mit
pseudotheologischen Vorurteilen geschehen ist, mit
pseudotheologischen Vorurteilen, wie sie auf un-
serem Gebiet doch wahrscheinlich auch in der

Sexualenzyklika des Papstes durchgebrochen sind
und die unheilvolle Blockierungen gerade im Hin-
blick auf die Uberwindung von Welthunger und
Armut bedeuten kénnten,

Ist dieser Denkansatz von Uppsala nicht gut re-
formatorisch? Ich darf Sie nur daran erinnern, daB
immerhin in der Apologie schon stand: Unser Herr
Jesus Christus will durch die Predigt seiner Kirche
und das Handeln der Christen in all ihrer Schwach-
heit der gedngsteten Menschheit seine rettende
Macht offenbaren! Dieses eigentiimliche des Noch-
nicht-Reich Gottes und des Doch-schon-Reich Gottes
wurde nicht nur im Referat von Berkhof theologisch
breit entfaltet, sondern schldgt auch in der SchluB-
botschaft durch, aus der ich folgende Sétze zitieren
darf: ,Weil Christus eure schuldhafte Vergangen-
heit auf sich nimmt, macht der Heilige Geist euch
frei zum Dasein fiir andere. Lebt schon jetzt in mei-
nem Reich in froher Anbetung und wagemutigem
Handeln. Christus, der Herr, spricht: Siehe, ich mache
alles neu. Im Vertrauen auf Gottes erneuernde Kraft
rufen wir euch auf: Beteiligt euch an dieser Vorweg-
nahme des Reiches Gottes und laBt schon heute
etwas von der Neuschépfung sichtbar werden, die
Christus an seinem Tag vollenden wird." Hinter den
Vorstellungen der Ukumenen steht wohl letzten
Endes ein neues energisches Reich Gottes-Denken
als theologischer Ansatz.

Es ist dabei interessant, daB auch die pépstliche
Studienkommission justitia et pax, die ich ver-
schiedentlich erwéhnt habe, das theologische Haupt-
anliegen darin sieht — ich zitiere jetzt aus dem Be-
richt aus der September-Vollversammlung —, ,die
Beziehungen zwischen dem Aufbau dieser Welt, der
Schaffung einer besseren Welt und dem Kommen
des Reiches Gottes ndher zu durchdenken".

Uppsala konnte bei all dem neben den erwéhnten
konkreten Forderungen nur Ziele nennen, nur Orien-
tierungspunkte setzen, Wir sind gefragt, wie wir
diese Ziele sehen. Wir sind gefragt, ob wir sie auf-
nehmen wollen oder nicht. Dabei ist selbstver-
standlich erforderlich, den Ansatz beim Reich-Gottes-
Denken etwa theologisch noch griindlicher zu durch-
denken. Dazu gehort u. a. — um nur etwas anzu-
deuten —, daB man sich auch iiber die in Uppsala
erhobene Forderung nach Gerechtigkeit noch klarer
wird. Gerechtigkeit war eines der Schliisselworte
von Uppsala. Gerade sie kann ja wohl nur eschato-
logisch verstanden und daher immer nur in einem
Doppesaspekt umschrieben werden. Die Ausrichtung
auf eine eschatologisch verstandene Gerechtigkeit
des Reiches Gottes bedeutet auf der einen Seite,
daB die Gestaltung der Gesellschaftsordnung ein
zielgerichteter ProzeB ist. Das schlieBt in jedem
Falle die Beruhigung bei vorhandenem status quo
aus und verpflichtet dazu, aktiv an der Verwirk-
lichung jeweils besserer und menschenwiirdigerer
Verhiltnisse mitzuarbeiten. Und diesen Aspekt hat
man in Uppsala stark umschrieben und eindringlich
gemahnt: bleibt orientiert zu diesem Ziel. Versteht
man aber Gerechtigkeit eschatologisch, dann be-
deutet das zugleich, daB absolute Gerechtigkeit fiir
den Menschen unerreichbar und unverfiigbar ist. Wo




Erste Sitzung 39

behauptet wird, der Mensch kénne die ganze Ge-
rechtigkeit verwirklichen, da fiihrt das sogar im
Gegenteil unvermeidlich zu intolleranten, totalitdren
und letztlich unmenschlichen Haltungen. Diese Ein-
sicht 1Bt uns der falschen Hoffnung widerstehen, als
konne man durch revolutiondre Verdnderungen
einer endgiiltigen Gerechtigkeit habhaft werden. Es
kann also immer nur darum gehen, in einem offenen
Prozef gerechtere Verhdltnisse anzustreben. Unser
Enthusiasmus fiir Gerechtigkeit miiBte aber eben in
Resignation umschlagen, wenn wir uns diese Zu-
sammenhénge nicht genau klar machen, und wenn
wir die Forderung nach Gerechtigkeit nicht in die
Realitdt vorldufiger rechtlicher Moglichkeiten mit
anwendbaren Verhaltensregeln, Gesetzen und recht-
lichen Institutionen umsetzen. Ich bin daher dank-
bar, daB in Uppsala im Bericht der Kommission fiir
Kirche und Gesellschaft gerade als weiteres Studien-
projekt die Frage aufgegriffen worden ist, wie das
Verhiltnis von Gerechtigkeit und Recht zu sehen
ist und welche rechtlichen Strukturen fortentwickelt
werden miissen.

Man war sich in Uppsala klar dariiber, daB die
Konferenzergebnisse nicht nur theologische, sondern
auch noch andere Fragen aufwerfen. Wenn es nam-
lich richtig ist, daB sich unser Denken und Wollen
am Fernziel einer gerechten Weltordnung auszu-
richten haben, dann miissen wir uns auch entschlos-
sen iiber verantwortbare und begehbare Wege fiir
diesen Marsch in die Zukunft klar werden. Die Sek-
tion IIl hatte gesagt: ,Jede wirksame Ausrichtung
auf die Weltentwidklung erfordert radikale Ver-
dnderungen der Institutionen und Strukturen auf drei
Ebenen: innerhalb der Entwicklungsldnder, innerhalb
der entwidkelten Linder und in der internationalen
Wirtschaft. Auf allen drei Ebenen miissen soziale
und wirtschaftliche Prozesse durch die Dynamik
menschlicher Solidaritdt und Gerechtigkeit erneut
angeregt werden.”" Das sind groBe Worte, und sie
werden Worte bleiben, wenn wir nicht sehr frei-
miitig, sehr offen und auch ohne gegenseitige Ver-
dédchtigung die Frage angehen, die im {ibrigen auch
unsere unruhigen Studenten heute stellen: Welche
Strukturen sollen sich bei uns &ndern und durch
welche Mittel kann diese Anderung herbeigefiihri
werden? Die Weiterarbeit an genau dieser Frage
ist ebenfalls in der Kommission fiir Kirche und Ge-
sellschaft beschlossen worden. Ich hoffe, daB im
Rahmen dieser Weiterarbeit auch weitere Klarheit
iiber das Stichwort von der Theologie der Revolu-
tion erreicht werden wird.

Schon jene Frage zu stellen, welche Strukturen
sollen sich dndern, wie soll das geschehen, weist
darauf hin, daB wir hier allenfalls am Anfang eines
miithsamen und enttduschungsreichen Weges stehen,
eines Weges, der sicher auch Irrtiimer einschlieBen
wird. Denken wir doch nur an die Lage in den hoch-
entwidkcelten Industriestaaten mit ihren i{iberméch-
tigen Apparaten und Interessen. Die Forderung nach
radikalen Anderungen, wie sie Uppsala erhoben hat,
steht doch hier in einem fast grotesken MiBverhilt-
nis zur Bereitschaft fiir Anderungen. Wir haben bei-
spielsweise in den letzten Monaten iiber die Frage

diskutiert: Soll das Miinchener Abkommen gestrichen
werden? Das Miinchener Abkommen, das doch wirk-
lich ohne Realitdtsgehalt ist. Schon da tun wir uns
schwer, Um wie viel schwerer werden wir uns tun,
wenn wir mit der Uppsalaforderung neuen radikalen
Anderungen der Strukturen konfrontiert sind! Ist
diese Forderung nicht {iberhaupt Illusion? Obwohl
in den westlichen Staaten eine Unternehmerschaft
bestimmend ist, die risikoreiche wirtschaftliche Un-
ternehmungen wagt, sind die Staaten selbst in poli-
tischen und gesellschaftlichen Fragen im allgemeinen
gegen Verdnderungen abgeneigt, weil das Risiko zu
hoch und das Ziel unklar erscheint. Auch reagiert
die auf Sicherheit und Konsum bedachte Bevolke-
rung nur allzu begreiflicherweise mit Ablehnung
oder Furcht auf die Forderung nach Anderungen und
verféllt viel lieber der Parole: keine Experimentel|

Ich erinnere Sie ganz bewuBt an diese Situation,
um lhnen klar zu machen, was Uppsala will, welche
Fernziele es sich stellt und welche Hindernisse da-
zwischen stehen. Aber ist es nicht bereits ein Ver-
dienst der 6kumenischen Theologie der Revolution,
daB sie uns aus unserer zutiefst christlichen Selbst-
gerechtigkeit und aus einem unglédubigen Immobilis-
mus aufgeschreckt hat, mégen noch so viel Fragen
und Zweifel bleiben.

Meine sehr verehrten Damen und Herren! Lassen
Sie mich bewuBt mit dieser offenen Frage einen nur
unvollstindigen und offenen Bericht abschliefen
und lassen Sie sich zum SchluB ausdriicklich dafiir
danken, daB Sie es mir erméglicht haben, nach Upp-
sala zu gehen, nicht nur hinzugehen, sondern auch
in Threm Kreis dariiber zu berichten. Ich mufl ge-
stehen, ich bin mit Zittern und Zagen nach Uppsala
gefahren mit der Frage, ob es wohl der Vollver-
sammlung gelingen werde, ein wenig davon zu er-
kennen, was fiir den Menschen unserer Tage die
Tagungslosung bedeutet: Siehe, ich mache alles neu.
Ich bin auch mit Zittern und Zagen zu Ihrer Synode
gekommen, ob es vielleicht gelingen werde, ein
wenig von dem weiterzuvermitteln, was wir selbst
da erlebt haben, weiterzugeben bei allen verbleiben-
den Fragen und Zweifeln iiber das, was man in Upp-
sala tliber den Auftrag der Kirche in dieser Welt
erkannt zu haben glaubt. Ich kann nur schlieBen mit
der Bitte, die als Uberschrift liber einem der inter-
essantesten Berichte iiber die Vollversammlung
stand: Legt keinen Kranz auf Uppsala. (Beifalll)

Prisident Dr. Angelberger: Herr Bundesrichter Dr.
Simon! Ihnen sei inniger Dank fiir Ihre guten und
klaren Ausfiihrungen in Ihrem Bericht.

Meine sehr verehrten Herrn: Was der jeweils lang
anhaltende und starke Beifall schon zum Ausdrudk
gebracht hat, darf ich jetzt in Worten nochmals
wiedergeben und dabei zugleich betonen, daB Sie,
meine Herrn, mit Thren ausgezeichneten und ein-
gehenden Ausfiihrungen unserem vor einem Jahr
hier im Plenum geduBerten Wunsch in vollem Um-
fang nachgekommen sind. Ich darf Thnen versichern,
daB jeder Einzelne bis zum letzten Augenblick Ihre
Berichte mit Aufmerksamkeit aufgenommen hat und
auch an Thren Ausfiihrungen stets Interesse er-
kennen lieB. Sie haben uns klar vor Augen gefiihrt:




40 Erste Sitzung

Die Weltkirchenkonferenz in Uppsala hat sich mit
den Problemen befaBt, die vordringlich auf der Ta-
gesordnung unserer Welt stehen. Die Konferenz be-
fand sich damit auf der Hohe des ProblembewuBt-
seins der Gegenwart. Alles hdngt jetzt davon ab, die
richtige Konsequenz zu ziehen, mit der die Ge-
danken, die Methoden und die Ziele, wie auch die
Vorstellungen und Umgangsformen von Uppsala in
aller Welt in die Tat umgesetzt werden konnen.
Hierzu bedarf es klarer und eingehender Unterrich-
tung. Eine solche zusammenfassende ausgezeichnete
Information haben Sie beide, meine sehr verehrten
Herrn, uns gegeben. Und hierfiir sei Ihnen, Herr
Oberkirchenrat Roos und Herr Bundesrichter Dr.
Simon unser aller herzlicher Dank! (Beifalll)

Wie ich eingangs schon sagte, sind beide Herren
noch bereit, einige Fragen zu beantworten. Ich darf
Sie bitten, jetzt von der beabsichtigten Pause noch
abzusehen und gleich mit der Fragestellung zu be-
ginnen.

Synodaler Professor D. Brunner: Ich hédtte zwei
Fragen. Die eine ist diese: Mit Recht miissen wir
die Menschheit als eine sehen und unsere Verant-
wortung fiir die Menschheit universal, planetarisch
verstehen. Das heiBt aber: Christen und Nicht-
christen miissen in der gemeinsamen Verantwortung
fiir die Zukunft auch gemeinsam handeln. Wenn
z. B. mit Recht darauf hingewiesen wurde, daB solche
umfassenden Weltorganisationen wie die UNO ge-
starkt werden miissen, dann muB ja doch der Grund-
satz und die Norm dieses gemeinsamen Handelns
gemeinsam sein. Das heifit fiir meine Sicht der Dinge:
Wir miiBten doch darauf ausgehen herauszubekom-
men, was die verbindlichen Inhalte einer wesenhaft
menschheitlichen Vernunft fiir die Zukunft sind.
Die Argumentation vom Evangelium her und vom
Reich Gottes her ist intern fiir die Christenheit
auBerordentlich wichtig. Aber nach aufien hin ware
doch, meine ich, noch entscheidender, daB wir bei
uns diejenigen Grundsitze finden, die universal
menschheitlich verniinftig sind, daB wir also das Ge-
setz, das allen ins Herz geschrieben ist (um mit
Rémer 2, 14f. zu reden), wieder neu entdecken. Das
ist das eine: Wie weit spielte diese Frage nach einem
allgemein menschlichen ,natiirlichen” Sittengesetz
in Uppsala eine wichtige Rolle?

Meine zweite Frage: Ich méchte mich nicht zu den
vielen Problemen duBern, die mit der sog. Theologie
der Revolution zusammenhédngen, ich mdchte nur
einen Punkt doch zur Sprache zu bringen versuchen.
Ich stehe unter dem Eindruck, daB fiir den Christen
hier vielleicht doch etwas Spezifisches gilt. Ich be-
haupte: Die entscheidende revolutiondre Waffe des
Christen ist das Wort, das Wort, mit dem u. U. das
Leben riskiert wird, und damit der Weg zum Mar-
tyrium, Wenn ich an meine eigene personliche Ge-
schichte im Dritten Reich zuriickdenke, so stehe ich
unter dem Eindrudk, daB ich nicht durch das Wort
mein Leben in dem MaBe aufs Spiel gesetzt habe,
wie ich es hitte tun sollen. Und meine Frage wire,
ob wir in der Christenheit im Hinblick auf alles das,
was Ungerechtigkeit und Neuwerden heifit, nicht
die ses Moment, das Moment des zeugenden Wor-

tes, das das Leben riskiert und damit u. U. zum
Martyrium fiihrt, ob d as nicht der spezifische Bei-
trag von Christen zu diesen Weltproblemen wire.

Es sind also scheinbar zwei ganz entgegen-
gesetzte Probleme, die mich bewegen: die Frage
nach der universalen menschheitlichen sittlichen
Vernunft und die Frage nach dem Platz des durch
das Wort hervorgerufenen Martyriums in dem zu-
kiinftigen Weg der Christenheit.

Prasident Dr. Angelberger: Darf ich Sie fragen,
sollen zundchst mehrere Fragen gestellt werden
oder gleich die Antworten gegeben werden? — Wie
Sie wiinschen! — (Zuruf: Sammeln!) —

Sammeln! — gut! — Herr Georg Schmitt!

Synodaler Georg Schmitt: Es gibt doch auf der
Welt eine Reihe von Staaten, die die Existenz Gottes
leugnen, und eine Reihe von Staaten — es sind
wahrscheinlich dieselben —, die die Kirchen be-
kampfen. Ist diese reale Tatsache auf der Konferenz
in Uppsala als der Vereinigung aller christlichen
Kirchen entsprechend behandelt worden, beziehungs-
weise wie ist die Stellungnahme hierzu in Uppsala
gewesen?

Synodaler Schréter: Ich bin Herrn Bundesrichter
Dr. Simon sehr dankbar, daB er am Schluf ein
Problem mit angesprochen hat mit der Frage: Ist
denn das alles, was da geschehen und gesagt worden
ist, nicht im Grunde eine Flucht in ein ,Christentum
der Tat"? Und so sahen tatsdchlich nach unseren
Presseberichten und Informationen die Dinge aus.
Was mich in diesem Zusammenhang beschaftigt,
ist die Frage: In welcher Weise ist denn theologisch
von der Realitdt der Schuld und Siinde gesprochen
worden? Es klingt mir alles so ein bichen darnach,
man braucht nur ein biBchen guten Willen zu haben,
rappelt euch mal auf, dann wird die Geschichtel
Aber die ist ja gehindert nicht am guten Willen,
sondern an der Realitdt dessen, was das Neue
Testament Siinde nennt.

Prasident Dr. Angelberger: Darf ich die jungen
Freunde aus dem Petersstift ermuntern?

Synodaler Krebs: Ich lese hier in dem Bericht
.Uppsala spricht”, Frau Margaret Mead setzte sich
lebhaft fiir das Anliegen der Jugend ein, stiarker an
den politischen Entscheidungen in der Welt teilzu-
haben. Weil die Verdnderung so schnell vor sich
geht, usw. In den Berichten von Presse und Fern-
sehen ist das Anliegen der Jugend auch stark in Er-
scheinung getreten und es waren nun fiir mich per-
sonlich auch interessante Dinge da zu erfahren.
Meine Frage wére an die Teilnehmer der Konferenz:
Sehen Sie eine Méglichkeit, nun das zu verwirk-
lichen, was die Jugend in Uppsala gefordert hat,
aktiver in der Verantwortung beteiligt zu werden,
auch in der Kirche?

Synodaler Giinther: Angeregt durch die Frage, die
Herr Professor Brunner gestellt hat, darf ich kurz auf
ein Beiblatt in der Wochenzeitung ,Die Zeit" hin-
weisen: Der Aufruf des russischen Atomwissen-
schaftlers Sacharow zur Frage der zunehmenden Ar-
mut der unterentwickelten Lénder, die als grofSite
Bedrohung auf die Menschheit zukommt. Dieser
Aufruf beschwért geradezu die universale mensch-



Erste Sitzung 41

liche Vernunft, eine gemeinsame Antwort zu finden.
Dabei kritisiert er die ideologische Verhdrtung in
der Motivation der Entwidklungshilfe bei den bei-
den groBen Blocken der Well. Er scheut sich nicht,
auch seiner eigenen Regierung einiges ins Stamm-
buch zu schreiben.

Frau cand. theol. Fuchs: Ich habe eine Frage. In-
wiefern geht die Konferenz in Uppsala auf das Pro-
blem ein, daB in vielen Landern jetzt, vor allem in
der westlichen Welt, der EinfluB der Kirche doch
innerhalb der Ldnder so stark zuriickgeht im Ver-
héltnis zu dem groBen Zusammengehen der gesam-
ten Kirchen auf weltweiter Ebene? Inwiefern ist
dieses Problem in irgendeiner Weise gesehen und
behandelt worden?

Prasident Dr. Angelberger: Noch eine Frage,
bitte? — Das ist nicht der Fall, — Konnen wir die
alte Reihenfolge beibehalten?

Oberkirchenrat Roos: Herr Dr. Simon wollte auf
die zwei ersten Fragen antworten.

Bundesrichter Dr. Simon: Zur ersten Frage, ob es
nicht {iber den spezifisch christlichen Ansatz hinaus
allgemeinere Normen des Handelns gidbe, allge-
meine Inhalte der Vernunft. Dieses Problem taucht
immer schon auf okumenischen Konferenzen auf,
und das ist auch einer der Griinde dafiir, da man
sich heute so stark fiir die allgemeinen Menschen-
rechte einsetzt, Man hat auch von der Notwendig-
keit gesprochen, praktikable Grundsitze eines inter-
nationalen Ethos zu entwidkeln. Als Jurist wiirde ich
hier sprechen von einem praktizierten Naturrecht als
jus gentium, wobei Naturrecht nicht in dem {iblichen
Sinne zu verstehen ist, sondern auf einer niedrigeren
Ebene als menschliche Weisheit. Wieweit das theo-
logisch zu begriinden ist, kann ich, obwohl ich mich
viel damit beschéftigt habe, nicht beantworten, auch
von Uppsala her nicht. Von dort her kann man héch-
stens auf den auffallenden Umstand hinweisen, daB
sich bestimmte Ergebnisse von verschiedenen ethi-
schen Ausgangspunkten iibereinstimmend begriinden
lassen, und das ist eine groBe Hilfe fiir gemeinsames
Handeln. Man hat sogar in Uppsala gemeint, wir
miifiten jetzt anfangen, entwicklungsfreundliche An-
sdtze anderer Religionen zu erforschen und eine
Zusammenarbeit mit Vertretern anderer Religionen
zu versuchen. Man sieht das Problem also durchaus
und sieht es sehr praktisch.

Zur zweiten Frage im Zusammenhang mit der
Theologie der Revolution, ob es nicht fiir das Ver-
halten der Christen etwas ganz Spezifisches gébe,
namlich das Moment des Zeugnisses, das in die
Opfersituation fithren koénne. Ich habe das Thema
von der Theologie der Revolution bewufBit nur ge-
streift: ich habe einfach nicht den Mut gehabt, in
ein paar kurzen Sdtzen dazu etwas zu sagen, z. B.
zu dem verschiedenen Sprachgebrauch im Deutschen
und Englischen, der eine Rolle spielen kénnte. Ich
habe den deutlichen Eindruck, daB wir noch lange
nicht am Ende der Diskussion iiber die Theologie
der Revolution stehen. Wir beobachten eine tradi-
tionelle Doppelziingigkeit oder Doppelbodigkeit im
christlichen Denken — das kam etwa im Referat von
M. M. Thomas und an anderen Stellen zum Aus-

druck. In Uppsala standen wir vor der Situation, dai
Christen zu Kriegen Ja gesagt haben und auch immer
noch im begrenzten Umfang Ja sagen, daB sie aber
zu gewaltsamen Revolutionen eigentlich immer nur
Nein gesagt haben. Und jetzt vollzieht sich anschei-
nend im okumenischen Denken eine gegenldufige
Bewegung: Man entdedkt oder ist gefragt nach der
Moglichkeit, ob Christen zu gewaltsamen Revolu-
tionen nicht vielleicht doch Ja sagen miiften in
einem Augenblick, in dem man zu begreifen beginnt,
daf man bei Kriegen vorsichtig sein muB. In dem
MaBe aber, in dem man zu Revolutionen Ja sagt,
kommt man beim Kriegsproblem ein biBchen ins
Stottern. Das war jedenfalls mein Eindruck. Sie
sehen, daB hier noch sehr viel offen ist. Sicher kann
man nicht zum Krieg Ja sagen und zur gewaltsamen
Revolution nein. Es konnte sein, daB man in beidem
sehr vorsichtig sein muB. In dieser Richtung, glaube
ich, verlduft im Augenblick der 6kumenische Denk-
prozeB, der aber noch ziemlich am Anfang steht.
Das Thema etwa speziell des Gewaltgebrauches ist
erst andiskutiert.

Eine weitere Frage betraf die Staaten, in denen
Christenverfolgung herrscht. Dies Problem war
voll im BewubBtsein, aber es wurde nicht hochge-
spielt. Bei der Schlufiveranstaltung wurde dann in
klaren, aber eben etwas abgesicherten Formulie-
rungen bedauert, daB aus der DDR bestimmte Leute
nicht die Ausreise bekommen hatten, auBerdem auch
nicht aus Burma und Siidafrika. Uber dieses Thema
braucht man auf einer solchen Konferenz nicht aus-
fiihrlich zu diskutieren; denn jeder weiBl Bescheid.
Eine andere Frage, die damit zusammenhangt, hat
die Konferenz viel stdrker beschiftigt: Wie ist es
mit dem zurlickgehenden EinfluB der Christenheit
etwa in westlichen Landern? Frau Barbara Ward,
eine englische Katholikin und Volkswirtin, meinte
dazu im Zusammenhang mit der Frage, ob man nicht
im WeltmaBstab eine Entwicklung zur Weltwohl-
fahrtsgesellschaft ebenso durchsetzen kénne, wie
man es im nationalen Bereich zur Wohlstandsgesell-
schaft gebracht habe: Ihr Christen, tut doch nicht
so, als hdttet ihr keinen EinfluB| Ihr seid in den
meisten entwickelten Staaten mindestens 10 Prozent
der Bevolkerung. Diese 10 Prozent der Bevolkerung
geben bekanntlich bei Wahlen den Ausschlag. Ihr
seid also mindestens das Ziinglein an der Waage,
nutzt diese Chance doch aus und verschafft euch
nicht immer Alibis, indem ihr ein bifchen koketiert
mit eurer verschwindend kleinen oder zuriickgehen-
den Zahll

Oberkirchenrat Roos: Diese Frage, ob in Uppsala
nicht so ein biBchen in Tatchristentum gemacht wor-
den ist und wieweit von Schuld und Siinde die Rede
gewesen seil — Wenn Sie den Vorbereitungsbericht
fiir die Sektion II einmal in die Hand nehmen, so
finden Sie dort einen groBen Artikel iiber BuBe. Es
ist -deutlich, daB er eigentlich véllig auf die Seite
geschoben worden ist. Nicht, weil man etwa die
BubBe fiir eine iiberfliissige Sache hélt, sondern weil
man sich sagte: Das, was wir hier tun, diese Be-
sinnung auf unsere groBen Versdumnisse, die wir
gerade im Dienst aneinander feststellen, in der Stel-




42 Erste Sitzung

lung zueinander in der Christenheit, unser Beharren
auf dem status quo — es sind eine ganze Reihe von
Siinden genannt worden —, da haben die Teilnehmer
gesagt: LaBt doch mal das Wort weg und nennt die
Sache. Wenn man daraufhin die Uppsala-Berichte
durchsieht, stellt man fest — und ich glaube, das
war unser groBer Eindruck in diesen ganzen Ver-
sammlungen —, wie stark man unter dem Eindruck
der Schuld und der Siinde gestanden hat. Ich méchte
es so sagen: Ich glaube, wenn Sie die Berichte lesen
und vor allem auch die Vortrdge, sehen Sie, wie
hier gerade die Fakten genannt worden sind, wo
wir heute in unserem personlichen Leben, aber auch
in der Gemeinschaft, in der Kirche und zur Welt hin
schuldig werden. Da ist sehr deutlich geworden, was
Siinde ist und wo hier die Vergebung heute von der
Christenheit und auch vom Einzelnen empfangen
werden muB. Ich glaube, das sollte man einmal ganz
groB hier herausstellen.

Dann diese andere Frage, die Herr Professor
Brunner nach den Normen gestellt hat. Wir haben
gerade in Sektion VI — ich war in Sektion VI ge-
wesen — lange iiber das alte Problem Normen-
Ethik, Situations-Ethik gesprochen. Es ist fast zwei
Tage dariiber verhandelt worden, und es war nun
auBerordentlich interessant, wie wir deutschen Theo-
logen und die europédisch bestimmten Theologen
natiirlich immer etwas {iber die Normen drin haben
wollten, wie aber die jungen Kirchen gesagt haben:
PaBt auf, die Situationen sind ganz verschieden.
Und dann ist etwas in den Bericht gekommen, was
man natiirlich einmal studieren und héren muB. In
Sektion VI heiBt es in Kapitel 25 ungefdhr in der
Mitte: ,Der offenbarte Wille Gottes ist heilig, ge-
recht und gut; menschliche Regeln, die ihn erfassen
und zum Ausdruck bringen, konnen uns dabei lei-
ten, ihn recht zu erkennen und unsere Entscheidun-
gen zu fédllen, aber wenn Regeln vom Geist gelost
werden, kénnen sie uns blind machen fiir die Kiihn-
heit des Evangeliums und fiir jene Zeichen der Zeit,
durch die Gott zu uns spricht.” Es ist sehr bewegend
gewesen, wie gerade die Afrikaner sagten: Wir
konnen nicht einfach nur mit Normen unserer heu-
tigen Situation gerecht werden. Dann haben sich die
einzelnen Gruppen getrennt, Sie werden ja in die-
sem Sektionsbericht zu VI einen Sondersektions-
bericht finden, wo die einzelnen Regionen, die ein-
zelnen Gruppen zusammengekommen sind, um ganz
konkret zu fragen, mit welchen Problemen in ihrem
Bereich sich die Christen nun zu befassen haben und
was es dort fiir Entscheidungen aus dem Gebot Got-
tes, aus dem Evangelium, aus der Bergpredigt geben
kann. Es war natiirlich viel zu wenig Zeit, um alle
diese Fragen durchzudiskutieren. Dort hat man erst
gemerkt, was fiir ein fast unmégliches Unternehmen
eine solche Konferenz ist, weil man ja nur immer
die Dinge antippen kann. Um so notwendiger ist
es, daB die Fragen kritisch studiert und von uns aus
dann auch weiterentwickelt werden. Ich moéchte nur
so viel dazu sagen.

Nun zur Jugend.' Ja, diese Frage ist ein Problem,
das uns allen mitgegeben worden ist, die Jugend
besser auch in den kirchlichen Gremien zu beteiligen.

Die Versammlung selber hat es ungefdhr so ge-
macht, wie das eine Hohe Synode immer macht,
wenn diese Frage kommt. Man nimmt zunéchst ein-
mal die Verfassung her und priift die bestehende
Ordnung darauf, was denn da moéglich ist. So wurde
zunachst einmal gesucht, wer in der Vollversamm-
lung 25 Jahre alt ist. Und dann hat man auch zwei
oder drei gefunden, und hat dann gemeint, an diese
Vertreter sollte man sich stdrker halten. Aber es
ist nun auch der Vollversammlung mitgegeben wor-
den, hier in Zukunft bei der Berufung von Delegier-
ten entsprechend Riicksicht zu nehmen. Allerdings
mubB doch auch noch etwas hinzugefiigt werden. Es
ist doch auch eine Tatsache in Uppsala gewesen, daB
die Jugenddeligation, die schon vorher zusammen-
gekommen war und drei oder vier Tage vorher
getagt hatte, nicht so geschlossen war, um ein Doku-
ment auf den Tisch legen zu kénnen und ihre Forde-
rung an die Vollversammlung nun zu Papier zu
bringen. Sie hatten sich enorm zerstritten. Trotzdem
ist der Jugend viel Raum gegeben worden und sie
hat sich auch entsprechend ihren Raum erobert, ohne
daB es dariliber zu schweren Stérungen oder gar zu
MiBstimmungen in der Vollversammlung gekommen
ist. Ich glaube, das sollte man sagen. Aber die Frage
ist fiir uns genau so gegeben, wie sie fiir die Voll-
versammlung gegeben war, inwieweit die Jugend
eben auch an den Entscheidungen bei uns besser teil-
haben kann. Es sind hier einige Dinge auch in den
Dokumenten drin, z. B. bei Sektion VI: Das Verhilt-
nis von Jung und Alt. Was heiBt junge Generation?
Was heiBt alte Generation? Inwieweit muB die alte
Generation auch immer wieder an die Gegenwart
herangefiihrt werden, weil sie in ganz neuer Weise
die Gegenwart erleben muB? Inwieweit hénnen
junge Menschen schon von sich behaupten, daB sie
die Gegenwart in jeder Weise schon allein, ohne
die alte Generation, erfassen konnen? Hieriiber ist
sehr ausfiihrlich gesprochen worden.

Prisident Dr. Angelberger: Danke schon. Damit
darf ich Thnen, meine Herrn, auch fiir Ihren zusdtz-
lichen Dienst recht herzlich danken. Ich glaube, wir
sind alle von dem, was Sie uns gesagt haben, sehr
beeindruckt. Thre Berichte kénnen wirklich nur rich-
tunggebend fiir uns alle sein. Recht herzlichen Dank!
(Beifalll)

— Pause bis 18.15 Uhr —

Prisident Dr. Angelberger: Darf ich zunédchst das
Ergebnis des zweiten Wahlganges bekanntgeben.

Stimmberechtigt 58 Synodale,

abgegeben 58 Stimmen.
Dabei erhielten

Baumann 2

Feil 12

Leinert 17

Rave 9

Schréter 8
Schweikhart, Walter 2
ungtiltig 2 Stimmen.




Erste Sitzung 43

Das hat zur Folge, daB wir in einen dritten Wahl-
gang eintreten miissen, aber dort heift dann das
Ende: Gewdhlt ist, wer die meisten Stimmen hat.

Ich bitte, die Stimmzettel auszuteilen, es kommt
nunmehr zur Austeilung ein gelber Stimmzettel.

VIIL

Unter Punkt VIII unserer Tagesordnung haben
wir einen Bericht iiber die Tagung der
EKD-Synode vorgesehen. Diesen Bericht gibt
Professor D. Dr. v. Dietze. Darf ich bitten.

Synodaler Professor D. Dr. v. Dietze: Liebe Kon-
synodalel Die Synode der Evangelischen Kirche in
Deutschland hat vor wenigen Wochen zum ersten
Mal nach dem Gesetz von 1967 getagt, iiber das ich
hier vor eineinhalb Jahren berichtete. Es war eine
Regionaltagung-West, und zwar ohne gleichzeitige
Tagung einer Regionaltagung-Ost. Schon diese Tat-
sache zeigt, daB wieder wie 1967 die Tagung unter
dem heimlichen Thema stand: Einheit der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland. Sie hatte aber auch,
obwohl diesmal keine Wahlen von besonderer Be-
deutung durchzufiihren waren, ein sozusagen amt-
liches Arbeitsprogramm, nédmlich Haushaltsgesetz,
das gewaltige Thema ,Die Zukunft der Kirche und
die Zukunft der Welt” sowie den gedruckten Rats-
bericht und den miindlichen Bericht des Ratsvor-
sitzenden vor sich.

Das Haushaltsgesetz wurde eingebracht mit einem
Referat von Vizeprésident Dr. Weeber aus Stuttgart.
Er gab dabei wichtige Informationen auch i{iber die
in den Haushalt nicht eingehenden Leistungen in
der Evangelischen Kirche in Deutschland, in den
Gliedkirchen und von anderen Stellen, insbesondere
Leistung fiir Entwicklungshilfe, und wiirdigte dabei
in sehr beachtenswerten Ausfiihrungen die Be-
deutung der vielfach leichtfertig kritisierten Kirchen-
steuer.

Das Generalthema ,Die Zukunft der Kirche und
die Zukunft der Welt"” wurde behandelt in fiinf Vor-
tragen:

1. von dem Holldnder Professor Kohnstamm, der
jetzt in Briissel Leiter des dortigen Instituts fiir
Sozialforschung ist. Sein Unterthema lautete: ,Ent-
widklungsprobleme der Weltgesellschaft.”

2. ,Strukturprobleme der Industriegesellschaft”
behandelt von Professor Sohn von der Sozialaka-
demie in Dortmund. Er hat begonnen als Schrift-
setzer, er war tétig in Gewerkschaften und ist jetzt
Vorstandsmitglied der Kruppstiftung.

3. .Die Weltverantwortung der Kirche in einem
revolutiondren Zeitalter” von Professor Gollwitzer.

4. ,Perspektiven der Kirche von morgen” von dem
Miinchener Professor fiir Praktische Theologie und
Rektor des Pastoralkollegs in Neuendettelsau
Krusche.

5. ,Chancen des Laien” von der Oberstudienrétin
Frau Dr. Biichsel, Leiterin einer Mdadchenschule in
Hannover.

Arbeitsunterlagen fiir das Generalthema erhielten
die Synodalen schon vor der Tagung.

Mit diesem Generalthema nahm, wie Sie schon
empfunden haben werden, die Evangelische Kirche
in Deutschland Probleme auf und Anregungen, die
von Uppsala und den vorausgegangenen dkumeni-
schen Tagungen ergangen waren. Von den Vor-
trigen fand allgemeine verdiente Anerkennung die
griindliche, auch in ihren Vorschldgen sorgfiltig be-
dachte Arbeit von Professor Kohnstamm. Diese Vor-
schldge waren sehr bescheiden, klangen jedenfalls
sehr bescheiden; sie gingen hinaus auf die Zu-
sammenarbeit mit einer Stelle der Katholischen
Kirche oder mit mehreren Stellen, in denen die
katholische Kirche vertreten ist. Am meisten Be-
wegung rief das Referat von Gollwitzer hervor.
Er machte sich frei vom verteilten Manuskript und
machte zum SchluB zehn Vorschldge fiir Beschliisse
der Synode, die, wie er selbst etwas ,ungeschiitzt”
sagte er, erst in der vorausgegangenen Nacht konzi-
piert hatte. Vieles davon, auch von dem Referat war
bewuBt provozierend. Die wichtigste Aussprache
im Plenum, aber auch in den Ausschiissen galt der
Forderung Gollwitzers, die Kirche miisse Partei
nehmen, Hiergegen wandten sich vor allem Bischof
Weélber, Professor Thielicke und Professor Kohn-
stamm.

Zur Beratung des Generalthemas wurde ein Aus-
schufl eingesetzt, der sich in drei Unterausschiisse
teilte unter Vorsitz von Kirchentagsprasident von
Weizsiddker, Professor Kreck-Bonn, Bischof Meyer-
Libeck. Fiir den Gesamtausschu empfahl der neue
Prises der Evangelischen Kirche in Westfalen, Dr.
Thimme, dem Plenum eine fiinf Seiten lange Ent-
schlieBung. Sie wurde nach einigen Abanderungen
gegen 2 Stimmen mit 1 Enthaltung angenommen.
Ich kann leider auf diese EntschlieBung, die in be-
sonderem MaBe Anregungen von Uppsala aufzu-
nehmen sucht, hier nicht ndher eingehen.

Auf Antrag der Unterausschiisse beschlo8 die
Synode:

1. den Rat in seinen Bemiihungen um die Errich-
tung eines gesamt-kirchlichen sozialwissenschaft-
lichen Instituts zu unterstiitzen.

2. die Gliedkirchen zu bitten, dahin zu wirken, daB
zur Uberwindung der Armut, des Hungers und der
Not in der Welt zusitzlich zu den bisherigen Lei-
stungen zundchst 2 Prozent aller kirchlichen Haus-
haltsmittel bereitgestellt werden méchten, und daB
dieser Betrag bis 1975 auf 5 Prozent gesteigert wer-
den mdéchte.

Ferner werden alle Glieder der Gemeinden ge-
beten, fiir ,Brot fiir die Welt" mindestens 1 Prozent
ihres Einkommens beizutragen.

3. wird der Rat gebeten, eine sténdige Arbeits-
gruppe fiir Entwicklungspolitik zu schaffen.

4, wird allen Gemeinden empfohlen, sonntdglich
neben den iiblichen Abkiindigungen an geeigneter
Stelle des Gottesdienstes aktuelle Informationen,
insbesondere iiber Entwidklungspolitik zu geben.

Einige andere Anregungen der Unterausschiisse
wurden nur entgegengenommen und dem Rat {iber-
wiesen, zum Teil mit der Bitte, sie auf einer spate-
ren Synodaltagung behandeln zu koénnen.




44 Erste Sitzung

Die Zeit erlaubt nicht, iiber das Generalthema hier
noch ldnger zu sprechen, auch nicht auf die gehalt-
volle EntschlieBung, die ich vorhin erwédhnte. Im
Auftrag der Synode verdffentlicht Oberkirchenrat
Wilkens von der Kirchenkanzlei unter dem Titel
«Die Zukunft der Kirche und die Zukunft der Welt"
alle das Generalthema betreffenden Dokumente,
also die Arbeitsunterlagen, Referate, Verhandlungs-
berichte, Berichte der Ausschiisse und die gefaSten
Beschliisse. Diese Veréffentlichung im Kaiser-Verlag
soll, wie uns versichert wurde, bald herauskommen
und uns zugehen. Dann wird jeder sich ein Urteil
bilden konnen, inwieweit die Synode der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland den zweifellos sehr
hohen Anforderungen des Generalthemas gerecht
geworden ist.

Ein besonderer AusschuB fiir diakonische Fragen
beriet den Bericht von Prédsident Dr. Schober vom
Diakonischen Werk. Die Synode beschloB ein Wort
an die Gemeinden zu Aufgaben diakonischer Arbeit.
Es beginnt und schlieBft mit dem Satz: ,Der barm-
herzige Samariter von heute hat wviele Gesich-
ter.” Derselbe AusschuBl beantragte nach einem er-
schiitternden Bericht von Pfarrer Kiihl, der in Lissa-
bon fiir die Biafra-Hilfe arbeitet und kiirzlich wieder
in Biafra war, einen BeschluB der Synode, in dem
die Bundesregierung dringend gebeten wird, ihre
Vermittlungsdienste anzubieten und alles in ihrer
Macht stehende zu tun, um im Verein mit anderen
Regierungen einen schnellen, dauerhaften und ge-
rechten Frieden in Nigeria unter internationaler
Sicherung herbeizufiihren. Das Plenum stimmte dem
mit 3 Enthaltungen zu.

Unter dem Vorsitz von Kirchenprasident Sucker
arbeitete wieder, wie 1967, ein AusschuB fiir Kultur-
politik. Auf seinen Antrag beauftragte die Synode
den Rat, eine umfassende Bestandsaufnahme in die
Wege zu leiten iiber alle Studiengénge, Ausbildungs-
stétten, Lehrpldne und Lernmittel, die von der Kirche
selbst getragen oder verantwortlich mitgestaltet
werden. Daraus soll eine Gesamtkonzeption ent-
wickelt werden, die zu gemeinsamen Schritten der
Gliedkirchen in diesen Fragen fiihrt. Da diese Auf-
gaben von den bestehenden Kammern und Aus-
schiissen als nebenamtlich besetzten Institutionen
nicht bewiltigt werden kénnen, sollen Mafnahmen
getroffen werden, die die fachlich zureichende Durch-
fithrung ermdéglichen. AuBer der 1967 geschaffenen
Kammer fiir Kulturpolitik und Bildungsfragen soll
also eine hauptamtlich besetzte Stelle eingerichtet
werden.

Unter dem Berliner Probst Schutzka arbeitete der
besonders bedeutungsvolle sog. BerichtsausschuB.
Thm lag es ob, im Anschluf an den Ratsbericht und
den Bericht des Ratsvorsitzenden die kirchliche Ge-
samtsituation zu beraten. Probst Schutzka hat dann
dariiber dem Plenum unter 14 Uberschriften berich-
tet. In nichttffentlichen Besprechungen hat er uns
auBerdem, soweit das moglich und angebracht war,
iiber das heimliche Thema der Synode unterrichtet,
iiber die Bedrohung der Einheit der EKD. Lassen
Sie mich zundchst erinnern an die Erkldrung, die
1967 von den Synodalen aus &stlichen Gliedkirchen

in Fiirstenwalde mit dem Bekenntnis zur Einheit
der EKD beschlossen wurde, der dann die Synodalen
aus den Westkirchen in Spandau zustimmten. Zu
ihr hat unsere Landessynode 1967 mit folgendem
BeschluB Stellung genommen: ,Die Synode der
Evangelischen Landeskirche in Baden hat von der
Erkldirung der Mitglieder der Synode der EKD in
Fiirstenwalde iiber die Einheit der Evangelischen
Kirche in Deutschland mit grofiler Dankbarkeit
Kenntnis genommen. Sie betrachtet diese Erkldrung
fiir sich selbst als eine Verpflichtung, die Einheit
der Gliedkirchen der EKD zu erhalten und zu ver-
tiefen.”

Im April 1968 gab sich die DDR eine neue Ver-
fassung., Darin sind die Bestimmungen der Verfas-
sung von 1949 iber die Stellung der Kirchen weg-
gefallen. Diese alten Bestimmungen waren tolerant
bis freundlich. 1949 wurden wir, als wir die Ver-
fassung der EKD in Eisenach beschlossen hatten,
noch vom russischen Oberbefehlshaber in Thiiringen
zum Essen eingeladen, Seitdem wurden in der DDR
die Verfassungssitze immer weniger praktiziert,
ruckweise hduften sich die Bedrohungen und Be-
hinderungen der Kirchen und der Christen. Die neue
Verfassung hat nur einen einschldgigen Artikel 39;
er lautet: ,Jeder Biirger der Deutschen Demokra-
tischen Republik hat das Recht, sich zu einem reli-
giosen Glauben zu bekennen und religiése Hand-
lungen auszuiiben. Die Kirchen und anderen Reli-
gionsgemeinschaften ordnen ihre Angelegenheiten
und iiben ihre Titigkeit aus in Ubereinstimmung
mit der Verfassung und den gesetzlichen Bestim-
mungen der DDR. Niheres kann durch Vereinbarun-
gen geregelt werden.” Diese Fassung 1dBt viele
Tiiren offen. Sie besagt nicht, mit wem, woriiber
und fiir welchen Bereich Vereinbarungen abgeschlos-
sen werden kdnnen, ob fiir die ganze DDR, fiir ein-
zelne Gliedkirchen oder fiir die Gebiete der Bezirks-
rdte. Schon vor der Verkiindung der neuen Ver-
fassung war die Befiirchtung zu héren, daB nur
regionale Vereinbarungen mit den Bezirksrdten
beabsichtigt seien.

Im vergangenen Sommer ist der Vorsitz der Bi-
schofskonferenz der Gliedkirchen in der DDR von
Bischof Krummacher-Greifswald auf Bischof Beste-
Mecklenburg iibergegangen. Ferner wurde, geleitet
von Generalsuperintendent Schénherr, der den Bi-
schof Scharf von Berlin-Brandenburg in den Teilen
seiner Didzese vertritt, die er nicht betreten darf,
ein StrukturausschuB gebildet, der eine Satzung fiir
einen Kirchenbund der Gliedkirchen in der DDR
entworfen hat. In diesem Entwurf wird die Evan-
gelische Kirche in Deutschland nicht erwédhnt. Es soll
aber, wie uns versichert wurde, die in allen beteilig-
ten Gliedkirchen durch ihre Grundordnungen, ebenso
wie bei uns festgelegte Gliedschaft dieser Glied-
kirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland
nicht gestrichen werden. Man darf wohl vermuten,
daB die Mitarbeiter des Strukturausschusses hoffen,
mit ihrem Vorschlag Schlimmerem vorbeugen zu
konnen.

In einer Besprechung, nicht einer férmlichen Ta-
gung, zu der Pridses Figur die Synodalen aus den




Erste Sitzung 45

Gliedkirchen in der DDR zusammengerufen hat,
waren, wie wir erfuhren, die Stellungnahmen zu
diesem Entwurf keineswegs einheitlich; es herrschte
der Wunsch vor, die Regionaltagung-West mége sich
zu diesen Fragen d@uBlern. Die Frage, ob wir das tun
sollten, haben wir bejaht. Wir waren uns darin
einig, daB wir mit unserer Erkldrung den Briidern
in der DDR keinesfalls Schwierigkeiten machen woll-
ten. Wir haben uns aber dafiir entschieden, in un-
serer AuBerung die Einheit der EKD ausdriicklich
zu nennen, also nicht nur von Gemeinschaft oder
Zusammengehdérigkeit zu sprechen. Nach eingehen-
den Beratungen und einer nicht ffentlichen Bespre-
chung aller Synodalen legte der Berichtsausschufl
dem Plenum folgenden Text vor:

.Die regionale Tagung der Synode der Evange-
lischen Kirche in Deutschland griift aus Berlin-
Spandau die Briider und Schwestern in Ost und
West. Wir danken fiir die Gemeinschaft, die Gott
uns geschenkt hat. Die Einheit unserer Kirche ist in
Freiheit gewachsen; jede Gefdahrdung dieser Einheit
konnen wir nur erleiden. Unter dem Wort Gottes
sind wir miteinander verbunden im Zeugendienst
fiir einen Herrn. Gott fordert von uns, diese Ge-
meinschaft immer wieder zu verwirklichen und
darin nicht nachzulassen.

Wir wissen, daB die Kirchen in der Deutschen
Demokratischen Republik nach Mitteln und Wegen
suchen, ihren Dienst in den Gegebenheiten ihrer
Situation auftragsgemdB und wirkungsvoll auszu-
richten. In diesem Bemiihen sind wir ihnen nahe,
denn unsere Kirchen und Gemeinden stehen vor der
gleichen Aufgabe. Die Schwierigkeiten sind groS8.
die dabei zu iiberwinden sind, aber der Vorwurf
politischer Abhédngigkeit, der uns gemacht wird, ent-
spricht nicht der Wahrheit. Wir bevormunden ein-
ander nicht, sondern sind frei, das zu tun, was unser
Auftrag fordert.

Wir sind gewiB, daB die Kirche, die ihrem Herrn
gehorcht, damit ihre Einheit stédrkt.”

Die Synode nahm diese Erkldrung bei drei Stimm-
enthaltungen an. Bischof Dietzfelbinger stimmte ihr
im Namen des Rates ausdriicklich zu. Er wies dabei
auf die ernste Frage hin, welche Bedeutung das
GefdB der duBeren Ordnung fiir die kirchliche Ge-
meinschaft hat, und betonte: Aus dem Wort Gottes
wichst der lange Atem, den Christen in ihrer Ge-
meinschaft miteinander haben.

Ich freue mich herzlich, heute von unserem Gast
aus Berlin-Brandenburg zu héren, daB unsere Er-
kldrung von den Briidern in den Gliedkirchen der
DDR begriiit worden ist und Zustimmung gefunden
hat.

Deutliche Hinweise auf das, was die Machthaber
in der DDR vorhaben, gab Anfang Oktober der
Parteitag der Ost-CDU in Erfurt. In seiner Ent-
schlieBung heiBt es:

.Die CDU wirkt nachdriicklich dafiir, daB die poli-
tischen Machenschaften des westdeutschen Imperia-
lismus und seine Versuche, ideologische Verwirrung
zu stiften, von allen Biirgern durchschaut und offen-
siv liberwunden werden. Sie tritt entschieden den
Versuchen westdeutscher kirchenleitender Kreise

entgegen, im Sinne der Bonner Politik iiber soge-
nannte gesamtdeutsche kirchliche Institutionen wie
besonders die EKD in die selbstéindigen und unab-
hédngigen Kirchen in der DDR hineinzuwirken. Staats-
grenzen sind auch die Grenzen kirchlicher Organi-
sationsmoglichkeit.”

Der thiiringische Oberkirchenrat Lotz, der von
vielen nur noch als ein Mann der Politik und nicht
als ein Mann der Kirche eingeschitzt wird, ist noch
weiter gegangen. Er hat auf dieser Tagung in Erfurt
wortlich gesagt: ,Die organisatorische Integration
der selbstindigen Kirchen der DDR in einen Ver-
band, der die Kirchen in der DDR und der Bundes-
republik umschlosse, und der irgendwelche recht-
lichen Befugnisse gegeniiber den Kirchen der DDR
beanspruche, ist nicht angéngig.” Er sprach sich
gleichzeitig gegen den Zusammenschluf der Landes-
kirchen in der DDR zu einer von einer zentralen
Biirokratie geleiteten Einheitskirche aus; er pladierte
statt dessen fiir eine gewisse, rechtlich geordnete
Kooperation.

Kiirzlich hat ,Die Neue Zeit", das Organ der CDU
in der DDR, an die Erkldrung Géottings erinnert,
wonach eine Form des Zusammenschlusses der evan-
gelischen Landeskirchen in der DDR unter dem Dach
der Evangelischen Kirche in Deutschland der Ver-
fassung der DDR und damit der Gesetzlichkeit wider-
spreche, und auch an den von Bischof Mietzenheim
nicht nur in der Erklérung der Ost-CDU in Erfurt,
gebrauchten Satz erinnert, daB Staatsgrenzen auch
die Grenzen kirchlicher Organisationen seien.

Nach dem allem ist es fiir uns schwer, uns vorzu-
stellen, in welcher Weise die Kirchen in der DDR
noch ihren Dienst in den Gegebenheiten ihrer Situa-
tion auftragsgemé@B und wirkungsvoll auszurichten
vermogen. Es war uns keine Uberraschung, es zeigte
uns nur die Situation in neuer Deutlichkeit, als wir
horten, daB die Machthaber sofort mit besonders
schweren Vorwiirfen und Drohungen reagierten, als
Generalsuperintendent Schonherr und Bischof Ja-
nidke von Magdeburg, und wahrscheinlich auch noch
mehrere andere, nach der Teilnahme der Volks-
armee am Einmarsch in die Tschecho-Slowakei Kan-
zelabkiindigungen vorbereiteten, die sich von der
amtlichen Verlogenheit bei der Begriindung dieses
Einmarsches distanzierten.

In der Presse und auch sonst hat das Auftreten
von Jugendlichen auf der Synodaltagung begreif-
licherweise viel Aufsehen erregt. Es gab mehrere
verschiedene Gruppen dieser Jugendlichen. Acht
Jugendliche zur Synodaltagung einzuladen, war
schon vor Uppsala beschlossen worden. Leider
dauerte die von der Evangelischen Jugendkammer
erbetene Benennung der Einzuladenden ziemlich
lange, so gingen die Einladungen erst im September
heraus, und so konnten nur sechs kommen. Sie
konnten in den Ausschiissen mitsprechen. Davon
haben drei am vorletzten Tage, also ohne die ent-
scheidenden Plenarsitzungen abzuwarten, eine
schriftliche dreiseitige Erklarung abgegeben, in der
es unter anderem heiBt:

Wir haben gelernt, daB die Anregungen von
Genf, Beirut und Uppsala auf dieser Synode im




Erste Sitzung

Gestriipp der kirchenrechtlichen Kompetenzen er-
stickt worden sind.

Wir haben gelernt, daB die Problematik des
Hauptthemas ,Die Zukunft der Kirche und die Zu-
kunft der Welt”* in keiner Weise addquat behan-
delt worden ist.

Wir haben uns gefragt, warum hat die Synode
versagt.

Unter den Antworten lautete die eine: weil die
Synode offenbar nur die Funktion hat, eine nach-
trdgliche Legitimation zu geben fiir die Entschei-
dungen, die an anderer Stelle ldngst vorbereitet
werden.

‘Wir méchten uns abschlieBend — so heiBt es in
dieser Erkldrung — bei der Synode fiir diese Er-
fahrung bedanken. Wir werden jetzt aus den ge-
nannten Griinden die Synode verlassen; denn wir
mochten nicht ldnger die Rolle des Feigenblatts
spielen. Unseren Organisationen werden wir emp-
fehlen, sich nicht wieder an einer solchen Delega-
tion zu beteiligen, wenn keine strukturellen Ver-
dnderungen in der Synode vonangehen.

Drei andere Eingeladene blieben bis zum SchluB.
In ihrem Namen wurde miindlich im Plenum eine
Erklérung vorgetragen, an deren Schluf es heiBit:

Wir bedauern und halten fiir unnétig, daB das
sachbezogene Gespridch unserer eigenen Gruppe
unter dem Gesetz des ,revolutiondren Handlungs-
zwangs”, bei dem das Interesse an dem Partner in
der Sacharbeit keine Rolle mehr spielt, abbrach.
Wir hoffen, daB es der Synode darum zu tun war,
Signale zu setzen und Impulse zu geben. Umso un-
erldBlicher wird sie kontrollieren miissen, ob ihre
Beschliisse Konsequenzen haben. Wir schlagen des-
halb vor, daB eine Synode in etwa drei Jahren
das Arbeitsthema wieder aufgreift und priift, ob
und wieweit die gesetzten Ziele erreicht wurden
und welche weiteren oder anderen Schritte getan
werden miissen.

Im Zusammenhang damit sollte ein kritisches
Jugendforum stattfinden. Diese wenigen Séitze sol-
len nur ein Anfang sein. Wir haben die Absicht,
in der Form kritischer Nacharbeit und ,harter Ana-
lysen” zu ergénzen. Wir hoffen, daB die Synode
ebenso wie die Gliedkirchen der Evangelischen
Kirche in Deutschland mit diesem ersten Schritt
Mut und Freiheit fiir die notwendigen weiteren
und konsequenteren gewinnen, Wir wissen, die
Zeit dréngt. Aber drdngt uns nicht viel mehr unser
Auftrag in der Nachfolge Jesu Christi?

Aus eigener Initiative kamen die Trdger der so-
genannten kritischen Synode. Das waren etwa drei-
Big junge Leute, die meisten Studenten und Vikare
von der Kirchlichen Hochschule in Dahlem, In der
ersten Plenarsitzung zeigten sie sich absichtlich auf-
fallend auf den Tribiinen in ungewohnlicher Auf-
machung, iiber die Briistung sich weit hinauslehnend,
Zigaretten qualmend. Beim Bericht des Ratsvor-
sitzenden gab es stérende Zwischenrufe. Am Abend
dieses ersten Tages — es war ein Sonntag — kam
dann eine Diskussion zustande mit ihnen, an der
die Bischofe Dietzfelbinger, Scharff und Wélber so-
wie zahlreiche andere Ménner aus Kirchenleitungen
und viele Synodale teilnahmen. Im Verlauf der
Synodaltagung gab es noch mehrere, auch stark
besuchte Diskussionen. Ich konnte nur am ersten
Abend teilnehmen. An ihm kritisierten die Ver-
treter der kritischen Synode die Predigt und den

Bericht des Ratsvorsitzenden. Sie legten es keines-
wegs auf Tumult ab. Sie hatten sich fleiBig vorbe-
reitet und sprachen mit groBer Gewandtheit, oft
auch mit beachtenswerten Argumenten. Trotzdem
fand ich vieles erschiitternd. Dem Prediger Dietzfel-
binger warfen sie vor, nur nach dem Personalprinzip
gesprochen und keine Analyse der Situation gegeben
zu haben, ohne iiberhaupt irgendwie erkennen zu
lassen, daB die schlichte Frommigkeit und die un-
bedingte Redlichkeit Dietzfelbingers sie irgendwie
beeindruckt hétten. Sie wollten offenbar von jeder
christlichen Predigt verlangen, daB sie mit sozio-
logischen Begriffen eine Situationsanalyse gebe. Aus
ihren Erwartungen und Voraussagen fiir die Zu-
kunft einer sehr bedenklichen Futurologie — dies
Schlagwort wurde hdufiger bei der Kritik ihrer Aus-
fihrungen gebraucht — machten sie unbedingte
Glaubenssiitze, die sie fiir unangreifbar hielten. Und
dann kam gegen das, was der Ratsvorsitzende iiber
Volkskirche gesagt hatte, der Vorwurf der Unklar-
heit und der AnmaBung. Volkskirche, so hieB es,
fiihre zum Faschismus. Das Verlangen, die Einheit
der EKD zu bewahren, wurde bespottet als Abzieh-
bild des politischen Strebens nach Wiedervereini-
gung.

Am Mittwochabend brachte die kritische Synode
eine schriftliche Vorlage. Danach sollte die ,Synode
der Evangelischen Kirche der Bundesrepublik” (!)
bekennen, durch sie werde unendliches Elend iiber
viele Vélker und Léander gebracht usw. Nach diesem
Schuldbekenntnis kamen Forderungen oder Ver-
sprechungen, die die Synode in den Mund nehmen
sollte, darunter: ,Wir werden die gesamten kirch-
lichen Mittel fiir Entwicklungsprogramme Vertre-
tern sozialrevolutiondrer Lénder und "Gruppen in
Afrika, Asien und Lateinamerika zur freien Verfii-
gung stellen.” Begreiflich, daB kein Synodaler sich
bereit fand, diese Vorlage vor der Synode zu ver-
treten. Dann wurde mit Stérungsversuchen gedroht.
Obwohl Gollwitzer 6ffentlich vor solchen Stérungs-
versuchen warnte, wurden widhrend der Plenar-
sitzung des Donnerstags groBe Plakate an den Tri-
biinen des Verhandlungssaales aufgehdngt, ibri-
gens mit erstaunlich gut vorbereiteter Technik., Auf
einem Plakat, das hinter dem Préasidium erschien,
stand: ,Die Synode ist ganz unten.” Vier weitere
Plakate, je zwei an den beiden Seitenwé&nden, laute-
ten: ,Ihr Blinden, Thr Heuchler, Thr UnbuBfertige,
Ihr Mietlinge.” Gollwitzer und Thielicke sprachen
kurz auf den Prases ein, Darauf verlangte dieser die
Entfernung der Plakate. Als dem nicht entsprochen
wurde, schickte der Prédses einige Médnner — mei-
nes Wissens waren es Angestellte der Kirchenkanz-
lei —, und diese konnten die Plakate unbehindert
beseitigen. Darauf verlieB die kritische Synode den
Saal. Das Ganze dauerte etwa ein Viertelstunde.

Am Ende der letzten Plenarsitzung am Freitag
kam Professor Kreck noch einmal auf diese Vor-
gédnge zu sprechen. Er bedauerte die von den Demon-
stranten gewdhlte Form und wollte in keiner Weise
entschuldigen, was wirklich ungehérig war. Er
warnte aber davor, nur mit Entriistung zu reagieren,
und gab uns zu bedenken, ob nicht hinter den Vor-




Erste Sitzung 47

wiirfen, die vielleicht gar nicht subjektiv gemeint
waren, ernste Fragen stehen. Habe Gott uns nicht
etwas fragen wollen. Er verwies auf David (2, Sam.
16), der verbot, den Simei, der ihn beschimpfte und
mit Steinen bewarf, zu bestrafen, und bat uns, ein
offenes Herz zu bewahren.

Was mir und vielleicht auch wohl anderen an
Krecks dankenswerten Warnungen und Mahnungen
noch fehlte, kam gleich danach von Bischof Dietzfel-
binger. Er verwies auf Daniel, der als Prophet sicher
berechtigt gewesen wire, den Siindern seines Vol-
kes zu sagen: i hr Siinder usw., der aber betete:
wir haben gesiindigt, wir sind ungehorsam ge-
wesen, usw.

Ich komme zum SchluB. Nicht nur junge Menschen
haben das harte Urteil gesprochen, die Synode der
EKD habe versagt. Mein Bericht soll dazu nicht mit
Ja oder mit Nein Stellung nehmen. Er soll Thnen
erméglichen, sich ein eigenes Urteil zu bilden. Kritik,
vielfach auch berechtigte Kritik ist an vielen Stellen
laut geworden, so auch in der Presse, die im allge-
meinen, soweit ich's weiB — wir kriegten immer
ausfiihrliche Presseberichte vorgelegt —, ziemlich
ordentlich, jedenfalls micht gehédssig berichtet hat,
wenn auch nicht immer ganz richtig. Nicht zum
wenigsten haben sich Synodale kritisch geduBert.
Ich denke dabei nicht nur an Kritik an der Zu-
sammensetzung der Synode (zu viel alte Menschen,
zu viele Angehorige von Kirchenleitungen und &hn-
liches) oder an unsere Ausdrucksweise. Vor allem
war es Kritik auch mit der Frage, ob wir unserem
Herrn geniigend Gehorsam bewiesen hédtten. Immer
hin hat der Wille, dem Herrn der Kirche zu dienen,
nicht gefehlt. Wir durften und wollten uns ja nicht
damit begniigen, nur Worte an Menschen zu rich-
ten. Nicht nur aus frommer Sitte wurde die Synode
eroffnet und geschlossen mit Gottesdiensten und
jeder Tag mit einer Andacht begonnen. Die Prediger
des Eréffnungs- und SchluBgottesdienstes, Bischof
Dietzfelbinger und Kirchenpréasident Sudker, wéhlten
beide als Text die Erntedankfestepistel aus dem
zweiten Korintherbrief, Kapitel 9. Fiir das, was uns
am Anfang der Tagung beschiftigte, und fiir das,
was uns beim Abschluf bewegte, erhielten wir den
entscheidenden Hinweis aus diesem Text auf: Gott
aber kann machen, Gott kann.

Wir haben auch zum ersten Mal alle wéahrend
dieser Tagung an einer gemeinsamen Abendmahls-
feier teilgenommen. Zu dieser Feier hatte das Pra-
sidium der Synode eingeladen, sie wurde gehalten
von einem lutherischen Landessuperintendenten aus
Hannover unter Assistenz eines Pfarrers aus der
unierten Kirche von Berlin-Brandenburg. Es war
sicher nicht beabsichtigt, aber es wird vielen als
bedeutungsvolles Bild in Erinnerung bleiben, daB
beim Empfang des Sakraments Bischof Dietzfel-
binger und Moderator Niesel nebeneinander standen.
(GroBer Beifalll)

Prdsident Dr. Angelberger: Haben Sie recht herz-
lichen Dank, Herr v. Dietze, fiir Thren eingehenden
Bericht und Thre aufschluBreichen und interessanten
Ausfiihrungen.

Ehe ich die Pause eintreten lasse, gebe ich das
Ergebnis unseres letzten Wahlganges bekannt zur
Wahl des zweiten theologischen Mitgliedes des
Landeskirchenrats: Stimmenzahl ist 54, davon un-
giiltig 2. Es haben erhalten: Baumann 1, Feil 11,
Leinert 22, Rave 7, Schréter 7, Schweikhart, Walter
4. Die meisten Stimmen hat Herr Leinert erhalten.
Darf ich Sie fragen, ob Sie die Wahl annehmen? —
Synodaler Leinert: Ja, ich nehme an! — Danke
schonl — Herzlichen Gliickwunsch! (Beifalll)

Damit ist eine Stelle des Stellvertreters eines
theologischen Mitgliedes des Landeskirchenrats frei-
geworden. (Heiterkeitl) Vielleicht darf ich Thre Re-
aktion aufgreifen. Unsere Geschéftsordnung 1dBt im
§ 4 Absatz 5 zu, daB eine Wahl auch durch Zuruf
erfolgen kann, wenn niemand widerspricht. (Bei-
falll) Und dazu wiirde ich vorschlagen, daf wir den-
jenigen als Stellvertreter nehmen, der jetzt dem
Gewihlten mit der Stimmabgabe am néchsten liegt,
nédmlich Herr Feil mit 11 Stimmen. (Beifalll)

Wer ist mit diesem Vorschlag, der dann gleich-
zeitig die Wahl bedeuten wiirde, nicht einverstan-
den? — Wer enthdlt sich? — 1 Enthaltung, und zwar
des nunmehr Gewdhlten. Darf ich Sie fragen, ob Sie
die Wahl annehmen? — Synodaler Feil: Ich nehme
an! — Danke schén und herzliche Gliickwiinschel

— Pause —

Préisident Dr. Angelberger: Darf ich nun zu Punkt
XII

unserer Tagung den Vorsitzenden unseres Klei-
nen Verfassungsausschusses, Hermn
D. Dr. v. Dietze bitten.

Synodaler D. Dr. v. Dietze: Der Kleine Verfas-
sungsausschuB hat der Synode zum letzten Male in
der Herbsttagung 1967 berichtet. Im Friihjahr 1968
wurde hier kein Bericht erstattet, da die Zeit der
Synodaltagung mit vordringlichen Aufgaben sehr
stark in Anspruch genommen war und wir damals
nichts wesentlich Neues mitzuteilen hatten.

Seit Herbst 1967 haben wir zwei zweitdgige Ar-
beitstagungen gehabt. Beide waren hauptsdchlich
der groBen Aufgabe gewidmet, Vorschlédge fiir Ver-
dnderungen unserer Grundordnung auszuarbeiten.
Solche Anderungen wurden in mehreren Eingaben
und Antrdgen angeregt, die die Landessynode dem
Kleinen VerfassungsausschuB iiberwiesen hat. Auch
unabhéngig davon wurden wir beauftragt, Ande-
rungen der Grundordnung vorzuschlagen, die wir
fiir erforderlich halten.

Die Bereiche unserer Arbeit sind

1. Stellung der Theologin,
2. Wahlordnung,
3. Gemeindeversammlung und andere Gemeinde-
organe,
4, Kirchenbezirke.
Zu diesen vier Arbeitsgebieten einige kurze
Erlduterungen.




48 Erste Sitzung

1. Bei der Stellung der Theologin handelt es sich
vor allem um die Frage, ob die in den §§ 61ff. der
Grundordnung noch bestehenden Sonderbestimmun-
gen fiir die Berufung ins Gemeindepfarramt beibe-
halten, abgeédndert oder aufgehoben werden sollen.

2. Bei der Wahlordnung geht es sowohl um das
Kirchengesetz, das iiberschrieben ist ,Kirchliche
Wahlordnung"”, als auch um die ihm zugrunde lie-
genden Bestimmungen der Grundordnung. Beide
betreffen neben den Wahlen der Gemeindeidltesten
auch die Wahlen zur Bezirkssynode, zum Bezirks-
kirchenrat und zur Landessynode.

3. Im Hinblick auf die Gemeinden haben wir uns
folgende Fragen vorgelegt: Sollen die Befugnisse
der Gemeindeversammlung erweitert und sollen
fiir die librigen Gemeindeorgane (Mitarbeiterkreise),
Regelungen oder Empfehlungen vorgeschlagen wer-
den, die auch ihr Zustandekommen und ihr Zu-
sammenwirken mit dem Altestenkreis betreffen?

4. Fiir den Kirchenbezirk erwachsen aus seinen
eigenen vermehrten und stdndig noch zunehmenden
Aufgaben folgende Fragen: Ist seine Stellung in der
Ordnung der Landeskirche neu zu bestimmen? Ist
demnach das Zusammenwirken von Dekan, Bezirks-
kirchenrat und Bezirkssynode anders als bisher zu
regeln? — Wie soll die erforderliche VergréBerung
des Bezirkskirchenrats ausfallen? Weitere Stich-
worte: Berufung des Dekans, Dauer seiner Amts-
zeit, Zusammensetzung der Bezirkssynode, Vor-
sitz in der Bezirkssynode. Dabei gehért, wie wir
auch aus einer Mitteilung unseres Prédsidenten von
heute vormittag schon entnehmen konnten, das, was
die Struktur der einzelnen Kirchenbezirke betrifft,
und ihre Abgrenzung nicht zu unseren Aufgaben.
Diese sehr wichtigen Probleme sollen in einzelnen
Kirchengesetzen geregelt werden, zundchst, soweit
ich Bescheid weiB, fiir den Kirchenbezirk Konstanz,

Die Arbeiten des Kleinen Verfassungsausschusses
vollziehen sich in der Regel so:

Nach einer ersten Besprechung werden uns Ma-
terialien zugeleitet, im besonderen Bestimmungen
in anderen Gliedkirchen der EKD gesammelt, dann
wird das Thema entfaltet und werden die Gesichts-
punkte vereinbart, die fiir unseren Vorschlag einer
gesetzlichen Regelung gelten sollen. Daraufhin wird
ein Entwurf fiir ein Kirchengesetz verfaft, und dieser
wird dann im einzelnen durchgearbeitet, meist in
zwei zeitlich voneinander getrennten Lesungen.

Vor dem AbschluB unserer Arbeiten wollen wir
das, was wir an Vorschldgen erarbeiten, auch mit
Vertretern von evangelischen Kreisen und Vereini-
gungen besprechen, von denen wir wissen, daB sie
wertvolles, beachtenswertes Interesse fiir Reformen
in unserer Landeskirche haben.

Unsere Arbeiten sind so weit gediehen und sollen
in weiteren, wenigstens drei Arbeitstagungen, die
auch in Monaten zwischen den Tagungen der Lan-
dessynode angesetzt werden — die néachste ist am
7. und 8. Februar 1969 —, so kraftig fortgefiihrt wer-
den, daB wir unsere Vorschldge fiir das gesamte
Paket von Anderungen der Grundordnung etwa im
Juli des kommenden Jahres dem Evangelischen
Oberkirchenrat einreichen  kénnen. Der Landes-

synode kénnte es dann als Vorlage des Landes-
kirchenrates zu dem schon frither in Aussicht ge-
nommenen Termin, also zur Herbstsynode 1969,
zugehen.

Uber die Zusammensetzung des Kleinen Ver-
verfassungsausschusses ist noch folgendes zu sagen:

Wir.haben vor einem Jahr unser Mitglied, Frau
Hiibner geb. Bayer verloren, unser Mitglied Her-
mann Schmitz ist im Februar dieses Jahres ver-
storben, unsere Mitglieder Heinrich Schmidt, Kéhn-
lein und Weigt sind aus der Landessynode ausge-
schieden. Wir sind gliicklich und dankbar, dafB sie
Mitglieder des Kleinen Verfassungsausschusses blei-
ben, Damit nun aber bei den Beratungen in der
Landessynode und besonders in ihren Ausschiissen
jeweils Mitglieder des Kleinen WVerfassungsaus-
schusses unsere Vorschldge erlautern kénnen, haben
wir von unserem Kooperationsrecht Gebrauch ge-
macht, Wir waren dabei auch darauf bedacht, uns
zu verjiingen. Demzufolge haben wir kooptiert die
Landessynodalen BuBmann, Gorenflos und Stock.
Wir freuen uns herzlich, daB alle drei die Zuwahl
bereitwillig angenommen haben. Wir meinen, da-
mit fiir unsere weitere Arbeit geniigend Krifte zu
haben und hoffen, daB uns auch geniigend Kraft
geschenkt werden wird. (Beifalll)

Prdsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank! —
Wir horen jetzt Zwischenberichte des Finanzaus-
schusses iiber den Stand der Vorarbeiten zur Neu-
regelung des Finanzausgleichs. Um den ersten
Bericht darf ich Sie, Herr Oberkirchenrat Dr. Léhr,
bitten.

XIII.

Oberkirchenrat Dr. Lohr: Sehr verehrte Synodalel

A. Diegeltende Finanzausgleichs-
regelung.

Dem Finanzausschuf wurde wéahrend der Friih-
jahrstagung 1968 (Gedr. Verh. S. 88) zugestanden,
daB er der Landessynode auf der jetzigen Tagung
iiber den Stand seiner Vorarbeiten zur Neuregelung
des Fininzausgleichs berichten diirfe. Der Finanz-
ausschuB seinerseits hat sein Mitglied, Herrn Gabriel,
und mich gebeten, den Bericht zu geben.

1. Die derzeitige Regelung des Finanzausgleidhs,
d. h. die Ordnung sowohl der Steuerverteilung zwi-
schen Landeskirche und Kirchengemeinden wie auch
der Steuerverteilung zwischen den Kirchengemein-
den untereinander in ihren noch heute geltenden
Grundziigen hat die Landessynode — nach ein-
gehenden Beratungen einer besonderen Finanzaus-
gleichskommission — auf der Herbsttagung 1959
festgelegt.

Der Antrag einer Kirchengemeinde auf Anderung
dieser Regelung gab AnlaB zu meinem Referat iiber
die ,Grundsdtze eines Finanzausgleichs” auf der
Frithjahrstagung 1963 (Gedr. Verh. S. 7). Der Finanz-
ausschuB faBte das Ergebnis seiner Beratungen hier-
iiber in 10 Punkten zusammen, die die Landessynode
auf der Herbsttagung 1963 (Gedr. Verh. S. 76ff.) als
Grundlage und Richtlinie fiir den Finanzausgleich
billigte.



Erste Sitzung

2. Es wire aber unrichtig zu meinen, daB seit 1959
oder 1963 fiir den Finanzausgleich eine starre Ord-
nung bestehe. Im Laufe der Jahre wurde die Finanz-
ausgleichsregelung immer wieder {iberpriift, wieder-
holt durch allgemeine oder besondere Beschliisse
der Landessynode bei den Beratungen des landes-
kirchlichen Haushalts und der Jahresabschliisse er-
gdnzt. Ich erwdhne folgende MaBnahmen:

a) Herbsttagung 1961 bei der Beratung des Haus-

haltsplans 1962/63.

Wesentliche Erhéhung der zweckgebundenen Fi-

nanzhilfen an die Kirchengemeinden aus dem

Steueranteil der Landeskirche (8,3 Prozent des

Nettoaufkommens der Kirchensteuer vom Ein-

kommen), Wegfall der Ausmérkerbesteuerung.
b) Herbsttagung 1962:

Sonderzuweisung von Kirchensteuern an die Kir-

chengemeinden in Héhe des Betrages der Landes-

kirchensteuer vom Grundbesitz und Gewerbe-
betrieb.
c) Herbsttagung 1963 bei der Beratung des Haus-

haltsplans 1964/65:

Die Ersatzbetrédge fiir Leistungen, die die Landes-

kirche zuvor fiir die Kirchengemeinden iibernom-

men hatte, werden von dem Kirchensteueranteil
der Kirchengemeinden nicht mehr abgesetzt; das
bedeutete eine Erhéhung der Kirchensteuerzuwei-
sung an die Kirchengemeinden um 10 Prozent.

Die zweckgebundenen Finanzhilfen an die Kir-

chengemeinden aus dem Steueranteil der Landes-

kirche wurden wiederum erhoht (auf rd. 18 Pro-
zent des Nettoaufkommens an der Kirchensteuer
vom Einkommen).

d) Herbsttagung 1963 und 1964:

Sonderzuweisung von Kirchensteuern an die

Kirchengemeinden wie auf der Herbsttagung 1962,
e)In allen Rechnungsjahren (auBer 1965):

Nachtrédgliche Erhéhung der Mittel fiir Baubei-

hilfen und Bauprogramme zugunsten der Kirchen-

gemeinden aus dem Steueranteil der Landeskirche.
f) Herbsttagung 1967:

Wegfall der Kirchensteuer vom Gewerbebetrieb

sowohl als Landes- wie als Ortskirchensteuer.

Die Kirchensteuer vom Grundbesitz wird nur noch

als Ortskirchensteuer (nicht mehr als Landes-

kirchensteuer) erhoben und den Kirchengemein-
den zur vollen Ausschopfung {iberlassen.

Der Gewerbesteuerausgleich fiir die Kirchenge-

meinden wird mit Schwergewicht aus dem Steuer-

anteil der Landeskirche bestritten.

Alle diese Mafinahmen betrafen allerdings micht
den grundsétzlichen Aufbau des bisherigen Finanz-
ausgleichs.

B. Beratungen iiber eine Neurege-
lung des Finanzausgleichs.

I. Das Anwachsen des Steuer- und Haushalts-
volumens der Landeskirche und der Gemeinden so-
wie die bekannten Kirchensteuerurteile des Bundes-
verfassungsgerichts gaben AnlaB, die Gestaltung
des kirchlichen Haushalts- und Steuerwesens grund-
sétzlich zu erértern; dabei riickten auch die Grund-
lage des Finanzausgleichs in den Mittelpunkt der

49

Uberlegungen und Beratungen, zunachst des Finanz-
ausschusses, dann auch des Plenums der Synode.
Es sei verwiesen auf die Referate von Herrn Hoff-
lin und mir (Anl. 2 und 3 zu den gedr. Verh: der
Landessynode Oktober 1966) und die Berichte des
Finanzausschusses vor der Synode, Zu diesen Fragen
auf der Herbstsynode 1966 (Gedr. Verh. S. 19ff,
48ff.) und seitdem auf jeder Synodal-Tagung (Friih-
jahr 1967 — Gedr. Verh. S. 35ff., 38ff. —; Herbst
1967 — Gedr. Verh. S. 37ff., 75ff. —, Friihjahr 1968
Gedr. Verh. S. 84, 88).

Die Thnen zugegangene Vorlage ,Vorschlag fiir
eine neue Finanzausgleichsregelung (Entwurf IV —
mit kurzen Erlduterungen — auf Grund der Be-
ratungen des Finanzausschusses vom 12. Oktober
1968)" enthalt das bisherige Ergebnis der auch jetzt
noch nicht abgeschlossenen Beratungen des Finanz-
ausschusses. Er hat sich seit der Friihjahrstagung
1968 wiederum in zwei Sitzungen (am 19./20. Juli
und am 12. Oktober d. J.) mit der Materie befaft
und wird sie bis zum Frithjahr 1969 noch in weiteren
Sitzungen behandeln. Die Bezeichnung ,Entwurf IV*
deutet darauf hin, daB drei andere Entwiirfe (fiir
den Berichterstatter selbstverstiandlich noch zusidtz-
liche Vorentwiirfe) vorausgegangen sind. Es soll
hier nun nicht die ganze Entwicklung der Beratungen
bis zum Entwurf I und von dort bis zum Entwurf IV
im einzelnen geschildert werden, sondern nur, so-
weit dies zur Erlduterung des Entwurfs notwendig
ist. Zuniichst seien einige grundsitzliche Ausfiih-
rungen gemacht.

II. Weshalb ist eine Neuregelung des Finanzaus-
gleichs nétig? Hierfiir kénnen mehrere Griinde ge-
nannt werden:

a) Der Wegfall der Bausteuer der juristischen Per-
sonen und der Kirchensteuer vom Gewerbebetrieb
haben das Finanzgefiige der Landeskirche und der
Kirchengemeinden verédndert; die Kirchensteuer vom
Einkommen ist noch stdrker als bisher die Haupt-
quelle der kirchlichen Einnahmen geworden.

b) Die geltende Finanzausgleichsregelung ldBt
nicht mit der nétigen Deutlichkeit erkennen, in wel-
chem MaBe die Gemeinden schon jetzt tatsdachlich
an der Kirchensteuer vom Einkommen teilhaben,

Hst. 10 des Haushaltsplans der Landeskirche trégt
die Bezeichnung: Anteile der Kirchengemeinde an
der Kirchensteuer vom Einkommen. Sie enthdlt den
30prozentigen Anteil der Kirchengemeinden, der
iiber schliisselmédBige Zuweisung und Ausgleichs-
stock an die Kirchengemeinden gegeben wird. Die
Bezeichnung der Hst. 10 verleitet zu der Vorstellung,
als ob die Kirchengemeinden lediglich mit diesem
Betrag an der Kirchensteuer vom Einkommen teil-
nehmen. Es flieBen ihnen aber auBerdem noch (und
damit aus dem Steueranteil der Landeskirche) fol-
gende zwedkgebundene Finanzhilfen zu:

Hst. 11 Baubeihilfen,

Hst. 12 Beihilfen fiir Kindergérten und Kranken-
pflegestationen,

Beihilfe fiir verschiedene Zwecke,
Zuschiisse zur Besoldung hauptamtlicher
Kirchenmusiker,

Bauprogramme.

Hst. 19
Hst. 24

Hst. 92

¢ abojuy




50 Erste Sitzung

Im Haushaltsplan 1968/69 machen diese Zuwei-
sungen 8820000 DM aus. Der Gesamtanteil der
Kirchengemeinden aus dem Netto-Ertrag der Kir-
chensteuer vom Einkommen macht somit nicht nur
30 Prozent (in Hst. 10 enthalien), sondern insgesamt
43 Prozent aus. Kiinftig soll durch eine entsprechen-
de Gliederung des Haupthaltsplans dieser Sachver-
halt allgemein sichtbar gemacht werden.

c) Schon ofter ist die Ansicht geduBert worden,
vor allem miisse der Finanzausgleich zwischen Lan-
deskirche und Kirchengemeinden gedndert werden,
d. h. der landeskirchliche Anteil an der Kirchen-
steuer vom Einkommen miisse zugunsten des Anteils
der Kirchengemeinden verringert werden. Wie aus
dem bereits Gesagten hervorgeht, hat die Landes-
synode den landeskirchlichen Steueranteil bisher
schon gar nicht ausschlieBlich fiir landeskirchliche
Aufgaben, sondern zu einem beachtlichen Prozent-
satz fiir Finanzhilfen an Kirchengemeinden einge-
setzt, auch die fiir unmittelbare landeskirchliche
Aufgaben nicht verbrauchten Mittel zum gréBten Teil
immer wieder fiir Zwecke der Kirchengemeinden
bestimmt; aber abgesehen davon ist zu sagen:

Der landeskirchliche Anteil kann spiirbar nur dann
gekiirzt werden, wenn einige der daraus bisher
finanzierten Aufgaben und Arbeiten wegfallen oder
von der Landeskirche auf die Kirchengemeinden
iibertragen werden. Der FinanzausschuB hat den
landeskirchlichen Haushalt im Blick auf die Méglich-
keit solcher MaBnahmen iiberpriift, macht jedoch
keinen Vorschlag iiber den Wegfall oder eine Ver-
lagerung bisher landeskirchlich finanzierter Auf-
gaben. Die Mittel fiir laufende Ausgaben erhéhen
sich deshalb nur dann, wenn die auBerordentlichen
Ausgaben in Landeskirche und Kirchengemeinden
eingeschrdnkt und beim Steueranteil der Gemeinden
die Mittel des Ausgleichsstocks zugunsten des
Schliisselanteils vermindert werden.

Eine Verlagerung von Aufgaben auf die Kirchen-
gemeinden verringert zwar den Finanzbedarf der
Landeskirche, vergroBert aber den der Gemeinden;
eine finanzielle Besserstellung der Gemeinden ist
also letztlich nicht die Folge einer solchen MabB-
nahme.

Es ist nicht so schwierig, den Finanzbedarf fiir die
eigentlichen landeskirchlichen Aufgaben festzustel-
len und in gewissem Umfang zu begrenzen oder zu
erweitern und danach den landeskirchlichen Anteil
und den gemeindlichen Anteil an der Kirchensteuer
vom Einkommen zu bemessen; dies geschieht durch
die BeschluBfassung iiber den Haushaltsplan der
Landeskirche. Viel schwieriger ist es jedoch, den
gemeindlichen Steueranteil auf die Kirchengemein-
den untereinander zu verteilen. Zur Lésung dieses
Problems miissen eine Fiille von Sachverhalten be-
achtet und viele Fragen beantwortet werden. Und
dazu muB auch folgende Selbstverstdandlichkeit aus-
gesprochen werden: Eine Anderung des Verteilungs-
schliissels hat zur Folge, daB die einen Gemeinden
mehr und die anderen entsprechend weniger er-
halten; die zur Verteilung stehende Summe ver-
groBert sich durch die Anderung des Verteilungs-
schliissels nicht.

d) Die jetzige Steuerverteilung zwischen den Kir-
chengemeinden fuBt fast voéllig auf dem ortlichen
Aufkommen; die steuerstarken Gemeinden erhalten
viel, die steuerschwachen Gemeinden wenig. Diese
Verteilung griindet sich auf einer aus der Ver-
gangenheit stammenden, iiberbetonten Vorstellung
von der finanziellen Unabhéngigkeit der Kirchen-
gemeinden untereinander. Der Gedanke eines Aus-
gleichs kommt bei dieser Verteilung fiir die Haupt-
quelle der kirchlichen Einnahmen, der Kirchensteuer
vom Einkommen, nicht zum Zuge, insbesondere
nicht fiirden laufenden Haushalt der
Kirchengemeinden; lediglich in Ausnahmefillen wer-
den hierfiir Mittel des Ausgleichstocks eingesetzt.
Stdrker und mit Schwergewicht fiir den auBerordent-
lichen Bedarf (Baubeihilfen, Grundstiickserwerb)
wird ein Ausgleich lediglich durch die zwedkge-
bundenen Finanzhilfen an die Kirchengemeinden
bewirkt, und zwar sowohl aus dem Haushalt der
Landeskirche (Baubeihilfen, Zuschiisse und Darlehen
aus den Haushaltsstellen 11, 12, 19, 24, 92) wie aus
dem Ausgleichsstodk.

Eine Neuregelung des Finanzausgleichs soll dem
MifBstand abhelfen, daB die steuerschwachen Kirchen-
gemeinden nur notdiirftig ihr Personal (Kirchen-
diener, Kirchenmusiker) besolden und die Gebdude
(Kirche, Pfarrhaus, Gemeindesaal) nur unzureichend
aus eigenen Mitteln unterhalten kénnen; auch sollen
ihnen die erforderlichen Mittel fiir die innerkirch-
liche und diakonische Arbeit zur Verfiigung stehen.
Ziel der Neuregelung ist also eine bessere Finanz-
ausstattung des laufenden Haushalts der steuer-
schwachen Gemeinden. Hierdurch soll folgendes er-
reicht werden:

Die Gemeinden sollen gréSere Freiheit und Még-
lichkeit zu selbstverantwortlichem Einsatz der Mittel
vornehmlich fiir die innerkirchliche, diakonische und
weltmissionarische Arbeit erhalten. Selbstdndigkeit
und Selbstverwaltung der Gemeinden sollen gestarkt
werden.

C. Erarbeitung der Grundlagen fiir
einen neuen Verteilungsschliissel

I. Bei den Uberlegungen, einen nuen Schliissel
fiir die Verteilung der Kirchensteuer auf die Kir-
chengemeinden untereinander zu finden, wurden
die Finanzausgleichsregelungen anderer Landes-
kirchen als Material herangezogen, wie ich dies auch
schon in meinem Referat ,Grundsdtze des Finanz-
ausgleichs” (Landessynode Frithjahr 1963, Gedr.
Verh. S. 8ff.) getan hatte.

II. Es wurde ferner die besondere Struktur und
GréBe der Gemeinden unserer Landeskirche bedacht;
sie weisen nach Seelenzahl und Steuerkraft ganz
erhebliche Unterschiede auf.

Von den 524 Kirchengemeinden (Ortskirchen-
steuerzweckverbdnden) unserer Landeskirche mit
1 345 000 Gemeindegliedern haben

85 Kirchengemeinden bis 400

70 Kirchengemeinden von 400— 600

59 Kirchengemeinden von 600— 800

37 Kirchengemeinden von 800—1000 Gemeinde-

glieder.




Erste Sitzung 51

Die Einkommensteuerkraft dieser 251 Kirchen-
gemeinden unter 1000 Seelen mit 136 530 Gliedern
(= 10,1 Prozent der Glieder der Landeskirche) macht
3,6 Prozent der Steuerkraft der Gesamtheit der Ge-
meinden unserer Landeskirche aus. Zum Vergleich
sei lediglich der Ortskirchensteuerzwedkverband
Karlsruhe mit rd. 126 000 Gemeindegliedern und eine
Steuerkraft von 10,4 Prozent der Gesamtheit der
Gemeinden unserer Landeskirche genannt.

Im Blick auf die unterschiedliche Struktur der Ge-
meinden schien es sich zu empfehlen, eine Neu-
regelung zundchst nur fiir die groBen Gemeinden zu
erarbeiten. Ein solches Verfahren ist aber auch
noch aus folgenden zwei Griinden sachlich vertret-
bar.

1. Der bisherige Haushalts-und Steuerbedarf der
kleinen Gemeinden ist in der Tat unverhdltnis-
mdbig geringer als der der Gemeinden von
mittlerer GriBe; es wire sogar in Anbetracht
ihres bisherigen Steuervolumens und der leich-
ten Uberschaubarkeit ihres Haushaltsbedarfs
mdoglich und zu erwégen, ihre Steueranteile mit
einem gewissen — im Verhdltnis zu dem Ge-
samtsteueranteil der Kirchengemeinden gering
zu bezeichnenden — Pauschalbetrag aus dem
Ausgleichsstodk aufzubessern.

. Ein solches Verfahen ermoglicht es aber auch
eher, das Problem der Neuregelung arbeits-
méBig tiberhaupt zu bewdéltigen, und erlaubt es,
Erfahrungen zu sammeln, die verwertet werden
konnen, wenn weitere Gruppen von Gemein-
den in die Neuregelung einbezogen werden.

III. Es wurde daher versucht, die Kirchengemein-
den nach bestimmten Merkmalen (GroBe und Steuer-
kraft) zu gruppieren. SchlieBlich ergab sich als ge-
eigneter MaBstab fiir eine Gruppierung die Seelen-
zahl, weil sie einerseits von der Steuerkraft unab-
héngig ist, andererseits aber als ein objektiv fest-
stellbares Merkmal die Gréfe und den Finanzbedarf
einer Gemeinde mitbestimmt. Es wurden folgende
zwei Gruppen gebildet:

1. die Gruppe von 250 kleinen Gemeinden bis zu
900 Seelen (fiir die Berechnungen aufgerundet
auf volle Zehn),

2. die Gruppe von 274 groBen Kirchengemeinden
(Ortskirchensteuerzwedkverbidnden) mit mehr
als 900 Seelen (fiir die Berechnungen aufgerun-
det auf volle Hundert).

Eine Ubersicht iiber die GroBe und Steuerkraft der
beiden Gruppen (an Hand der Besteuerungsgrund-
lagen fiir die Haushaltspldne 1968/69) vermittelt
nachstehende Aufstellung:

Seelenzahl

E-Anteil Kopfbetrag Grund-
Hpl., 68/

steuer-
mefibetrag

14 865
(= 100%)
13131
(= 88,3%)

ipl. na
Hpl. 68/69

1345000 16510200 12,17

(= 100%)

15 848 400
(= 96%)

1. Landes-
kirche

2. 274 KGden
(OrtsKiSt-
ZwVerb.)

3. 250 Kgden

1215800
(= 90,4%)

13,03

129 370
{= 915%]

661 800
(= 4%)

1734
(= 11,7%)

511

Voraussetzung fiir die weiteren Uberlegungen
war nun, daB die Gruppe der kleinen Gemeinden
an dem Gesamtschliisselanteil der Kirchengemeinden
in dem gleichen Verhiltnis wie bisher (4 Prozent)
teilnimmt, u. U. eine Aufbesserung ihres Anteils
aus dem Hadrtestock erhdlt. Die eigentliche Neu-
regelung soll also bis auf weiteres lediglich die
Gruppe der groBen Gemeinden (Ortskirchensteuer-
zwedkverbdnde) betreffen.

IV. Die Beratungen des Finanzausschusses am
19./20. Juli 1968 und die darauf fuBenden weiteren
Uberlegungen in der Sitzung am 12. Oktober 1968
fithrten zu folgendem Ergebnis:

1. Abzulehnen ist die Verteilung der Kirchen-
steuer vom Einkommen nach dem reinen Bedarfs-
dedcungssystem, d. h. nach dem Finanzbedarf der
Gemeinden, der auf Grund einer eingehenden, nach
einheitlichen Richtlinien durchgefiihrten Priifung der
Haushaltspldne festgestellt wird. Ein solches Ver-
fahren wiirde der Selbstdndigkeit und Eigenverant-
wortung der Kirchengemeinden kaum noch Raum zur
Entfaltung lassen. Vielmehr sollte versucht werden,
einen Schliissel an Hand objektiver BezugsgréBen
und MeBzahlen zu bilden.

2. Als BezugsgroBfen wurden zundchst herausge-
stellt die Seelenzahl der Gemeinden und die Bau-
lastpflichten fiir die zum kirchlichen Dienst unmittel-
bar bendétigten Gebdude (Pfarrhaus, Kirche, Ge-
meindehaus, Kindergérten).

Eine Lésung dafiir, wie die Baulastpflichten unter-
einander (Kirche zu Pfarrhaus, zu Gemeindehaus
usw.) in MeBzahlen festgestellt und wie diese mit
der Seelenzahl in Verbindung gebracht werden kén-
nen, oder — anders ausgedriickt — welches die
Wertigkeit der Bezugsgréfen zueinander ist, wurde
nicht gefunden. Die Erwdgungen lieBen vielmehr
die Frage entstehen, ob damit nicht fiir ein groBes
Teilgebiet des Haushalts, nédmlich fiir den Bauauf-
wand, doch ein Bedarfsdeckungssystem versucht
werde, das im Grundsatz und fiir den iibrigen Haus-
halt abgelehnt war. Es gelang also nicht, ein ge-
eignetes MeBzahl-System zu erarbeiten.

Auch der Kollektenertrag wurde als eine mit-
bestimmende BezugsgroBe genannt; jedoch im Laufe
der Beratung gewann der Gedanke Oberhand, daB
der Kollektenertrag der Gemeinde fiir die Anteils-
bemessung weder positiv noch negativ bewertet
werden soll.

Die Frage, ob die ortliche Einkommensteuerkraft
weiterhin als Schliisselzahl in Verbindung mit an-
deren BezugsgréBen Verwendung finden solle, blieb
zundchst offen; jedoch bestand Einigkeit dariiber,
daB auch die Ortskirchensteuer vom Grundbesitz
nach Mdglichkeit in den Ausgleich einbezogen wer-
den solle.

Auch wurde festgestellt, daB der bestehende
Schuldendienst bei der Neuregelung nicht auBer
acht gelassen werden konne. Folgender Losungs-
weg wurde aufgezeigt: Einen bestimmten Prozent-
satz der Steuereinnahmen (etwa 15 bis 20 Prozent
— oder 25 Prozent?) muB jede Gemeinde aus ihrem
E-Steueranteil und der Ortskirchensteuereinnahme
leisten. Fiir den iibersteigenden Betrag kann sie




52 Erste Sitzung

einen ZuschuB erhalten. Die Richtlinien iiber die
‘Gewdhrung von Finanzhilfen fiir Bauten (Beihilfen
und Darlehen aus den Bauprogrammen) miiiten u. U,
gedndert werden.

3. SchlieBlich wurde folgendes bedacht:

a) Es liegt auf der Hand, daB die Zahl der Ge-
meindeglieder in etwa die GréBe einer Gemeinde
und damit den Umfang der Gemeindeaufgaben und
der finanziellen Lasten (Kosten) bestimmt. Zwar ist
es nicht moéglich, die Beziehung zwischen der Ge-
meindegliederzahl und den Kosten zahlenmadBig
genau festzulegen; aber im Verhaltnis der Gemein-
den zueinander diirfte doch sachgerecht sein, jeder
Gemeinde auch eine nach ihrer Seelenzahl bemes-
sene Finanzausstattung (sog. Grundausstattung) zu
geben.

b) Die bisherige Verteilung der Kirchensteuer vom
Einkommen nach dem &rtlichen Aufkommen hat die
steuerstarken Gemeinden in die Lage versetzt, ihre
Ausstattung mit Personal und Gebdude auf den
jetzigen Stand zu bringen. Es ist nicht mdglich, die-
sen Stand plotzlich auf ein sehr viel niedrigeres
MaB zuriickzuschrauben.

c) Manche Gemeinde hat den jetzigen Stand ihres
Aufbaus durch besondere Anstrengungen erreicht.
Es wiirde bedenklich sein, hierin durch ein scharfe
Kiirzung der Steuereinnahmen oder eine Anrech-
nung ihrer Einnahmen an Opfer und Sammlungen
eingreifen zu wollen.

d) Nach Durchfiihrung eines jeden Finanzaus-
gleichs wird es noch Unterschiede in der Finanz-
ausstattung der Kirchengemeinden geben. Es ist
durchaus verstdndlich und vertretbar, daB den steuer-
starken Gemeinden verhdltnismdBig mehr Mittel
verbleiben als den steuerschwachen. Entscheidend
ist, daB die schwachen Gemeinden eine ausreichende
Finanzausstattung erhalten, also die Unterschiede in
der Finanzausstattung das kirchliche Leben der fi-
nanzschwachen Gemeinden nicht in unvertretbarer
Weise beeintréchtigen oder belasten. Es entspricht
weder den Moglichkeiten noch dem Zwedk eines
Finanzausgleichs, alle finanziellen Unterschiedlich-
keiten zu beseitigen und die Finanzlage der Kirchen-
gemeinden unterschiedslos auf ein allgemeines Maf
gleichzuschalten.

Aus diesen Griinden soll und darf bei der Ver-
teilung der Kirchensteuer dem ortlichen Aufkommen
eine gewisse, allerdings eingeschrankte Bedeutung
belassen werden.

4. Es sind mehrere MaBnahmen mdéglich, die einer-
seits das Gewicht des ortlichen Steuerertrags fiir die
Steuerverteilung zu mindern, andererseits eine bes-
sere Finanzausstattung der steuerschwachen Ge-
meinden zu sichern vermégen.

a) Die Gewdhrung einer Grundausstattung, die
(sieche oben 3a) nach der Seelenzahl bemessen wird,
ist eine solche erste MaBnahme. Wird hierfiir ein
Viertel, ein Drittel oder gar die Hilfte des Gesamt-
schliisselanteils der Kirchengemeinden verwendet,
so ist die ortliche Steuerkraft als Verteilungsmab-
stab bereits in erheblichem Umfang ausgeschaltet.

b In die Verteilung nach dem é&rtlichen Aufkom-
men soll die Kirchensteuer vom Grundbesitz mit

einem Teilbetrag (etwa 10 Prozent der Grundsteuer-
meBbetrdge) einbezogen werden; denn die Kirchen-
steuer vom Grundbesitz bedeutet fiir die Kirchen-
gemeinden in {iberwiegend evangelischen Stadten
und Landgemeinden eine nicht unbetrachtliche Fi-
nanzkraft, Das hatten schon frithere Untersuchungen
iiber den Ausgleich fiir die weggefallene Kirchen-
gewerbesteuer ergeben.

c¢) DemgemdB wiren also dem Gesamtschliissel-
anteil der Kirchengemeinden zundchst die Mittel
fur die Grundausstattung (Verteilung nach Kopf-
betrdgen) zu entnehmen, der alsdann verbleibenden
Summe der Betrag von 10 Prozent der Grundsteuer-
meBbetrige der Gemeinden zuzuschlagen und die so
festgestellte Verteilungsmasse nach dem ortlichen
Aufkommen der Kirchensteuer vom Einkommen
(bisheriger Schliissel) zu verteilen.
" d) Errechnet man daraufhin fiir jede einzelne Ge-
meinde den Steuerbetrag, den sie je Gemeindeglied
erhdlt (Kopfbetrag), so muB zusdtzlich gewdhrleistet
werden, daB der Kopfbetrag jeder Gemeinde minde-
stens 60 Prozent des Durchschnittskopfbetrages der
groBen Gemeinden betrdgt, Die steuerschwachen
Gemeinden sollen also den Unterschiedsbetrag bis
zu der genannten Hoéhe zusétzlich erhalten (Zusatz-
betrag). Dabei darf jedoch eine iiberdurchschnittliche
Hohe an Ortskirchensteuer nicht unberiicksichtigt
bleiben; deshalb ist bei der Berechnung des Zusatz-
betrages in gewissem Umfang der Betrag anzurech-
nen, um den der Kopfbetrag an Kirchensteuer aus
Grundbesitz der einzelnen Gemeinde den Durch-
schnittskopfbetrag der groBen Gemeinden iibersteigt.

Die Erarbeitung der vorstehenden Ergebnisse war
laufend von Berechnungen iiber die Auswirkungen
der verschiedenen Vorschldge fiir den Haushalt der
Kirchengemeinden begleitet. Und zwar wurden zu-
letzt die Haushaltspldne von 63 Gemeinden der in
die etwaige Neuregelung fallenden 274 grofien Kir-
chengemeinden iiberpriift, insbesondere auch im
Blick darauf, welches Gewicht in der Haushalts-
wirtschaft der einzelnen Gemeinde die Belastung
mit Schuldendienst hat.

5. Vergleicht man die Haushaltsplédne der Kirchen-
gemeinden, so ist festzustellen, daB manche Ge-
meinden sich mit einem Schuldendienst unter Zu-
riickstellung der Ausgaben fiir die innerkirchliche
Arbeit belasten muBten, manche jedoch nur in ge-
ringem Umfang belastet sind, manche Kirchenge-
meinden noch vor auBerordentlichen Ausgaben (Bau-
vorhaben) stehen, die mit Darlehen finanziert wer-
den miissen, ohne daB die erforderlichen Mittel fiir
den Schuldendienst im Haushaltsplan bereitgestellt
werden konnen. Bei einer Neuregelung sollte jedoch
vermieden werden, daB einzelne Kirchengemeinden
erneut die Ausgaben fiir die innerkirchliche und dia-
konische Arbeit in unertrdglicher Weise fiir auBer-
ordentliche Vorhaben, insbesondere Bauten, dros-
seln. Damit wiirde dem Zweck der Finanzausgleichs-
regelung entgegengewirkt.

Die Unterusuchungen ergaben, daB fiir die Kirchen-
gemeinden eine Schuldendienstbelastung mit 25 Pro-
zent der Steuereinnahmen in der Regel tragbar ist,
die Bewilligung eines Zuschusses also erst noétig




Brste Sitzung 53

wire, wenn der tatsdchliche Schuldendienst diesen
Betrag iibersteigt. Diese Feststellung betrifft zu-
nédchst lediglich den z. Z. vorhandenen Schulden-
dienst und bedeutet, daB der ZuschuB sich mit dem
Abbau des Schuldendienstes, aber auch mit dem
Ansteigen der Steuereinnahmen verringert.

Wiirde eine entsprechende Regelung zum Grund-
satz bei der Aufnahme neuer Schulden erhoben, so
wiirde jede Gemeinde, deren Schuldendienst die
Hoéchstbelastungsgrenze von 25 Prozent erreicht
hat, ermuntert, neue Schulden aufzunehmen; denn
die neuen Schulden wiirden ihr alsdann keine zu-
sdtzliche Belastung bringen. Das ist aber nicht der
Zweck der Regelung und auch nicht vertretbar. Es
konnten namlich daraufhin die Gesamtschuldenlast
der Kirchengemeinden und der benétigte ZuschuB-
bedarf bis ins Ungemessene steigen. Auch soll ein
ZuschuB zum Schuldendienst nicht dazu beitragen,
daB die Gemeinde mit dadurch freigestellten Haus-
haltsmitteln Riicklagen zu bilden vermag. Daraus
ergibt sich: Die Mittel, aus denen die Schulden-
dienstzuschiisse fiir alte und fiir neue Schulden ge-
zahlt werden, bediirfen einer Begrenzung; dariiber
sind bereits zahlenméBig begriindete Erwédgungen
angestellt worden; die Gesichtspunkte, die bei der
Genehmigung neuer Darlehen und bei der Gewéh-
rung von Zuschiissen zum neuen Schuldendienst be-
achtet werden miissen, bediirfen einer Festlegung
in besonderen Richtlinien.

Hier sei folgendes eingeflochten:

Die Untersuchungen iiber den Schuldendienst fiir
die Gruppe der kleinen Gemeinden ergab: Der jdhr-
liche Betrag, den sie hierfiir aufzubringen haben,
belduft sich auf durchschnittlich 44 Prozent ihrer
jetzigen Steuereinnahmen. Diese Belastung des lau-
fenden Haushalts ist sehr hoch. Es sollte daher ver-
sucht werden, die besonders hoch belasteten Ge-
meinden ganz oder z. T. zu entschulden, um ihren
laufenden Haushalt wesentlich zu entlasten. Oft
handelt es sich dabei um Schuldbetrdge, die zwar
fiir die kleine Gemeinde viel bedeuten, aber im
Rahmen der gesamten Haushaltswirtschaft der Lan-
deskirche und Kirchengemeinden als gering zu be-
zeichnen sind.

6. Die Gewdhrung von Zuschiissen zum Schulden-
dienst an die Gruppe der groBen Gemeinden wiirde
die Einfiihrung einer neuen FinanzausgleichsmaB-
nahme fiir den laufenden Haushalt bedeuten. Sollen
daneben die bereits bestehenden AusgleichsmaB-
nahmen:

Gewihrung von Zweckzuschiissen fiir den Betrieb
von Kindergdrten und Krankenpflegestationen und
zur Besoldung hauptamtlicher Kirchenmusiker be-
stehen bleiben?

Es seien zundchst die letztgenannten Zuschiisse
behandelt. § 15 Abs.2 und 3 des kirchlichen Gesetzes
die Ordnung des kirchenmusikalischen Dienstes betr.
vom 5. Mai 1954 (Niens 27b) lautet:

(2) Zum Besoldungsaufwand der Bezirkskan-
toren leistet die Landeskirche einen ZuschuB im
Rahmen der im Haushaltsplan vorgesehenen
Mittel.

(3) Die Landeskirche kann im Rahmen der im
Haushaltsplan vorgesehenen Mittel je nach der

finanziellen Lage der Kirchengemeinde -und dem
Umfang der in ihr verwirklichten Kirchenmusik
Zuschiisse zum Besoldungsaufwand hauptamtlicher
Kirchenmusiker gewédhren.

§ 15 Abs. 3 des Gesetzes wird seit jeher so ge-
handhabt, daB alle Kirchengemeinden, die Kirchen-
musiker im Hauptamt anstellen, einen Zuschuf in
Hohe von 25 Prozent des hierfiir benétigten Besol-
dungsaufwands erhalten, und zwar entgegen dem
Gesetz ohne Riicksicht auf die finanzielle Lage der
Gemeinde. Mit der Erhéhung des E-Anteils diirfte
die Notwendigkeit fiir eine allgemeine Bezuschus-
sung entfallen sein. Ein ZuschuB sollte daher fortab
entsprechend dem Wortlaut des Gesetzes nur dann
noch bewilligt werden, wenn die finanzielle Lage
der Gemeinde (Ausgleich des Haushaltsplans) es
wirklich erfordert. Anders verhélt es sich mit dem
ZuschuB zur Besoldung von Bezirkskantoren gemés
§ 15 Abs. 2 des Gesetzes. Die Kirchenmusiker, die
zu Bezirkskantoren ernannt werden, erhalten damit
einen landeskirchlichen Auftrag, der ihre Arbeits-
kraft zu einem erheblichen Teil der Kirchengemeinde
entzieht, Es ist daher sachgerecht, daB die Landes-
kirche (aus ihrem Steueranteil) dafiir den Kirchen-
gemeinden einen Teil des Besoldungsaufwands (35
Prozent) erstattet.

Von den 274 Kirchengemeinden, die fiir die Neu-
regelung vorgesehen sind, haben im Rechnungsjahr
1967 68 Gemeinden (= rd. 50 Prozent aller bezu-
schuBten Gemeinden) Beihilfen fiir Kindergdrten
und Krankenpflegestationen erhalten. Die Erhéhung
der Kirchensteueranteile zieht von selbst eine Erma-
Bigung der bisherigen Beihilfen nach sich. Ein grund-
sdtzlicher AusschluB dieser Gemeinden von der Bei-
hilfemdéglichkeit diirfte nicht geboten sein; jedoch
muB auch hier — wie beim ZuschuB zum Schulden-
dienst — die Begrenzung gelten, daB die Beihilfe
zum Ausgleich des Haushaltsplans wirklich benétigt
wird, also durch den ZuschuB keine Riicklagenbil-
dung ermdglicht wird.

7. Die Haushaltswirtschaft der Kirchenbezirke
wurde ebenfalls in die Erwdgungen einbezogen. Der
Berichterstatter trug seine Uberlegungen hierzu dem
Finanzausschuff in einer schriftlichen Vorlage und
auch miindlich vor. Der Finanzausschuf hat dazu
noch nicht abschlieBend Stellung genommen; doch
kénnen die Grundgedanken der Vorlage mitgeteilt
werden.

§ 85 Abs. 2 GO nennt als Deckungsmittel fiir die
Ausgaben des Kirchenbezirks lediglich die Ertrédge
des eigenen Vermdgens und die Umlage auf die Ge-
meinden. Die Kirchenbezirke sind also nicht berech-
tigt, von den Gemeindegliedern Steuern zu erheben.
Die Schwierigkeiten, die damit verbunden sind, daB
die Kirchenbezirke ihren gesamten Fnanzbedarf aus
der Gemeindeumlage zu decken haben, beruhen
m. E. vornehmlich auf zwei Umstdnden:

Die Mitglieder der Bezirkssynode verstehen sich
zu sehr als Vertreter der Einzelgemeinden, die
sie vor finanziellen Belastungen schiitzen wol-
len;

die Gemeinden der kleinen Kirchenbezirke sind
nicht finanzkraftig genug, um die Mittel fiir




54 Erste Sitzung

ihre zwangsldufigen Ausgaben mit der Ge-
meindeumlage aufzubringen, geschweige denn
eine verstdrkte innerkirchliche Arbeit des Kir-
bezirks ausreichend zu finanzieren.

In Anbetracht dieses Sachverhalts erstattete die
Landeskirche herkémmlicherweise den Kirchenbe-
zirken gewisse Ausgaben, z. B. Kosten der Pfarr-
konvente und Bezirkssynoden gegen Einzelabrech-
nung, und gewéhrt sie seit 1962 die Pauschalzu-
schiisse, die von damals 80 000 DM jéhrlich auf 1968
280 000 DM erhoht sind.

Die Grundordnung ordnet einen landeskirchlichen
ZuschuB an die Kirchenbezirke nicht nur nicht an,
sondern erwédhnt ihn noch nicht einmal als eine
Finanzierungsmoglichkeit. Lediglich § 2 Abs. 1 der
Verordnung iiber den Haushalt der Kirchenbezirke
sieht ihn vor; jedoch handelt es sich bei dieser Ver-
ordnung lediglich um eine Verwaltungsverordnung
des Oberkirchenrats, nicht um ein Kirchengesetz.
Gleichwohl soll er beibehalten werden; er kann so-
gar im Rahmen eines allgemeinen Ansteigens der
Einnahmen erhéht werden; er soll in erster Linie
als ZuschuB zu den Kosten der Dekanatsverwaltung
(Sekretariat, Schreibkraft) bestimmt sein.

Eine Beriicksichtigung der Kirchenbezirke in der
Finanzausgleichsregelung darf aber keineswegs
dazu fiihren, das Umlagerecht der Kirchenbezirke
iiberfliissig zu machen oder einzuschridnken. Zu recht
verstandener Selbstverantwortung gehért auch die
Verantwortung fiir die Beschaffung der nétigen
Geldmittel. Es ist aber zu erwédgen, ob nicht den
Kirchenbezirken aus dem Gesamtanteil der Kirchen-
gemeinden an der Kirchensteuer vom Einkommen
eine Finanzausstattung vorweg gegeben werden
sollte. Eine solche Regelung wiirde dem einen
Grundgedanken des § 85 Abs. 2 GO, daB die Kir-
chengemeinden die Ausgaben der Kirchenbezirke zu
decken haben, entsprechen.

Alsdann wiirden den Kirchenbezirken folgende
Einnahmen zur Verfiigung stehen:

1. die geringen Ertrdge des Vermdgens,

2. der landeskirchliche ZuschuB,

3. die Zuweisung aus dem Gesamtanteil der Kir-
chengemeinden aus der Kirchensteuer vom
Einkommen,

4. die Umlage auf die Gemeinden (§ 85 Abs. 2
GO).

Wiirde die Zuweisung aus dem Gesamtsteuer-
anteil der Kirchengemeinden mit 200 000 DM ver-
anschlagt, so wiirden damit die Einnahmen der
Kirchenbezirke sich um mehr als 30 Prozent erhéhen.

Auch fiir die Verteilung von landeskirchlichem
ZuschuB und der Zuweisung aus dem Steueranteil
der Gemeinden sind bereits Vorstellungen ent-
widckelt worden, die der Notwendigkeit des Aus-
gleichs in Anbetracht der sehr unterschiedlichen
GroBe und Steuerkraft der Kirchenbezirke — der
Kirchenbezirk Boxberg umfalit 7065, Adelsheim
10 375, Mannheim 170 554 Gemeindeglieder — Rech-
nung tragen.

D. Der ,Vorldufige Vorschlag".

Alle diese Erwdgungen und Uberlegungen haben
nunmehr in dem ,Vorldufigen Vorschlag”" — Ent-

wurf IV — ihren Niederschlag gefunden. Die ein-
zelnen Abschnitte des Vorschlags bediirfen nur noch
in wenigen Punkten ergédnzender Erlduterungen.
Der Vorschlag lautet:

1. Die Kirchensteuer vom Einkommen wird als
vereinigte Landes- und Ortskirchensteuer erhoben.

Die Kirchensteuer vom Grundbesitz wird von den
Kirchengemeinden (Ortskirchensteuerzweckverbén-
den) lediglich als Ortskirchensteuer erhoben,

Erlduterung: Dieser Abschnitt enthélt die
Grundlagen, die sich aus § 2 des Haushalts-
gesetzes vom 26. Oktober 1967 (VBI. 1968, S. 16)
in Verbindung mit dem Haushaltsplan der
Landeskirche ergeben.

II. Die Kirchengemeinden erhalten zur Erfiillung
ihrer Aufgaben einen fiir jeden Haushaltszeitraum
festzusetzenden prozentualen Anteil des Netto-
ertrags (Bruttoaufkommen abziiglich Hebegebiihr
der Finanzverwaltung und Steuererstattungen) der
Kirchensteuer vom Einkommen (Gesamtanteil der
Kirchengemeinden).

Erlduterung: Nach dem Haushaltsplan
1968/69 machen die gesamten Zuweisungen an
die Kirchengemeinden 43 Prozent des Netto-
Ertrages der Kirchensteuer vom Einkommen
aus; der Ansatz im nédchsten Haushaltsplan soll
sich an diesen Prozentsatz anlehnen; wenn
irgendmdoglich und vertretbar, soll der Gesamt-
anteil der Kirchengemeinden prozentual erhéht
werden.

111. Dem Gesamtanteil der Kirchengemeinden wer-
den vorweg entnommen die Mittel fiir folgende
Zwecke zugunsten der Kirchengemeinden:

a) Baubeihilfen,

b) Zuweisungen an die Bauprogramme,

¢) Zuweisungen an den Umschuldungsfonds,

d) Beihilfen fiir Kindergérten und Krankenpflege-
stationen,

e) Beitrag der Kirchengemeinden zum Haushalt
der Kirchenbezirke,

f) Beihilfen fiir verschiedene Zwecdke.
Erlduterung: Die sog. Vorwegentnahmen
machen nach den Betrdgen des Haushaltsplans
1968/69 rd. 22,5 Prozent des Gesamtanteils der
Kirchengemeinden (II) aus. Dieser Prozentsatz
ist zundchst auch Richtlinie fiir den Ansatz im
nédchsten Haushaltsplan.

IV. Von dem restlichen Gesamtanteil entfallen

auf

a) den Gesamtschliisselanteil der Kirchengemein-
den 75 Prozent,

b) den Hartestode 25 Prozent.
Erlduterung: Das bisherige Verhiltnis
von Gesamtschliisselanteil zu Ausgleichsstodk,
nunmehr Hértestock genannt, betrug 70 zu 30.
Die Erh6hung des Schliisselanteils bedeutet er-
hohte Mittel fiir den laufenden Haushalt. Die
neue Gliederung des landeskirchlichen Haus-
haltsplans, die sich aus den Abschnitten II bis IV
ergibt, habe ich in der Ihnen zugegangenen Vor-
lage — in Gegeniiberstellung zur bisherigen
Gliederung auch zahlenmdBig — wverdeutlicht.
Das soll hier nicht wiederholt werden.




Erste Sitzung 55

V. Der Gesamtschliisselanteil wird auf die Kir-
chengemeinden wie folgt verteilt:

a) Die kleinen Kirchengemeinden (unter 900 Ge-
meindeglieder) nehmen an dem Gesamtschliissel-
anteil in dem gleichen Verhiltnis wie bisher teil.

b) Die groBen Kirchengemeinden (mit 1000 und
mehr Gemeindegliedern) erhalten aus dem Gesamt-
schliisselanteil — nach Abzug von a) — eine Grund-
ausstattung und einen Schliisselanteil sowie aus dem
Hirtestock Zusatzbetrag und Zuschuf zum Schulden-
dienst nach folgender Regelung:

1. Grundausstattung: Ein Teil des Ge-
samtschliisselanteils wird auf die Gemeinden nach
der Seelenzahl (aufgerundet auf volle Hundert) ver-
teilt.

Erlduterung: Auf Grund verschiedener
Berechnungen war von dem Berichterstatter
zundchst vorgesehen, daB ein Viertel des Ge-
samtschliisselanteils als Grundausstattung ver-
teilt werden soll. Jedoch sind Uberlegungen
noch nicht abgeschlossen, ob nicht ein Drittel
oder sogar ein Halb des Gesamtschliisselanteils
fiir die Grundausstattung nach der Seelenzahl
verwendet werden soll.

2. Schliisselanteil: Der um den Betrag
der Grundausstattung verminderte Gesamtschliissel-
anteil zuziiglich 10 Prozent der Grundsteuermeg-
betrdge wird nach dem ortlichen Aufkommen der
Kirchensteuer vom Einkommen (dem bisherigen
Schliissel) verteilt. Der nach Satz 1 fiir die einzelne
Gemeinde errechnete Anteil wird um 10 Prozent
der GrundsteuermeBbetrdge der betreffenden Ge-
meinde gekiirzt.

3. Zusatzbetrag: Eine Kirchengemeinde,
deren Kopfbetrag aus dem Schliisselanteil (Kopf-
betrag = Schliisselanteil gem&B 2 Satz 1: Seelen-
zahl der Gemeinde) nicht 60 Prozent des Durch-
schnittskopfbetrags (Gesamtschliisselanteil geméB 2:
Seelenzahl der groBen Kirchengemeinden) erreicht,
erhdlt zusatzlich den Unterschiedsbetrag (Zusatz-
betrag) aus dem Hartestock. Auf den Zusatzbetrag
wird jedoch der Betrag angerechnet, um den der
Kopfbetrag an Ortskirchensteuer (Kirchensteuer vom
Grundbesitz) der einzelnen Gemeinde (= 20 Prozent
der GrundsteuermeBbetrdge: Seelenzahl) 75 Prozent
des Durchschnittskopfbetrags der grofen Gemeinden
iibersteigt.

4, ZuschuBzum Schuldendienst: Kir-
chengemeinden, deren Belastung mit Schuldendienst
bei Beginn des Haushaltszeitraums 25 Prozent ihrer
haushaltsplanmé@Bigen Steuereinnahmen (E-Anteil +
Ortskirchensteuer) iibersteigt, erhalten einen Zu-
schuf zum Schuldendienst in Hoéhe des die Be-
lastungsgrenze iibersteigenden Betrags, soweit dies
zum Ausgleich des Haushaltsplans erforderlich ist.

VI. Zu folgenden Ausgaben des laufenden Haus-
halts der Kirchengemeinden koénnen Beihilfen be-
willigt werden:

a) zum Betrieb von Kindergdrten und Kranken-
pflegestationen nach den hierfiir erlassenen
Richtlinien,

b) Zur Besoldung hauptamtlicher Kirchenmusiker:
gemaB § 15 Abs. 2 des Gesetzes die Ordnung

des kirchenmusikalischen Dienstes betr. vom
5. Mai 1954 (VBIL S. 42) zum Besoldungsauf-
wand solcher Kirchenmusiker, die mit dem
Dienst eines Bezirkskantors betraut sind, in
Hoéhe von 35 Prozent des Besoldungsaufwands,
gemdB § 15 Abs. 3 des vorgenannten Gesetzes
zum Besoldungsaufwand fiir sonstige Kirchen-
musiker, soweit die finanzielle Lage der Kir-
chengemeinde es erfordert.

Erldauterung: Die Zuschiisse zum Betrieb
von Kindergdrten und Krankenpflegestationen
und zur Besoldung hauptamtlicher Kirchen-
musiker, die nicht Bezirkskantore sind, werden
aus den sog. Vorwegentnahmen gezahlt. Die
Zuschiisse zur Besoldung von Bezirkskantoren
tragt die Landeskirche.

VII. Die Mittel des Hartestocks werden zur Ver-
wendung fiir folgende Zwecke bestimmt:

1. Zusatzbetrag gemédB8 V b Nr. 3,

2. ZuschuB zum Schuldendienst gemdB V b Nr, 4
und den Richtlinien fiir die Genehmigung neuer
Darlehen,

3. sonstige Zuschiisse zum Ausgleich der Haus-
haltspléne (insbesondere bei den kleinen Kir-
chengemeinden),

4. Entschuldungsbeihilfen fiir die Gruppe der
kleinen Gemeinden,

5. Zuschiisse fiir verschiedene Zwecke (Grund-
erwerb, Bereitstellung von Bau-Eigenmittel der
Kirchengemeinden, a. o. Zins- und Tilgungs-
beihilfen u. a.).

Erlduterung: Die Ansédtze zu 2 und 4 sind
auf Grund genauerer Untersuchungen zahlen-
méBig festzulegen; die Ansétze zu 1, 3 und 5
sind fiir gegenseitig deckungsféhig zu erkldren.

E. SchluBbemerkung.

Hiermit bin ich am Ende meines Berichts ange-
langt. Ich hoffe, Thnen einen umfassenden Uber-
blick iiber die Beratungen des Finanzausschusses,
die Grundgedanken der vorgesehenen Neuregelung
und deren Bedeutung fiir die Hauswirtschaft von
Landeskirche, Kirchenbezirke und Kirchengemein-
den gegeben zu haben.

Prasident Dr. Angelberger: Herr Oberkirchenrat,
ich kann Thnen versichern, daB Ihre Hoffnung tat-
sdchlich Platz greift. Sie haben uns das gegeben,
was Sie uns zu geben meinten, und wir danken
Ihnen recht herzlich fiir Thren eingehenden Bericht
iiber den Stand der Vorarbeiten zur Neuregelung
des Finanzausgleichs mit der ausfiihrlichen Erldute-
rung der Grundziige einer neuen Finanzstruktur
fiir unsere Gesamtgemeinde.

Nun darf ich Sie, Herr Gabriel, bitten, den zweiten
Teil des Berichts zu erstatten.

Berichterstatter Synodaler Gabriel: Liebe Kon-
synodalel Sie haben die Ausfiihrungen von Herrn
Oberkirchenrat Dr. Lohr gehért und werden mit
Recht fragen, was kann ein weiterer AusschuB-
bericht an seinen ausfiihrlichen Darlegungen noch
ergdnzen; was kann noch gesagt werden?

Der Vorsitzende unseres Ausschusses -empfahl
mir, ich mége in diesem Bericht noch einige Farb-




56 Erste Sitzung

tupfer auflegen auf das Gemélde, das Thnen Herr
Dr. Lohr vorgestellt hat. Es handelt sich in der Tat
hierbei um ein buntes Bild, das ob seiner Fiille
wahrscheinlich fiir viele unter uns leicht impressio-
nistische Zlige angenommen hat, so daB es schlieB-
lich doch niitzlich sein kann, wenn einige Konturen
nochmals gezogen werden, was Sie — in Klammer
gesagt — trotz der spiten Stunde giitigst gewdhren
wollen.

I. Der Entwurf IV zeigt die Grundziige einer neuen
Finanzstruktur fiir unsere Gesamtkirche. Er ist das
jetzige Ergebnis zweijdhriger Beratungen. Die viel-
fdltigen Anregungen der FinanzausschuBmitglieder
sind in ihn eingearbeitet worden. Mit den Referaten
von unserem Konsynodalen Héfflin und Herrn Dr.
Léhr vor zwei Jahren hat der Finanzausschuf die
Reformarbeit aufgenommen. Sie wurde bei allen
Synodal- und Zwischensitzungen durch weitere Bei-
trage von AusschuBmitgliedern ergédnzt und in stun-
denlangen Aussprachen vertieft. Inmer wurden die
Anregungen von den Herren Finanzreferenten auf-
genommen und auf ihre Brauchbarkeit hin iiber-
priift bis hin zu dem Entwurf IV, der uns heute hier
ausgebreitet wurde.

II. Lassen Sie mich einige Grundsétze, Gesichts-
punkte und Ziele der Neuordnung anfiihren, die in
den Beratungen immer wieder aufgeklungen sind.

a) Das Haushaltsvolumen der Gesamt-
kirche hat sich nicht zu orientieren an der maéglichen
optimalen Ausschépfung der ihr zur Verfiigung
stehenden Steuergrundlagen, sondern an den legi-
timen Aufgaben, die in ihren einzelnen Bereichen
zu erfiillen sind.

Das ist der Grundsatz, der auch zwischen den
Zeilen und Ziffern des Entwurfs IV mitschwingt.
Dazu gehort die stindige Beobachtung der Steuer-
grundlagen und ihrer kirchlichen Anwendung. Dazu
gehort die sténdige Uberpriifung der Steuerbelastung
und auch die Uberpriifung der Mdglichkeit von
Steuersenkungen. Die Synode hat den Wegfall der
Kirchengewerbesteuer ab 1. 1. 1968 beschlossen; da-
gegen ist die Kirchengrundsteuer in diesen Entwurf
eingearbeitet worden; die Kirchengrundsteuer erfiillt
darin eine klassische Ausgleichsfunktion.

SchlieBlich gehort auch die wiederkehrende Uber-
prifung der Hebesidtze zum Kernstiick unserer Er-
orterungen. Obwohl jetzt keine Steuersynode un-
mittelbar bevorsteht, oder gerade deshalb, hat sich
der FinanzausschuB in seiner letzten Zwischen-
sitzung lber die Mdglichkeit von Steuersenkungs-
maBnahmen ausgesprochen. In Erwdgung steht
eine allgemeine Senkung der Kirchensteuer aus
Einkommen und Lohn, die in diesem Entwurf ent-
sprechend dem Gesetz ausdriicklich als vereinigte
Landes- und Ortskirchensteuer bezeichnet wird.

Daneben kommt in Betracht die Kappung, {iber
die in der Synode schon einmal diskutiert worden
ist.

Der Finanzausschuf hat die Mdglichkeiten sehr
griindlich gegeneinander abgewogen. Es besteht die
einhellige Meinung, daB zu gegebener Zeit, viel-
leicht schon bald, Schritte in Richtung SteuerermaBi-
gung unumgdnglich sind und dies nicht zuletzt im

Hinblick auf die Steuerverhiltnisse in anderen
Gliedkirchen.

b) Die Mittelverteilung zwischen Lan-
deskirche und Kirchengemeinde soll sich auch wei-
terhin richten nach den Aufgaben, die beiden Be-
reichen zukommen.

Hieriiber hat der Finanzausschuf klare Vorstel-
lungen entwidkelt. Soweit es sich um Bauaufgaben
handelt, 1d8t sich auch aus dem Hauptbericht von
Herrn Oberkirchenrat Dr, Jung (Seite 20) Néheres
entnehmen.

Der Entwurf IV &ndert nicht den Anteil der Ge-
meinden, wohl aber ist der bisherige Gesamtanteil
von 43 Prozent in einer Haushaltsposition zusam-
mengefaBt. Das ist eine Verbesserung in der Dar-
stellung.

Es war der ausdriickliche Wunsch im Finanzaus-
schuB, daB der Anteil der Gemeinden in Zukunft,
wenn irgend moglich, noch erh6éht werden soll, Zu-
ndchst scheint aber die Beibehaltung des jetzigen
Anteils von 43 Prozent sachlich begriindet zu sein.
Vermutlich wird es auch zweckméBig sein, den ge-
meindlichen Anteil an der Steuerbeteiligung zu be-
lassen, um den Rahmen in dieser ersten Neuord-
nungsphase nicht an allen Ecken zu sprengen.

Da die Synode von Haushalt zu Haushalt die
Madglichkeit hat, den gemeindlichen Anteil zu ver-
dndern, erhoht sich hier die finanzielle Beweglich-
keit. Uberhaupt zeigt der ganze Entwurf eine gro-
Bere Anpassungsfdahigkeit an die Kontinuitdt kirch-
lichen Geschehens.

c) Die Angleichung der finanziellen Aus-
stattung der Kirchengemeinden untereinander ist
Hauptteil des Finanzausgleichs. Hier liegen die
eigentlichen Neuerungen des Entwurfs. Die festen
Zuweisungen an die Gemeinden, also der Gesamt-
anteil der Gemeinden wird in Zukunft in Form
einer Grundausstattung und dem eigentlichen
Schliisselbetrag den Gemeinden zuflieBen. Die Be-
deutung der eigenen Steuerkraft der Gemeinde fiir
den Schliissel wird gemindert, aber die finanzielle
Eigenstellung und Eigenstdndigkeit soll erhalten
bleiben. Daraus folgt, daB die Finanzkraft der Ein-
zelgemeinde trotzdem noch zu einem Teil als Be-
zugsgrundlage fiir die Schliisselzuweisung heran-
gezogen wird. Die bisherigen Mingel in der Schliis-
selzuweisung, die die reichen Gemeinden wohl-
habender, die &rmeren dagegen im finanziellen
Nachteil belieB, sind im Entwurf IV weitgehend
behoben. Entwurf IV vereinigt hier in sinnvoller
Weise eine alte Forderung des Plenums und des
Ausschusses., Dabei ist mit Absicht eine Gleich-
macherei, d. h. eine Nivellierung auf einen einheit-
lichen Finanzstatus aller Gemeinden verzichtet wor-
den. Eine Gleichschaltung wiirde nach Ansicht des
Ausschusses eine neue Unausgewogenheit auf der
anderen Seite schaffen.

Die Grundausstattung, die sich errechnet aus der
Seelenzahl einer Gemeinde, soll vor allen Dingen
den laufenden Bedarf der Gemeinde besser sicher
stellen. Wird dieser Entwurf zur BeschluBreife ge-
fiihrt, so werden endlich die kleinen Gemeinden in
die Lage versetzt, ihre Besoldungsverhdltnisse fiir




Erste Sitzung 57

die nebenamtlich Bediensteten zu verbessern und
tiberhaupt ihr gemeindliches Leben stérker zu ent-
falten.

Der Prozentanteil der Grundausstattung aus dem
Gesamtschliisselanteil muf natiirlich durch nach-
folgende Berechnungen noch gefunden werden,

d) Die beweglichen FinanzmaBnah-
m e n lehnen sich in ihrem Anteil vorldufig an den
bisherigen Haushalt mit 22,5 Prozent an, Sie werden
im Entwurf mit rd. 9 Millionen DM vorweggenom-
men und dienen im wesentlichen zur Durchfiihrung
von Bauvorhaben. Ob der Prozentsatz von 22,5 im
Laufe der kommenden Haushaltsjahre gehalten
werden kann, oder nicht viel mehr zugunsten des
laufenden Bedarfs gekiirzt werden muB, wird noch
zu beraten sein.

Im AusschuB wird immer wieder die Meinung
vertreten, daB wir in unseren Gemeinden die be-
stehenden Einrichtungen besser mit Leben fiillen
sollten, als in diesem ungeheuren MaBe fortwahrend
zu investieren.

Diese Ansicht findet sich auch im Hauptbericht
von Herrn Dr. Lohr, aus dem ich zwei Séatze zitieren
darf:

Angesichts der Fiille der Neubauten muf
immer wieder gefragt werden, ob das bereits
Vorhandene in rechter Weise genutzt wird und
nicht lediglich stillgelegtes Kapital bedeutet,
das seinen kirchlichen Zweck verfehlt und da-
mit letztlich sogar dem kirchlichen Leben ab-
traglich ist. Deshalb werden die Gemeinden
eher Gelder zur Verstirkung und Vertiefung
der innerkirchlichen Arbeit bereitstellen miis-
sen, als sie fiir neue Aufgaben mit hohen
Investitionsausgaben einzusetzen; denn es hat
keinen Sinn, Krifte und Gelder durch Uber-
nahme neuer, gewiBB wiinschenswerter und sehr
kirchlicher Aufgaben zu zersplittern und doch
letztlich die gesamte kirchliche Arbeit mit immer
weniger zureichenden Kréften und Mitteln zu
betreiben.

Die Verstarkung der Zuweisungen fiir den laufen-
den Bedarf hétte zwangsldufig eine Verlangsamung
der Bautdtigkeit zur Folge. Uber die Verschuldung
unserer Gemeinden wird noch einiges zu sagen
sein,

e) Die Ausgleichsfunktionder Kir-
chengrundsteuer, die eingangs als eine
klassische bezeichnet worden ist, vollzieht sich in
der Weise, daB sie mit 10 Prozent der Grundsteuer-
meBbetrdge dem Anteil an der Kirchensteuer vom
Einkommen zugerechnet, also in die schliisselméBige
Verteilung einbezogen wird. Von dem fiir jede Ge-
meinde errechneten Steueranteil wird die ortliche
Grundsteuer (10 Prozent der Aufschldge) wiederum
abgezogen; dies geschieht unabhéngig davon, ob
die einzelne Gemeinde Ortskirchensteuer erhebt
oder nicht. Diese MaBnahme hat also zwei Aus-
gleichswirkungen:

1. Eine Gemeinde mit tiberdurchschnittlich hoher
Grundsteuer leistet einen Beitrag zum Ausgleich
zwischen den Gemeinden entsprechend dem Aus-
gleich bei der Kirchensteuer vom Einkommen,

2. Auch eine Gemeinde, die keine Ortskirchen-
steuer einzieht, wird erfaBt. Sie hat mit der Nicht-
erhebung der Ortskirchensteuer gezeigt, daB sie auf
diese nicht angewiesen ist, aber, falls nétig, héhere
Einnahmen erzielen konnte, Es ware nicht sach-
gerecht, sie wegen einer solchen nicht ausgenutzten
Moglichkeit besserzustellen. Einen solchen Aus-
gleich gab es bisher nicht.

f) ZuschuB zum Schuldendienst und
Schuldenstand unserer Gemeinden.
Der AusschuB war in seinen Beratungen der Auf-
fassung, daB der Schuldendienst und Schuldenstand
bei einer Neuregelung des Finanzwesens eine ge-
biihrende Beriicksichtigung finden solle. Dieser For-
derung tragt der Entwurf IV Rechnung.

Ein Blick auf den Schuldenstand unserer Ge-
meinden beleuchtet diese Notwendigkeit.

Ubersicht iiber den Schuldenstand der Gemeinden:

Schuldenstand (1. 8. 1968)

Alle Kirchengemeinden 84477000 = 100 %

274 groBe Gemeinden 74 607 000 = 88,32 %

250 kleine Gemeinden 9870000 = 11,68 %

In diesen Schulden sind die 12 Millionen DM zins-

los gegebenen Darlehen zur Erstattung der Bau-
steuer nicht enthalten.

Schuldendienst

Alle Kirchengemeinden 5500000 =100 %

274 groBe Gemeinden 5034000 = 91,53 %

250 kleine Gemeinden 466 000 = 8,47 %

Steuereinnahmen der 250 kleinen Gemeinden:

a) E-Anteil 1t. Haushaltsplan 68/69 661 800 DM

b) Ortskirchensteuer
(22% der GrundsteuermefBbetr.) 381 400 DM
1043200 DM

Der Schuldendienst aller Gemeinden zusammen-
gerechnet betragt 5,5 Millionen DM., das sind 22,3
Prozent ihrer Steuereinnahmen. Die Gesamtver-
schuldung der Gemeinden ist von 1962 von 33,5
Millionen um 64 Millionen auf 97,5 Millionen DM
angestiegen. Sie ist ein Spiegelbild der umfang-
reichen Bauinvestitionen in den Nachkriegsjahren.

Die 250 kleinen Gemeinden haben relativ viel
weniger investiert, als die gesamten Kirchenge-
meinden.

Trotzdem sind sie in ihren Zins- und Tilgungs-
verpflichtungen mit 44 Prozent ihrer Steuerein-
nahmen belastet.

Natiirlich wurde im AusschuB sofort die Frage
aufgeworfen:

1. Werden durch diese Zuschiisse zum Schulden-
dienst nicht Anreize zu neuer Verschuldung ge-
geben?

2. Sind unsere Darlehensbedingungen insgemein
noch richtig? Bleibt eine Schuldenkontrolle fiir un-
sere Gemeinden von Verwaltungsseite her noch
gewdhrleistet?

Das sind alles Fragen, die in weiteren Beratungen
noch einmal ausgesprochen werden miissen.

Bei der Betrachtung der beiden Gruppen, also der
groBen und kleinen Gemeinden, ergab sich wie von
selbst eine weitere Frage, die zwar den Finanzaus-
gleich nicht unmitetlbar betrifft, aber hier doch er-




58

wihnt werden soll, die Frage ndmlich, ob nicht das
Haushalts- und Kassenwesen mehrerer kleiner
Gemeinden, die zu einem Pfarramt gehdéren — un-
beschadet der vermdgensrechtlichen Selbstdndig-
keit —, in einem Haushaltsplan und in einer
Kasse vereinigt und die Verwaltung dadurch ver-
einfacht werden kann. Der Oberkirchenrat wird
diese Frage noch priifen.

Ein Novum im Entwurf IV ist schlieBlich auch
die Verbesserung der Haushaltslage
der Kirchenbezirke.

Es ist in den letzten Jahren héaufig davon ge-
sprochen worden, daB die Bezirke noch nicht die
ihnen nach der Grundordnung zugewiesene Bedeu-
tung erlangt haben. Das mag aus vielerlei Gesichts-
punkten heraus in der Tat auch so sein.

Man ist sich im AusschuB klar dariiber, daB es
nicht allein von den Finanzen abhéngt, ob sich ein
Bezirk entwidkelt oder ob er stagniert. Sicher ist
aber, daB die finanzielle Ausstattung der Bezirke
zu schwach und zu gemeindeabhéngig war.

Die im Entwurf eingebrachte Neuregelung einer
Zuweisung aus dem Steueranteil der Gemeinden
mochte der FinanzausschuB als einen ersten Versuch
tatkréftiger Unterstiitzung der Bezirksarbeit ge-
wertet sehen, als einen AnstoB, dem von anderer
Seite weitere Impulse folgen sollten.

Und nun noch einige Konsequenzen und eine
Betrachtung iiber die notwendigen weiteren Be-
ratungen:

Soll der Entwurf BeschluBreife erlangen, so miis-
sen die Steueranteile der einzelnen Gemeinden —
mit mehreren Varianten in der Hoéhe der Grund-
ausstattung — berechnet und die Auswirkungen
der Grundausstattung auf die Haushaltswirtschaft
der Gemeinden iiberpriift werden. Das ist wohl die
nédchste Aufgabe, der sich der FinanzausschuBl unter-
ziehen muB.

Im Rahmen dieser Beratungen werden auch die
Moglichkeiten zur Deckung des Schuldendienstes
und die Begrenzung der Mittel hierfiir untersucht,
ferner die Méglichkeiten zur Riicklagenbildung sowie
zur besseren Finanzierung der innerkirchlichen und
diakonischen Arbeit iiberpriift. Daraus ergeben sich
Uberlegungen und Beschliisse dariiber, wie wir die
Mittel fiir laufende Ausgaben erweitern oder be-
grenzen, anders ausgedriickt in welchem Umfang wir
Mittel fiir auBerordentliche Ausgaben (Bauten in
Landeskirche, Kirchengemeinden und Diakonie) vor-
sehen wollen. Die schon angekiindigten neuen For-
mulare fiir die Haushaltspldne der Kirchengemein-
den konnen und sollen nun auch Wirklichkeit
werden,

Es werden sicher auch Arbeitstagungen mit Vor-
sitzenden der Kirchengemeinderdte und Rechnern
etwa auf Bezirksebene notwendig werden, wenn die
Steuersynode 1969 die Neuordnung beschlieBt.

Durch die Bezuschussung des Schuldendienstes er-
hebt sich die Frage, ob die Finanzierung von Bau-
vorhaben nach den bisherigen Konditionen der
Programme erfolgen kann, ja ob die Programme
selbst in ihrer GroBe und Abwidklungsart verdndert
werden miissen.

Erste Sitzung

Der FinanzausschuBb wird sich auch noch mit den
12 Millionen DM zinslos gegebener Darlehen zu be-
fassen haben, die aus dem Wegfall der Bausteuer in
die Gemeinden gegangen sind. SchlieBlich wird auch
die Verfahrensweise bei Haushaltsiiberschiissen noch
einmal iiberdacht werden miissen. Nach dem jetzigen
Konzept wiirden die Kirchengemeinden am laufen-
den Mehraufkommen iiber den Gesamtschliissel be-
teiligt sein.

Der Teil des Mehraufkommens, der auf die Posi-
tionen der beweglichen FinanzmaBnahmen fallt,
wiirde der Synode fiir einen spédteren Verwendungs-
beschluB zur Verfiigung stehen.

V. Zum SchluB darf gesagt werden, daB der Ent-
wurf IV auf der Grundlage der bisherigen Beratun-
gen eine Konzeption bedeutet, die auf mancherlei
Art eine Fortentwicklung unseres Finanzwesens
darstellt.

Verbessert ist die Funktion des Hartestocks (frii-
her Ausgleichsstocks). Er dient bestimmungsgemdB
im wesentlichen in Zukunft dem Ausgleich der Haus-
halte durch die verschiedenen Zuschiisse. Verbessert
wird die Situation der kleinen und finanzschwachen
Gemeinden.

Abgeldst sind in diesem Entwurf die Ubergangs-
zahlungen aus dem Wegfall der Kirchengewerbe-
steuer.

War unser bisheriges System schon nicht aus-
gesprochen statisch und in den vergangenen Jahren
standig einem ProzeB der Anpassung unterworfen,
so trdgt jedoch der neue Entwurf dynamische Ziige,
weist in die Zukunft, beseitigt offensichtliche Mangel
und ist sicher eine gute Grundlage zur Fortentwick-
lung unseres gesamtkirchlichen Finanzwesens bis
hin zur fertigen Finanzreform.

Prasident Dr. Angelberger: Recht herzlichen Dank,
Herr Gabriel!l Ich darf kurz mit IThren Worten schlie-
Ben: Sie haben die Farbtupfer vorziiglich aufgelegt!

XIV.

Wir hidtten jetzt als ndchstes Bericht und Antrag
der Gesangbuchkommission. Ich habe
diese Zusammenfassung vervielfdltigen lassen, sie
wurde auch ausgeteilt. Sie sehen vorne den Zwi-
schenbericht iiber den Stand der Arbeit der Gesang-
buchkommission und auf der Riickseite die Emp-
fehlung dieser Kommission an die Synode. Es wurde
bewuBt davon abgesehen, eine AusschuBzuteilung
vorzunehmen. Ich gebe aber jetzt Gelegenheit zur
Wortmeldung und erdffne die Aussprache.,

Synodaler Viebig: Ich bin der Meinung, es sollte
alles versucht werden, um eine Zwischentagung des
Hauptausschusses zu vermeiden. Die Inanspruch-
nahme der berufstdtigen Laienmitglieder ist so gro§,
daB man versuchen sollte, es so zu losen, daB wir
wieder vor der Friihjahrssynode wie diesmal am
Sonntagnachmittag zusammenkommen. Ich kann
nicht einsehen, wieso wegen einer Verschiebung von
etwa 6 Wochen — Ende Februar 1969 ist der Vor-
schlag der Gesangbuchkommission bis Mitte April—
eine Zwischenauflage der 17. Auflage gedruckt wer-

9 abojuy




Erste Sitzung 59

den mub und die 18. Auflage damit auf unbestimmte
Zeit hinausgeschoben wdre. Es miiBte mdglich sein,
bei einer Verschiebung von sechs Wochen auch eine
Drudklegung dieser 18. Auflage noch im Laufe des
Sommers durchzufiithren.

Ich wiirde vorschlagen, daB uns die Gesangbuch-
kommission rechtzeitig Unterlagen iiber ihre Ande-
rungen zuleitet, daB wir uns vorbereiten koénnen
und dann bei der Friihjahrsynode vielleicht am
Sonntagnachmittag eine kleine Vorsitzung machen.

Synodaler Gorenflos: Herr Viebig, ich kann Thnen
nur sagen, der Verlag hat uns diese Angabe ge-
macht. Die jetzigen Bestdnde der 17. Auflage sind
im Ausverkauf begriffen. Wenn der Verlag erst
sechs Wochen spiéter mit dem Druck anfangen kann
oder wenn er um sechs Wochen verschoben wird.
dann muB er die Zwischenauflage durchbringen,
damit der Bedarf an Gesangbiichern, der in der
Zwischenzeit ja auch besteht, gedeckt werden kann.
Wenn aber diese 17. Zwischenauflage gedruckt ist,
dann muf sie erst gekauft werden. Dann mufi ein
vollig neuer Umbruch geschaffen werden fiir die
18. Auflage. Ich kann Thnen nur sagen, das sind die
Angaben, die uns der Verlag gemacht hat, und wir
miissen uns im AusschuB auf diese Angaben stiitzen.

Bitte, bedenken Sie — ich mache noch einen Vor-
schlag —, worum es geht. Es soll ja praktisch nur
eine Auflage iiberholt werden, diese 17. Auflage,
damit eine 18. Neuauflage geschaffen werden kann.
Der Liedstammteil, das sind die Lieder 1—394, bleibt
in seiner Substanz so, wie er ist. Es geht um eine
ganze Masse redaktioneller Einzeldnderungen, die
ja sowieso nicht von der Synode im einzelnen durch-
gegangen werden kénnen. Es geht um das Problem
des Formates, es geht um die Drucktype, um die
Einteilung in GroBgruppen, Druckfehlerberichtigung,
Verdnderung bei den Melodieangaben usw. usw.
Dariiber kann ja die Synode im Detail gar nicht
beschlieBen. Deshalb wiirde ich doch vorschlagen,
daB vielleicht eine Gruppe von Synodalen, die sich
in der Frage des Gesangbuches kompetent fiihlt, zu
dem von uns vorgeschlagenen Termin zusammen-
kommt und im Auftrag der Synode eine Entschei-
dung iiber diese von uns vorgelegte und vorberei-
tete 18. Neuauflage trifft.

Synodaler Dr. Gbttsching: Ich wollte fragen,
konnte man nicht noch einmal mit dem Verlag Ver-
bindung aufnehmen und eventuell bis Samstag uns
berichten, ob es doch méglich ist, daB der Verlag
noch rechtzeitig die neue Auflage drucken kann, Die
Gesangblicher werden ja im allgemeinen vor Konfir-
mationen gehduft gekauft. Bis dahin kann sowieso
eine Zwischenauflage auch nicht gedruckt werden,
soviel ich ersehen kann.

Priasident Dr. Angelberger: Darf ich mal Herrn
Dr. Stiirmer das Wort erteilen? — Ja, bittel — Kein
Widerspruch.

Pfarrer Dr. Stiirmer: Wenn das Gesangbuch neu
gedruckt wird, muB es in einer bestimmten Auflage-
zahl hergestellt werden. Sonst kénnen die Preise
nicht gehalten werden, Die 17. Auflage l14duft zu dem
angegebenen Termin, also Sommer nédchsten Jahres,
aus. Wir miiten dann also noch einmal eine ganze

Auflage von etwa hundert- bis etwa hundertfiinfzig
tausend Exemplare drucken nach dem alten Status,
und dadurch wiirde eine wesentliche Verzégerung
der Neuauflage eintreten. Diese Neuauflage sollte
aber schon bei der jetzigen 17. Auflage vorgenom-
men werden. Es wire iiberfdllig, daB nun wirklich
die Entscheidung getroffen wiirde.

Synodaler Schoener: Ich hétte einen KompromiB-
vorschlag, der zwischen dem Anliegen von Bruder
Viebig und Bruder Gorenflos vermittelt. Kénnte man
nicht den Auftrag der Liturgischen Kommission zu-
weisen, da sitzen ja auch ein paar Synodale drin,
Und die Liturgische Kommission tagt routineméBig
erheblich ofter und miiBte nicht zu einer Sonder-
sitzung zusammentreten. Und wir wiéren bereit, so
nehme ich wohl an, diese Arbeit einmal einzu-
schieben.

Synodaler Gorenflos: Es muB ja wohl die Synode
oder die Synodalen dariiber befinden. Die Litur-
gische Kommission ist eine Kommission, das heift,
sie ist kein SynodalausschuB. (Zuruf Synodaler
Schoener: Kein eingetragener Vereinl)

Prédsident Dr. Angelberger: Nein, so nicht. — Sie
wollen den Unterschied klar stellen zwischen stén-
digem AusschuB und besonderem Ausschufi. Wie-
viel Synodale gehéren der Liturgischen Kommission
an? — 5 — wenig! (Zuruf Synodaler Schoener: Ja,
aber die Qualitédt entscheidet!) (Heiterkeitl)

Synodaler Gorenflos: Herr Schoener, diese Basis
ist wirklich zu schmal. Ich habe unter Hauptausschuff
nicht speziell siamtliche Mitglieder des Hauptaus-
schusses verstanden, sondern alle Synodalen, die
sich kompetent fiithlen in der Frage des Gesang-
buches, Man kann ja eine Art Kleine Gesangbuch-
synode einberufen fiir diesen SonderbeschluB.

Synodaler Rave: Ich mochte mit Ihrer Erlaubnis
Herrn Pfarrer Dr. Stiirmer doch noch mal fragen,
weil seine Antwort sich nicht genau an dem Vor-
hergesagten orientierte: Nach dem uns Vorliegenden
soll Mitte Juli der Druck beginnen. Ich verstehe
wirklich nicht, warum nicht statt Mitte Juli auch
Anfang September der Druck beginnen kann. In
jeder Kirche liegen doch Gesangbiicher aus, und
wenn der jetzige Restbestand noch fiir die néchste
Konfirmation reicht, dann sollten auch d i e Wochen,
wo groBe Ferien sind, noch zu tiiberbriicken sein.
Das war an sich die von Dr. Goéttsching gestellten
Frage.

Prisident Dr. Angelberger: Ja, er wollte auf das
Zeitliche heraus, das ist klar. — Herr Dr. Stiirmer,
kennen Sie den Zwischenbericht? —

Pfarrer Dr. Stiirmer: Nein, den kenne ich nicht.
Aber es gibt auBer der Konfirmation auch noch ein
Schuljahr, und das Schuljahr beginnt im September.
Da miissen die ersten Gesangbiicher, wenn auch
nicht die ganze Auflage auslieferungsbereit sein.

Prisident Dr. Angelberger: Dankel

Synodaler Gorenflos: Es ist gefragt worden, ob
die 17. Auflage, eine Zwischenauflage, fertig ist bis
zum Schuljahrsanfang? — Herr Géttsching! — Jal
Die andere wiirde auch fertig, das ist zugesagt wor-
den, die 18. Auflage. Nicht wahr, es wird mit dem
Druck begonnen, das heiBt, daB die Rotations-




60 Erste Sitzung

maschinen rollen. Die schwierigste Aufgabe ist ja
die Herstellung des neuen Umbruchs, das nimmt ja
viele Wochen in Anspruch, bis das in Ordnung ist.
Wenn die Drucklegung stattfinden kann, geht es
verhéltnisméBig schnell.

Synodaler Dr. Gotsching: Meine Frage war, ob
es moglich ist, daB der Verlag vielleicht in etwas
kiirzerer Zeit — vom April bis Juli sind es ja auch
viele Wochen — eben doch den Druck der 18. Auf-
lage — also keine Zwischenauflagel — noch be-
ginnen kann, so daB sie bis zum Schuljahrsanfang
vorliegen kann. Deshalb mein Vorschlag, wihrend
dieser Tage bis zum Samstag noch einmal beim
Verlag nachzufragen!

Prisident Dr. Angelberger: Jawohll — So habe
ich Sie auch verstanden!

Synodaler Dr. Miiller: Ich muB doch zu meiner
Orientierung noch fragen, ob nach der Grundord-
nung 91,2f. ein AusschuB das iiberhaupt beschlieBen
kann oder ob das Plenum das nicht beschlieBen muB.

Prédsident Dr. Angelberger: Sehr richtig!

Synodaler Gorenflos: Ich méchte nur eine Orien-
tierungsfrage an die alten Synodalen stellen: Wie
war das bisher bei dem Wechsel der Auflagen? Ist
das auch von der gesamten Synode jeweils be-
schlossen worden?

Président Dr. Angelberger: Nein, bei Wechsel der
Auflage nicht, sondern nur bei Anderungen. Wir
miissen ja den Unterschied machen. Wenn Sie jetzt
eine weitere Auflage bringen, 1duft das automatisch
weiter.

Synodaler Gorenflos: Sind bisher keine Ande-
rungen vorgenommen worden?

Prisident Dr. Angelberger: Nein, ich wiiBte nicht.

Synodaler Hollstein: Gibt es nicht folgende Kom-
promiBlésung: Der Stammteil muB ja auch neu ge-
setzt werden, wenn er eine andere Schrifttype be-
kommt. Der Verlag kénnte, wenn das ohne Ande-
rung durchlduft, oder mit ein paar kleinen sprach-
lichen Anderungen, diese Vorarbeiten machen, und
die eigentlichen Anderungen, die dann im zweiten
Teil und im Gebetsteil erfolgen, die kénnten dann in
der Synode noch beschlossen werden und der Ver-
lag kénnte doch mit dem GroBteil der Vorarbeiten
begonnen haben.

Président Dr. Angelberger: Danke. Darf ich nun
bitten, Herr Gorenflos, daB Sie als Vorsitzender in
diesem Sinne Ihre Erkundungen einziehen, dem
HauptausschuB berichten und der HauptausschuB
gibt am Samstag hierzu einen kurzen Bericht. Sind
Sie damit einverstanden? Wer widerspricht? 1 Stim-
me. Enthaltungen? Bei 1 Gegenstimme ist der Vor-
schlag angenommen. Ich darf nun bitten, in diesem
Sinne zu handeln.

Unter Punkt
XV.

Verschiedenes sind zwei Punkte bereits angemeldet
und zwar:

Zur theologischen Arbeitstagung wird der Zeit-
plan gedndert. In der Nachmittags-Sitzung der Ar-

beitsgruppen von 15—16 Uhr — die Gruppen haben
ja am Vormittag nach Beendigung des Vortrages
schon ihre Besprechungen und Beratungen aufge-
nommen — soll der Entwurf des Kurzprotokolls iiber
das Gruppengesprich, der bis dahin von den Proto-
kollanten vorgelegt wird, in gemeinsamer Arbeit
endgiiltig formuliert werden. Daraus ergibt sich
folgende Anderung des Zeitplanes gegeniiber dem
Bericht, den Herr Gorenflos am Ende unserer Friih-
jahrstagung gegeben hat, und zwar dahingehend:
17.15 bis 19.00 Uhr Vortrag der Kurzprotokolle im
Plenum und Eréffnung der gemeinsamen Aussprache.
20 Uhr, so steht hier, nach Bedarf Fortsetzung der
gemeinsamen Aussprache. Jede Gruppe bestimmt
ein Redaktionsmitglied fiir die SchluBredaktion der
Tagesergebnisse. Der RedaktionsausschuB tritt je-
weils am Dienstag, Mittwoch, Donnerstag und Frei-
tag unmitelbar im AnschluB an die gemeinsame Aus-
sprache im Plenarsaal zusammen.

Morgen, Dienstag, 29. Oktober, treffen sich vor
der Redaktions-Sitzung noch einmal die Arbeits-
gruppen-Vorsitzenden und deren Stellvertreter zu
einem Erfahrungsaustausch hier im Plenarsaal. Sie
haben es zwischenzeitlich alle auch schriftlich be-
kommen. — Sind hierzu Fragen?

Synodaler Rave: Ich habe hier die Frage: 15—16
Uhr sollen die Arbeitsgruppen den Entwurf des
Kurzprotokolls besprechen. Das Kurzprotokoll soll
also vom geistlichen Vorsitzenden um 15 Uhr be-
reits fertiggestellt sein. Was geschieht zwischen 16
und 17 Uhr? ,15 Uhr", ich kann das nur als einen
Drudkfehler ansehen, in unserer Besprechung hiefB
es, zwischen 16—17 Uhr soll das Kurzprotokoll be-
sprochen werden.

Préisident Dr. Angelberger: Herr Gorenflos, stimmt
das? (Synodaler Gorenflos: Jal) Dann bitte ich zu
dndern und zwar in der ersten Zeile am Ende statt
15—16 Uhr einzusetzen 16—17 Uhr. Eine weitere
Frage?

Landesbischof Dr. Heidland: Nur eine Frage zur
Sprachregelung. Ich lese hier zu meiner Uber-
raschung von Nichtgeistlichen und Geistlichen, das
heiBt doch wohl Nichttheologischen und Theolo-
gischen.

Prasident Dr. Angelberger: Eine weitere Frage?
Das ist nicht der Fall.

Es liegt ein Schreiben des Evangelischen Presse-
verbandes fiir Baden vom heutigen Tag vor, das
lautet:

Der Evangelische Presseverband fiir Baden iiber-
reicht auf Anregung von Herrn Dr, J6rg Erb fiir
Herrn Landesbischof Professor Dr. Heidland sowie
fiir alle Mitglieder der Landessynode, die Herren
Oberkirchenrdte je ein Exemplar der im Spétjahr
erschienenen verbesserten Neuauflage des Lehr-
buches ,Schild des Glaubens”®.

Mit vorziiglicher Hochachtung (gez.) Dr. Wedel.

Darf ich hierzu Herrn Dr. Eisinger das Wort er-
teilen?

Synodaler Dr. Eisinger: Ich mdchte meine Aus-
fiihrungen zu diesem Thema am Samstagmorgen
zusammen mit den Fragen, die wir im Hauptaus-
schuB zum Thema Lehrbuch besprechen, bringen. Da
pabt es besser herein.




Erste Sitzung 61

Prisident Dr. Angelberger: Ihre Ausfiihrungen
erfolgen in Zusammenhang mit den Antrédgen Lahr,
Kehl und Udsbach. Dann entfdllt das urspriinglich
vorgesehene Wort hier an dieser Stelle.

Nun darf ich im Namen aller Thnen, Herr Erb,
recht herzlich danken (Beifalll), daB Sie in so liebens-
wiirdiger Weise an uns gedacht haben.

Wird zu ,Verschiedenes" noch etwas begehrt?

Synodaler Rave: Ich habe eine Bitte zum Proto-
koll. Ich finde, daB die Predigt des Herrn Landes-
bischofs vor Beginn der Plenarsitzungen in das
innere Geschehen einer solchen Synodalwoche so
stark hineingehort, daB sie in das Protokoll vor die
erste Sitzung mit aufgenommen werden sollte. (Préa-
sident Dr. Angelberger: Ja, das ist ja schon ge-
schehen!) Gerade wenn ich an das Gestrige denke.

Prasident Dr. Angelberger: Wiirden Sie, bitte, ein-
mal in Thren gedruckten Protokollen nachsehen.
(Zwischenbemerkung von Syn. Ravel) Das wird
schon viele Jahre so gehandhabt. (Synodaler Rave:
Ist nicht drinl) Ja, im letzten, aber sonst ist jeweils

die Predigt des Herrn Landesbischofs in das ge-
druckte Protokoll aufgenommen worden.

Landesbischof Dr. Heidland: Im letzten hat er
keine gehalten, da war er nicht da. (Heiterkeitl)

Président Dr. Angelberger: Also wire diese An-
frage erledigt.

Synodaler Baumann: Der Herr Landesbischof hat
gestern in der Predigt erklédrt, es wire eine feine
Sache, wenn eine Gebetskette gebildet werden
kénnte, gerade anldBlich dieser Tagung. Ich schlage
vor, daB die dazu bereit wéren, stundenweise sich
abzulésen, sich anschlieBend drauBen im Vorraum
treffen.

Prasident Dr. Angelberger: Eine weitere Frage
oder Anregung? Das ist nicht der Fall.

Dann schlieBe ich unsere 1. Plenarsitzung der

VI. Tagung.
Prilat Dr. Kéhnlein spricht das SchluBgebet.

— Ende der Sitzung um 22 Uhr —



62

Zweite offentliche Sitzung

Herrenalb, Samstag, den 2. November 1968, vormittags 9 Uhr.

Bekanntgaben

1L

AbschlieBendes Wort zur theologischen Arbeit der
Synode

II1.

Gemeinsame Berichte des Haupt- und Rechtsaus-
schusses:

1. Entwurf einer kirchlichen Lebensordnung ,Ehe und
Trauung” und Entwurf einer Trau-Agende
Berichterstatter fiir HauptausschuB:
Synodaler Viebig
Berichterstatter fiir RechtsausschuB:
Synodaler Dr. Gessner

2. Vereinbarung einer Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen der EKD
Berichterstatter fiir RechtsausschuB:
Synodaler Schréter
Berichterstatter fiir HauptausschuB:
Synodale Dr. Weis

IV.
Berichte des Finanzausschusses:

1. Landeskirchliches Bauvorhaben:
Studienhaus in Heidelberg
Berichterstatter: Synodaler Dr. Miiller
2. Grundstiickskauf fiir das Evang. Kinderheim
. Tiillinger Héhe"
Berichterstatter: Synodaler Trendelenburg
3. Antrag des Evang. Pfarramts Weitenau zu den
Beihilfevorschriften
Berichterstatter: Synodaler Jérger
4, Antrag des Evang. Pfarramts Weitenau: Ver-
steuerung der Mietwerte fiir Dienstwohnungen
Berichterstatter: Synodaler Jorger
5. Bericht und Antrag des Sonderausschusses ,Hilfe
fir Opfer der Gewalt in der Welt"
Berichterstatter: Synodaler Stock

V.

Berichte des Hauptausschusses:

1. Antrag der Religionspddagogischen Arbeitsge-
meinschaften in den Kirchenbezirken Kehl und
Lahr: Genehmigung zusétzlicher Lehrbiicher zur
Auswahl fiir den Religionsunterricht an Volks-
und Realschulen und
Antrag der Teilnehmer der Arbeitstagung fiir die
Leiter der Fachdidaktischen Kurse in Evang. Reli-
gionslehre in Udsbach

Berichterstatter: Synodaler Schoener
2. Zwischenbericht der Gesangbuchkommission
Berichterstatter: Synodaler Gorenflos

3. Bitte des Evang. Oberkirchenrats zu einem Frage-
bogen des Verbindungsausschusses der Evang.
Arbeitsgemeinschaft fiir Weltmission

Berichterstatter: Synodaler Rave

Theologisches

VI
Verschiedenes

VIIL
SchluBgebet des Herrn Landesbischofs

Priasident Dr. Angelberger: Ich erdffne die zweite
Plenarsitzung.

Synodaler Feil spricht das Eingangsgebet.

L

Die Behandlung des ersten Tagesordnungspunktes
darf ich beginnen mit der Verlesung eines Briefes
unseres Prilaten D. Maas. Er schreibt am 31. Oktober
1968:

Sehr verehrter lieber Herr Prédsident!

Ich bin schon diese ganze Woche im Geiste bei
Ihnen. Zuerst danke ich, daB Sie mich wieder
durch die Ubersendung der Vorlagen und Druck-
sachen so freundlich teilnehmen lassen an der gro-
Ben, reichen Arbeit dieser Landessynode. Dann
aber bewegt mich die Fiille der Vortrige und Auf-
gaben, vor die Sie tdglich gestellt werden. Wie viel
neue Erkenntnisse werden aus der Brunnentiefe
der Heiligen Schrift und unseres reformatorischen
Glaubens gehoben. Die neue Agende zur Trauung
gibt doch allem, was besprochen wird, den Grund-
ton der Liebe. Sie wird aus dem schwerelosen
Raum einberufen zur Leibhaftigkeit und zu dem
das Geschick unserer Kirche neu bekréftigenden
Bekenntnis: ,Ich bin, denn ich liebe". So mdge der
Anfang Ihrer Arbeit auch das Ende derselben
von Gottes Spinnrad ablaufen. Herzlich in dank-
barer Verbundenheit griiit Sie, unseren lieben
Landesbischof, seine Rédte und Synodalen

Ihr (gez.) Hermann Maas.
(Beifalll)

Ich darf auch in Threm Namen unserem Herrn Pra-
laten recht herzlich fiir seine Wiinsche danken und
auch ihm alles Gute fiir die Zukunft wiinschen.

(Beifalll)

Das Evangelische Diakonissenhaus Bethlehem
schreibt unter Ubersendung der Informationsschrift
Bethlehem, die Sie zwischenzeitlich alle erhalten
haben:

Sehr geehrter Herr Prisident!

Das Diakonissenhaus Bethlehem konnte am 13.
Oktober seine Neubauten in Karlsruhe einweihen.
Wir hatten die Ehre, Sie beim Festgottesdienst in
der Christuskirche begriiBen zu diirfen. Herr Lan-
desbischof Professor Dr. Heidland hat zu unserer
Freude die Einweihung vorgenommen.

Es ist den Schwestern, dem Verwaltungsrat und
mir ein Bediirfnis, nach diesem guten AbschluB
einer lang bedachten Sache der Synode fiir ihre
Beratungen und Beschliisse iiber Bethlehem und
fiir die groBe Hilfe der Landeskirche zum Bau sei-
ner Ausbildungsstitten und seines Mutterhauses
herzlich zu danken.




Zweite Sitzung 63

Die beigelegte Informationssdhrift ,Das neue Dia-
konissenhaus Bethlehem in Karlsruhe®, mit der
wir die verehrten Mitglieder der Synode freund-
lich griifen méchten, kann wenigstens mit Bild und
Text einen Eindruck von den Bauten und von dem,
was in ihnen geschieht, vermitteln.

Wir sind gliicklich zu wissen, daB die Synode
den Dienst in den Kindergdrten und die Ausbil-
dung von Erzieherinnen fiir die Kindergdrten und
Kinderheime als einen in der Kirche notwendigen
Dienst ansieht. Die Schwestern und Mitarbeiterin-
nen und die Mitglieder des Verwaltungsrates des
Diakonissenhauses Bethlehem wissen sich damit in
ihrer Arbeit von der Kirche bestdtigt und auf
ihrem Wege ermuntert, Wir konnten in dieser Zeit
ohne das Wohlwollen der Synode unsere Arbeit
nicht tun.

Wir wiinschen der Synode Gottes Segen zu
ihren Beratungen und griiBen in Verbundenheit
des Glaubens und des Dienstes alle ihre Mitglieder.

Dem verehrten Herrn Landesbischof und Ihnen,
sehr verehrter Herr Prédsident, danke ich, auch im
Namen unseres Vorsitzenden, des Herrn Direktors
Stodk, noch einmal herzlich fiir Thre Anwesenheit
am Einweihungstag.

Mit vorziiglicher Hochachtung

Ihr (gez.) A. Schifer, Pfarrer und Vorsteher

Der Vorsitzende des Ausschusses fiir Okumene
und Mission richtet folgende Bitte an die Synode:

Pfarrer Schneider- Immendingen tritt an Stelle
von Prdlat Weigt in den AusschuB ein zur konti-
nuierlichen Mitarbeit. Prdlat Weigt wird jedoch
mit seiner Sachkunde nach Médglichkeit weiter an
der Arbeit des Ausschusses teilnehmen,

Sind Sie mit dieser Regelung einverstanden? —
(Beifalll) Wer kann nicht zustimmen? — Enthaltung?
— Einstimmig gebilligt.

Die in Herrenalb anwesenden Kandidaten des
Peterstifts haben am 31. Oktober 1968 folgenden

Antrag tberreicht:

Betr.: Mitarbeit von Vertretern der Jugend in
der Synode.

Wir bitten die Synode, wohlwollend zu priifen,
ob sie bereit ist, dem Vorbild der EKD-Synode zu
folgen und von ihrer Frithjahrstagung 1969 an
Vertreter der Jugend als ,Berater* zu ihren Sit-
zungen einzuladen. Wir schlagen wvor, wiederum
nach dem Vorbild der EKD-Synode, diese Berater
einzelnen Ausschiissen fest zuzuteilen und ihnen
in den AusschuBsitzungen sowie im Plenum der
Synode eine beratende Stimme einzurdumen. Je
zwei dieser Vertreter koénnten von der Landes-
jugendkammer, den badischen Kandidaten im Pe-
tersstift und den Leitungsgremien der Evangeli-
schen Studentengemeinden in Baden entsandt wer-
den.

Die hierzu gegebene Begriindung lautet:

In den Berichten, die die Synode auf der Er-
6ffnungssitzung am Montag iiber Uppsala und die
EKD-Synode gehdrt hat, schien uns zweierlei deut-
lich:

Auf der einen Seite der Wunsch nach einer stér-
keren sachlichen Mitarbeit von Vertretern der
Jugend auch in den Leitungsgremien der Kirche;
auf der anderen Seite die Ablehnung von Protest-
und Storaktionen, die allein mit vereinfachenden
Schlagwortern gefiihrt werden. Wir sind der Mei-
nung: Je mehr die Vertreter einer gewi in man-
chen Dingen kritisch denkenden Jugend verant-
wortlich und mit eindeutig festgelegten Kompe-

tenzen zur sachlichen Mitarbeit in der Synode her-

angezogen werden, umso mehr wird etwaigen An-

sitzen zu einer vereinfachenden Frontstellung Alt-

Jung und zu bestimmten unsachlichen Methoden

der Auseinandersetzung der Boden von vornher-

ein entzogen.

Die Unterzeichner wiirden es deshalb sehr be-
griiBen, wenn die Synode noch auf dieser Herbst-
tagung diesen Vorschlag sich zu eigen macht. Die
bisherige Moglichkeit fiir die Kandidaten des Pe-
tersstifts, als Gaste an der Synode teilzunehmen
— ein Entgegenkommen, fiir das wir an dieser
Stelle herzlich danken mdéchten — wiirde, falls die
Synode unserem Vorschlag folgt, von diesem Be-
schluB nicht beriihrt.

Die Eingabe ist unterzeichnet von Gerhard Heinz-
mann, Christian Sauermann, Bernhard Weidcker,
Theo Frey, Doris Fuchs, Helmuth Fuchs, Manfred
Zilly, Walter Wien, J. Hédberle, Udo Késer, Christa
Schulz und Harald Steinbacher,

Sie haben am Montag bei dem Bericht von Herrn
Professor v. Dietze als Vorsitzenden des Kleinen
Verfassungsausschusses gehort, daB nicht nur auf
der Ebene des Kirchenbezirks, sondern auch der
Kirchengemeinde in den zuriickliegenden Tagen,
Freitag und Samstag, hier beim Kleinen Verfas-
sungsausschuB gerade diese Fragen behandelt wor-
den sind. Ich erachte es fiir zweckméBig, wenn wir
diesen Antrag der Kandidaten des Peterstifts un-
mittelbar dem Kleinen Verfassungsausschull iiber-
weisen, damit bei der kommenden Zwischentagung
die gesamte Materie, also auch der Inhalt dieser
Eingabe mit behandelt werden kann.

Wer kann diesem Vorgehen nicht zustimmen? —
Enthaltung? — 1 Enthaltung. Im iibrigen einstim-
miges Einverstdndnis zur Uberweisung an den Klei-
nen VerfassungsausschuB.

Synodaler Hollstein, Herrenalb, 1. November 1968,
Antrag:

Die in dieser Tagung der Landessynode be-
gonnene Arbeit sollte weitergefiihrt werden.

Wir stellen den Antrag, daB kiinftig auf jeder
Synodaltagung ein Tag ausschlieBlich dafiir ver-
wendet wird. Der Arbeitsstil soll sich dem diesmal
praktizierten angleichen.

Begriindung:

1. Die Beschiftigung mit theologischen Fragen
darf auf einer Synode nicht nur gelegentlich
oder im Zusammenhang mit zu behandelnden
Gegenstinden erfolgen.

. Die theologische Arbeitstagung war so ausge-
fiillt, daB die Fiille des Gebotenen die Syno-
dalen tiiberfordert hat, deshalb ist jeweils ein
Tag wiinschenswert.

. Es erscheinen auf der Tagesordnung der Synode
immer wieder Gegenstdnde, die eine griindliche
theologische Kenntnis voraussetzen. Dem wurde
bisher durch theologische Referate Rechnung
getragen. Dadurch wurde aber die Sachdiskus-
sion sehr stark mit theologischen Grundsatz-
fragen belastet. Das wire eher zu vermeiden,
wenn die theologische Abkldrung zuvor geson-
dert erfolgt. Die Sachdiskussion wiirde dadurch
kiirzer. Der theologische Arbeitstag wére also
auch im Hinblik auf die sonstige Arbeitsfiille
nicht nur verlorene Zeit.

Der Antrag ist unterzeichnet von unserem Syn-
odalen Hollstein und sechs weiteren Synodalen.




64 Zweite Sitzung

Sie haben ebenfalls am Montag aus dem Bericht
des Kleinen Verfassungsausschusses entnehmen
kénnen, daB im Zusammenhang mit den Anderungen
der Wahlordnung und der Grundordnung zum Wahl-
verfahren die Tauffrage neu bedacht und auch neu
festgesetzt werden miiBte hinsichtlich der Voraus-
setzungen, die fiir das Wahlverfahren von Bedeu-
tung sind. Am Mittwoch friih hat Thnen Herr Lan-
desbischof eine Erkldarung abgegeben iiber das Ver-
halten von Pfarrer Weygand in Kieselbronn. Diese
beiden Sachbehandlungen veranlassen, zu diesem
Antrag des Herrn Hollstein und den sechs iibrigen
Synodalen auszufiihren, daB es in Anerkennung des
Inhalts zu diesem Antrag zweckméBig und wiin-
schenswert wire, wenn der Lebensordnungsaus-
schuB II, der jetzt gerade mit seinen Aufgaben ,Ehe
und Trauung” fertig geworden ist, sich dem hier jetzt
zu bearbeitenden Gebiet widmen wiirde. Herr Her-
zog, als Vorsitzender dieses Ausschusses, hat sich
gestern Abend bereiterklart, so daB wir, falls Sie
dem Antrag Hollstein zustimmen, diesen Ausschuff
bitten konnten, sich mit der Uberarbeitung und
Uberdenkung unserer Lebensordnung Taufe zu be-
fassen. Der Ausschufi besteht aus den Synodalen
Herzog als Vorsitzenden, BuBmann, Dr. Gessner, Dr.
Gottsching, Eichfeld und Dr. Sidk.

Soweit die personelle Zusammensetzung aus der
Sicht der Landessynode. Selbstverstidndlich steht be-
ratend und mitarbeitend Herr Oberkirchenrat Kiihle-
wein, soweit es seine Zeit erlaubt, zur Verfiigung.
Zur anderen Seite: Wer soll noch hinzugewihlt oder
zu einzelnen Tagungen sachverstdndig beratend
hinzugezogen werden? Das ist meines Erachtens
eine Frage, die wir besser dem Ausschuff selbst
iiberlassen, damit er auch den Gang seiner Arbeit
usw. entsprechend einrichten kann. Um diese Ar-
beit nun durch einen Sachverstindigen und durch
Ausfiihrungen hier in der Synode entsprechend dem
Antrag Hollstein und Andere anlaufen lassen zu
kdnnen, hétte ich folgenden Vorschlag: Unter Ge-
nehmigung des Antrags Hollstein bitten wir den
AusschuB, einen Referenten zu benennen und sein
Thema im Zusammenhang mit der Tauffrage fest-
zulegen, damit bei der kommenden Tagung ein ent-
sprechendes Referat hier auf der Synode gehalten
werden kann einerseits fiir uns alle, andrerseits
wiére damit aber auch eine Grundlage fiir den Fort-
gang der Arbeit des Lebensordnungsausschusses II
als einen besonderen AusschuB gewihrleistet.

Das grundsétzlich zu den Ausfiihrungen zum An-
trag und hierzu meine Frage: Wer kann diesem
Vorschlag unter gleichzeitiger Zur-Abstimmungs-
stellung des Antrags Hollstein nicht zustimmen? —
Wer enthélt sich? — Somit wéren der Antrag und
der Vorschlag einstimmig angenommen. Sie bekom-
men dann noch schriftlich Nachricht, Herr Herzog.

Es hat sich Herr BuBmann gemeldet. Darf ich ihm
das Wort erteilen?

Synodaler BuBmann: Ich méchte nur zur perso-
nellen Besetzung des Lebensordnungsausschusses
darum bitten, daB ich von der weiteren Mitarbeit
freikomme, weil ich nun im Kleinen Verfassungs-
ausschuB mitarbeiten soll. Es miiBte also jemand

anderes an meine Stelle treten.

Synodaler Herzog: Dagegen ist natiirlich nichts
zu sagen. Die Griinde, die Herr BuBmann vorbringt,
scheinen mir iiberzeugend. Dann wiirde die Synode
wohl in die Lage kommen, ein anderes Mitglied fiir
Herrn BuBmann zu bestellen.

Président Dr. Angelberger: Und, haben Sie einen
Vorschlag, bitte?

Synodaler Herzog:
Martin gedacht.

Prisident Dr. Angelberger: Ja, er ist noch in kei-
nem besonderen AusschuB. Wéren Sie damit ein-
verstanden? (Beifalll) — Enthaltung, bitte? — Nicht.
— Sie stimmen auch zu? (Synodaler Martin: Jal) —
Ja, danke schén! — Damit wére der personelle Teil
auch erledigt. — (Zurufl) — Ja, bitte!

Synodaler Dr. Sick: Auch ich kann weiter an diesem
AusschuB nicht teilnehmen, weil ich bereits an einem
anderen AusschuB inzwischen teilnehme iiber Kon-
firmandenunterricht, und ich glaube nicht, daB sich
das zeitlich miteinander vereinbaren l4ft.

Synodaler Herzog: Ich muB dazu sagen, daB der
ganze Ausschuffi und auch ich persénlich gerade auf
die Mitarbeit von Herrn Pfarrer Sick grofien Wert
legen wiirden, und ich wére daher sehr dankbar,
wenn Dr. Sick sich das noch einmal iberlegen wiirde.
(Beifalll)

Synodaler Ho6fflin: Ich wiirde noch vorschlagen,
daB wir den AusschuB bis zum AbschluB der theo-
logischen Besinnung der Tauffrage im Friihjahr in
der jetzigen Besetzung belassen. Wenn sich dann
herausstellt, daB das eine oder andere Mitglied an
der weiteren Arbeit nicht teilnehmen kann, wiirde
es uns dort leichter fallen, den AusschuB zu er-
gdnzen als jetzt, wo wir auf diese Ergédnzung nicht
vorbereitet sind,

Prisident Dr. Angelberger: Aber auf der anderen
Seite bitte ich zu bedenken, Herr Hoéfflin, es wiirde
dann das eine oder das andere Mitglied ausfallen
und neue Mitglieder miiBten eintreten. Denn wir
wiinschen, daB der AusschuB méglichst bald seine
Arbeit aufnimmt. — Wenn wir es so machen kénn-
ten, Sie erklédren sich bereit, Herr Dr. Sidk, gelegent-
lich mitzumachen und Thr Nachbar Niibling wiirde
einspringen als Ersatzmann. (Zuruf Synodaler Niib-
ling: Zu weit wegl)

Oberkirchenrat Kiithlewein: Ich wiirde Bruder Sick
herzlich bitten, beim AusschuB mitzuarbeiten. Und
ich kénnte mir denken, daB die Arbeit in dem an-
deren AusschuB, in dem Sie sind, Sie vielleicht doch
nicht so sehr belastet, daB Sie nicht bei uns in den
zwei/drei Sitzungen — mehr sind es nicht bis zum
Friihjahr — mitarbeiten kénnten, Herzliche Bitte!

Prasident Dr. Angelberger: Jawohll — Vielen
Dank! — Dann kénnen wir weiterfahren in unserer
Tagesordnung, und ich rufe auf den Punkt

Ich habe an Herrn Pfarrer

IL

der Tagesordnung: AbschlieBendes Wort
zur theologischen Arbeit der Syn-
ode, und ich darf hier Herrn Gorenflos bitten,
seine Ausfilhrungen zu machen.




Zweite Sitzung ] 65

Berichterstatter Synodaler Gorenflos: Herr Prisi-
dent! Herr Landesbischof! Hohe Synode! Auf ihrer
Herbsttagung 1968 befaBte sich die Synode der
Evangelischen Landeskirche in Baden vier Tage lang

ausschlieBlich mit theologischen Fragen. Dabei

wollte sie sich vor allem dariiber klar werden,
welche Aufgabe die wissenschaftliche Theologie fiir
die Gemeinde hat.

I

Am ersten Tag fiihrte uns Professor Dr. H. W.
Wolff, Heidelberg, am Beispiel von Amos 3 in die
Methoden wissenschaftlicher Bibelauslegungen ein.
Im Verlauf dieser Auslegung und im gemeinsamen
Gesprdch wurde uns folgendes versténdlicher:

1. Die Anwendung dieser Methoden ist heute un-
erldBlich. Freilich ist das Wort ,Bibelkritik" miB-
verstandlich. Gemeint ist nicht anmaBende Kritik
an der Heiligen Schrift. Vielmehr bemiiht sich die
theologische Forschung darum, in die Texte der
Bibel tiefer einzudringen und vorgefaBte Meinungen
zu iiberwinden,

2. Sicher gibt es auch einen unmittelbaren Zugang
zum biblischen Zeugnis; aber wer sich auf die Dauer
und in Gemeinschaft mit anderen ernsthaft um das
Verstdndnis biblischer Aussagen miiht, wird dank-
bar auch die Hilfsmittel in Anspruch nehmen, die
ihm die Arbeit der theologischen Wissenschaft be-
reitstellt. So sind Gemeindefrémmigkeit und wissen-
schaftliche Theologie aufeinander angewiesen und
erganzen sich.

II.

Das Referat iiber ,Die Aufgabe des Laien" von
Professor Dr. H. D, Wendland, Miinster, zeigte uns
am Beispiel der Sozialethik, wie Theologe und Laie
in ihrem Auftrag an der Welt einander brauchen.

1. Es ist uns dabei deutlich geworden, daB die
theologische Sozialethik dem Menschen in seinen
gesellschaftlichen Verhéltnissen und Konflikten
nachgeht und neue Mdglichkeiten fiir das Wirken
der Christen in unserer stdndig sich wandelnden
Welt aufzeigt.

2. Die herkommliche Unterscheidung von Theo-
logen und Laien muB neu bestimmt werden. In un-
serer Welt ist auch der Theologe Laie im Blick auf
die vielschichtigen Fragen der Gesellschaft und be-
darf des Rates und der Mitarbeit sachkundiger Ge-
meindeglieder. Umgekehrt bedarf der Laie der Zu-
riistung durch den Theologen, um seinen Dienst an
der Gesellschaft erfiillen zu kénnen. Dadurch wird
in einer neuen Weise der reformatorische Grund-
satz vom Priestertum aller Gldubigen verwirklicht.

3. Der Christ ist dazu berufen, nach dem MaB
seiner Gaben auch im Bereich der Politik verant-
wortlich mitzuwirken. Doch ist das Ziel seines Han-
delns die Verwirklichung des Liebesgebotes und
nicht eine utopische Idealgesellschaft. Davor be-
wahrt ihn die Erwartung auf das kommende Gottes-
reich.

IIL.

1. Die Naturwissenschaft hat in den letzten zwek
hundert Jahren alle Lebensbereiche einschneidend
verdndert. Fiir viele wurde das wissenschaftliche
Weltbild zur Ersatzreligion. Die Alternative hieB:

Naturwissenschaft oder Glaube. Die sich rasch ent-
widkelnde Technik und die Industrialisierung fiihr-
ten zur Entstehung des Proletariats, das zum bib-
lischen Glauben und zur Kirche keinen Zugang fand.

2. Als die Atomenergie verfiigbar wurde, entstand
die Gefahr der brutalen Selbstausléschung der
Menschheit. Die atomare Bedrohung weckte aber
auch das BewuBtsein einer menschheitlichen Soli-
daritdat. Daraus ergibt sich eine gemeinsame Ver-
antwortung der Politiker und Wissenschaftler. Sie
besteht auch im Blick auf die Mdglichkeiten der
biologischen Forschung und auf das Problem der
Bevolkerungsexplosion. Diese  wissenschaftlich-
technische Revolution stellt Theologie und Kirche
vor schwerwiegende neue Fragen und Aufgaben, die
nur durch 6kumenische Zusammenarbeit bewdltigt
werden koénnen.

3. In seinem Referat iiber das Thema ,Die Theo-
logie und das physikalisch-technische Weltverhélt-
nis des neuzeitlichen Menschen" fithrte uns Dr.
Timm, Heidelberg, diese Entwidklung vor Augen.
Die Theologie sieht in dieser Lage ihre Aufgabe
darin, ins Gespréch mit Naturwissenschaft und Tech-
nologie zu kommen. Sie weist auf die Gefahren hin,
die mit dem Fortschritt der Wisenschaft verbunden
sind und die der einzelne Wissenschaftler in ihren
Konsequenzen oft nicht mehr iiberschaut. Das Neben-
einander der reichen und armen Vdélker zwingt zu
neuen bildungspolitischen Anstrengungen. Die Last
der gegenwirtigen Note und Aufgaben schafft eine
Situation des Suchens und der Ewartung, die Men-
schen zum Horen auf das Wort der Bibel neu bereit
macht.

IV.

Kann die Bibel, wenn sie durch die wissenschaft-
liche Theologie kritisch untersucht wird, noch Richt-
schnur und MaBstab fiir den Glauben sein? Diese
Frage versuchte Herr Professor Dr. Ferdinand Hahn,
Mainz, zu beantworten, Am Gleichnis vom Sdemann
(Mark. 4, 1—20) zeigte er die Entstehung eines Tex-
tes im Neuen Testament:

Wir finden zunédchst ein Gleichnis Jesu (Verse
3—8), das nach Ostern in der Gemeinde weiter-
erzdhlt wird. Die Gemeinde fiigt diesem Gleichnis
eine Auslegung hinzu, die sich auf ihre besondere
Lage bezieht (Verse 14—20). SchlieBlich verbindet
der Evangelist beides und ergénzt es durch sein
Zeugnis (Verse 1—2; 9—13).

Der Vorgang der Auslegung der Worte Jesu be-
ginnt also schon im Neuen Testament selbst. Ent-
sprechend ist die Gemeinde aller Zeiten aufgefordert,
das Wort jeweils neu auszulegen und zu verkiin-
digen. So enthalten die Evangelien iiberlieferte
Herrenworte, Predigt der christlichen Gemeinde und
das Zeugnis der Evangelisten. Die Néhe zum fleisch-
gewordenen Wort begriindet die Autoritdt der Hei-
ligen Schrift gegeniiber allen spiteren Traditionen.

#*

Die Landessynode erkannte bei diesen Gesprachen,
wie notwendig und fruchtbar die Arbeit der wissen-
schaftlichen Theologie fiir Glaube und Leben der
Gemeinde ist. Wir geben deshalb diese Vortrige




66 Zweite Sitzung

weiter mit der Bitte, das begonnene Gespréach in den
Gemeindekreisen fortzusetzen. (Beifalll)

Herr Prasident, gestatten Sie mir eine kurze per-
sonliche Bemerkung zum SchluB. Das ist zundchst
ein Wort des herzlichen Dankes fiir alle diejenigen
Konsynodalen, die bis zum SchluB und meist gegen
Mitternacht bei der sauren Arbeit des Formulierens
mit mir ausgehalten haben. Es war eine kamerad-
schaftliche Zusammenarbeit, glaube ich, die wir
lange nicht vergessen werden.

Was dabei herausgekommen ist, haben Sie eben
vernommen. Fiir den einen wird es zu wenig sein,
fiir den anderen zu viel. Fiir den einen ist vieles
neu, fiir den anderen das meiste altbekannt. Es ist
keine Sensation, aber es ist ein Schritt, ein Schritt
auf eine erhéhte Gemeinsamkeit im Verstehen von
Fragen hin, die uns alle bedrédngen. Der Sinn dieses
Schrittes liegt vielleicht weniger in seinem Ergebnis
als in der Tatsache, daB wir ihn iiberhaupt mit-
einander gewagt haben. Wir haben uns vor allen
in den Arbeitsgruppen, die ja quer durch alle Aus-
schiisse gingen, ganz neu kennen gelernt, und wir
haben in neuer Weise aufeinander horen gelernt.
Wir hoffen und beten darum, daB sich dieser Pro-
zeB, hier begonnen, in unseren Gemeinden fort-
setzen wird.

Viele von Thnen haben sich vielleicht gewundert,
wie die Gelehrten mit den Details der Bibel um-
gehen, wie sie folgern, vergleichen, Formen be-
stimmen, Urspriingliches und Nachtrédgliches, Echtes
und Falsches unterscheiden. Vergessen wir dabei
nicht, daB das Wort unseres Herrn selbst, die Mit-
teilung Gottes an unsere Welt in Jesus Christus,
erst in schwierigen theologischen Einzelentschei-
dungen schlieBlich zu dem Kanon zusammengefaBt
wurde, aus dem der schlichte Bibelleser heute Kraft
und Trost schépft. Die Kirche braucht das prophe-
tische Element, aber sie braucht auch diese treue,
kleine, sachgerechte, manchmal vielleicht etwas
tiiftelig erscheinende Kleinarbeit an den biblischen
Zeugnissen. Ohne die iiber die Jahrhunderte sich
hinwegziehende Kleinarbeit der vielen unbekann-
ten Abschreiber der Urtexte des Neuen und des
Alten Testaments, die um Silben und Buchstaben
gerungen und gestritten haben, wédre der prophe-
tische Durchbruch der Reformation nicht denkbar
gewesen,

Noch einmal herzlichen Dank fiir alle, die mit-
gearbeitet haben. (Beifalll)

Prisident Dr. Angelberger: Lieber Herr Gorenflos!
Ich darf Thnen an dieser Stelle in Kiirze recht herzlich
Dank sagen. Und nun zum Thema der Sachbehand-
lung. Der RedaktionsausschuB hat in einer eingehen-
den und wirklich unermiidlichen Arbeitsweise das
gestern Abend bis in den tieferen Abend hinein zu-
sammengestellt, was soeben Herr Gorenflos als
Sprecher dieses Ausschusses vorgetragen hat. Nach
dem Ganzen, was wir in den zuriickliegenden Tagen
alle miterleben durften und dem Inhalt dessen, was
der AusschuB zusammengestellt hat, erachte ich es
fiir zweckmdBig, Thnen den Vorschlag zu unter-
breiten, nicht in eine grundsétzliche Debatte einzu-
treten und auch davon abzusehen, einzelne Punkte

aus dieser Zusammenstellung herauszupicken und
mit einem Gegenvorschlag zu bedenken. Es wiirde
uns nicht nur erheblichen Zeitaufwand kosten, son-
dern es wiirde das einheitliche Bild dieser Erklarung
leiden, wenn Stiicke entrissen und durch andere
ersetzt wiirden. Deshalb mein Vorschlag, falls Sie
nicht redaktionelle Wiinsche oder dergleichen haben,
daB wir dieser Arbeit des Redaktionsausschusses —
ich méchte geradezu sagen — freudigen und dank-
baren Herzens unsere Zustimmung geben. (Allge-
meiner Beifalll)

Synodaler D. Brunner: Ich habe nur e in e kleine
Anmerkung zu machen, die scheinbar nur redaktio-
nell ist, aber doch wohl einen wesentlichen Gesichts-
punkt auch des Gesprdaches, das wir mit Hermrn
Kollegen Hahn hatten, aufnehmen wiirde. Wenn
Sie den Abschnitt IV ansehen, wo in dem zweiten
Abschnitt von IV gesagt wird, daB die Gemeinde
diesem Gleichnis eine Auslegung hinzufiigt, wiirde
ich meinen, wir sollten der Deutlichkeit halber hier
sagen: Die Gemeinde fiigt diesem Gleichnis im
Namen Jesu Christi eine Auslegung hinzu.
Denn daran héngt ja, daB dann im Evangelium
steht: ,Der Herr sprach...” (Beifalll)

Synodaler D. Dr. v. Dietze: Ich bitte, eine Bemer-
kung machen diirfen zu dem Abschnitt II, 2, und
zwar zu dem Wort in der letzten Zeile: Priestertum
aller Glaubigen. Ich konnte am Mittwoch leider nicht
hier sein, und deswegen bitte ich zu entschuldigen,
falls meine Bemerkung aus Unkenntnis dessen, was
vorausgegangen ist, nicht ganz am Platze sein sollte.
Ich stehe noch stark unter dem Eindruck dessen, was
wir in der Synode der Evangelischen Kirche in
Deutschland besprochen haben, und insbesondere
unter dem Vortrag des holldndischen Professors
Kohnstamm. Er fiihrte aus, und fand dafiir allge-
meine Zustimmung, daB wir unterscheiden miissen
zwischen d e n Dingen, die primér Aufgabe der Kirche
sind, und denen, die sekundédr nur als Mittel in Be-
tracht kommen. Sekundér ist nun aber vieles, was in
der Sozialethik behandelt zu werden verdient und be-
handelt werden muB. In diesen sekundédren Dingen
geht es — so waren wir uns in Spandau einig —
um die Ratio, und mir ist zweifelhaft, ob da der
Ausdruck vom Priestertum aller Gldubigen nicht
auf ein Gebiet mit angewendet wird, wohin er nicht
mehr passen wiirde.

Synodaler Gorenflos: Ich wiirde vorschlagen, daB
wir dieses Votum im Protokoll niederlegen und als
Beitrag zu diesem abschlieBenden Wort stehen
lassen. (Beifalll)

Président Dr. Angelberger: Jawohl!

Synodaler Feil: Nur kleine Bemerkungen, wenn
wir schon bei der Redaktion sind (Zurufl) — Weil
der urspriingliche Text anders gefaBt war, deswe-
gen. Es miiBte II Satz 3 heiBen: Davor bewahrt ihn
die Erwartung des kommenden Gottesreiches —
so hatten wir es ja abgefaBt — und bei III Satz 2:
die Gefahr der totalen, nicht brutalen Selbst-
ausloschung. Es sind die urspriinglichen Texte:
totalen nicht brutalen.

Prédsident Dr. Angelberger: Jawohll — Nehmen
wir gleich die Anderung vor: III 2: in der zweiten




Anlage 1—3

Zweite Sitzung 67

Zeile lautet das dritte Wort statt ,brutal” ,total”.

Synodaler Feil: Ja, so haben wir es beschlossen
gestern abend.

Prasident Dr. Angelberger: Ja, es ist auch besser!
— Und Thre andere Anregung, die Sie gegeben
hatten? ’

Synodaler Feil: Das war romisch II, 3: letzter Satz:
Davor bewahrt ihn die Erwartung — rein sprach-
lich: des kommenden Gottesreiches.

Prasident Dr. Angelberger: Jal — Einverstanden?
— Ich wiederhole: II, 3, die letzte Zeile: ,des kom-
menden Gottesreiches"”.

Synodaler D. Brunner: Ich habe zu II, 2 auch eine
kleine Anmerkung. Im zweiten Satz scheint mir das
viel zu schwach zu sein, daB der Theologe hier des
Rates und der Mitarbeit sachkundiger Gemeinde-
glieder bed arf. Er ist auf diesen Rat schlecht-
hin angewiesen. Ich wiirde darum formu-
lieren: ,und auf den Rat und die Mitarbeit sach-
kundiger Gemeindeglieder angewiesen”.

Synodaler Gorenflos: Herr Professor, ist das ein
wesentlicher Unterschied? Wenn ich einer Sache
bedarf, bin ich auch auf sie angewiesen.

Synolader D. Brunner: Ja, gut!

Président Dr. Angelberger: Dann darf ich das Ge-
samte zur Abstimmung stellen? — Herr Professor
von Dietze, Sie sind mit dem Vorschlag einver-
standen, der vorhin gemacht wurde?

Synodaler D. Dr. v. Dietze: Jawohl!

Prisident Dr. Angelberger: Ich darf auch davon
ausgehen, daB wir en bloc abstimmen und frage:
‘Wer ist gegen die in Ihren Hédnden befindliche re-
daktionell etwas verdnderte Fassung? — Enthal-
tung? — Somit einstimmige Annahmel (Allgemeiner
Beifalll)

Zur weiteren Sachbehandlung, Sie wissen ja durch
meine Ausfiihrungen in der ersten Plenarsitzung
am Montag, daB die gesamten Vortrdge gedruckt
werden. Wir werden dieses Wort, das wir jetzt
eben einstimmig beschlossen haben, mit aufnehmen.

I, 1

Darf ich jetzt diesen Punkt abschlieBen und zu
den beiden gemeinsamen Berichten des Haupt- und
Rechtsausschusses kommen, und zwar zundchst zu
dem Entwurf einer kirchlichen Le-
bensordnung ,Ehe und Trauung" und
Entwurf einer Trauagende. Fiir den
HauptausschuB gibt uns der Synodale Viebig den
Bericht. Ich darf bitten.

Berichterstatter Synodaler Viebig: Herr Président,
liecbe Konsynodale! Ich darf bitten, daB Sie die
Unterlagen zur Hand nehmen: Entwurf einer Le-
bensordnung ,Ehe und Trauung”, Anlage 1, die
Agende und das Begleitwort zum Entwurf der Trau-
agende.

Als sich der HauptausschuB am Sonntag, dem
27. Oktober, mit der Vorlage des Lebensordnungs-
ausschusses II und der Liturgischen Kommission be-
schiftigte, sah er es nicht als seine Aufgabe an, den
ganzen Entwurf in allen Einzelheiten und Formu-

lierungen durchzuarbeiten und einen Konsensus
iiber jeden Satz herzustellen. Das ist in diesem Sta-
dium der Behandlung nicht erforderlich; vielmehr
war zu entscheiden, ob der Entwurf der Lebensord-
nung und der Trauagende als Ganzes fiir eine
Weitergabe an die Bezirkssynoden und eine Be-
ratung durch diese geeignet ist. Diese Frage wurde
vom HauptausschuB einstimmig bejaht. Wie schon
bei den bereits verabschiedeten Lebensordnungen
schldgt der HauptausschuB vor, den Bezirkssynoden
auch diesmal einige Fragen als Beratungshilfe zu
stellen und auf ihm besonders bedeutsam erschei-
nende Bestimmungen, Punkte und Probleme hinzu-
weisen. Der Fragenkatalog stellt keinen Anspruch
auf Vollstandigkeit und ist auch von verschieden
groBem Gewicht bei den einzelnen Fragen.

Zum Entwurf der Lebensordnung ,Ehe und Trau-
ung”:

1. Soll die Prdambel eine Uberschrift (zum Bei-
spiel: ,Grundlegung”) erhalten? Es wird vermift,
daB von der Ehe als Stiftung im Entwurf nicht die
Rede ist. Der HauptausschuB erblickt darin ein we-
sentliches Problem.

Der Anfang einer Lebensordnung ist natiirlich
immer besonders wichtig, und wir sind schon am
ersten Satz, der uns in seiner Aussage etwas banal
erscheint, zu einer Aussprache gekommen. Vielen
hétte eine andere Formulierung mehr zugesagt; zum
Beispiel: ,Die Verschiedenheit der Geschlechter ist
nach dem Zeugnis der Bibel in Gottes Schopfertat
begriindet” statt: ,Der Mensch lebt in dieser Welt
als Mann oder Frau”. Da wir uns aber nicht mit
einzelnen Formulierungen aufhalten wollten, haben
wir die eben vorgelesene Frage nur allgemein for-
muliert,

2. Ist es richtig, den Abschnitt ,Christen ohne
Ehe" an den Anfang zu stellen?

Es wurde darauf hingewiesen, daB eine Lebens-
ordnung ,Ehe und Trauung” zundchst doch diese
Begriffe behandeln miisse und nicht die Ehelosigkeit
an den Anfang stellen diirfe. Das ist meiner Mei-
nung nach auch deshalb begriindet, weil in der
Prdambel in Buchstabe d) Ehe und Ehelosig-
keit bereits Erwdhnung finden.

3. Wenn die Benediktion Mittelpunkt der Trauung
ist (siehe Begleitwort zum Entwurf der Trau-Agende
3. Abschnitt), sollte das in Abschnitt III ,Der Sinn
der Trauung” auch deutlich zum Ausdruck kommen.
Wir haben hier als Anregung den dritten Satz wie
folgt formuliert: ,Denn im Traugottesdienst wird
die bereits geschlossene Ehe unter Gottes Wort
gestellt, es wird fiir sie gebetet und sie wird ge-
segnet”. Die Segnung gehort zur Benediktion.

4. Ebenfalls zu dem Abschnitt ,Der Sinn der Trau-
ung” gehort die vierte Bemerkung. Das Begleitwort
zum Entwurf der Trau-Agende (Anlage 2) spricht im
Absatz 2 mit Recht davon, daB der Trauung zwar
nicht eine ehebegriindende Funktion zukommt, daB
aber eine Ehe durch den Vollzug der Trauung eine
kirchenoffentliche Anerkenntnis erfihrt und als Ehe
von Christen vor und von der Gemeinde bestitigt
wird. Der HauptausschuB hélt diese Funktion der
Trauung fiir so wichtig, daB sie auch in der Lebens-




68 Zweite Sitzung

ordnung iiber Ehe und Trauung in Abschnitt III fest-
gehalten werden soll. Denn diese Funktion gehdrt
mit zum Sinn der Trauung. Auch in der Trau-Agende
sollte dieser Sachverhalt zum Ausdruck kommen.
Durch den besonderen Inhalt des Ja-Wortes, das
Mann und Frau in der Trauung aussprechen, wird
die vor dem Standesamt geschlossene Ehe zum
christlichen Ehestand. Um dies in der Trau-Agende
sichtbar zu machen, wére gegebenenfalls an die
Liturgische Kommission eine diesbeziigliche Bitte
zu richten.

5. Wenn man spéter Eheleute nach der Trauung
fragt, was sie noch davon wissen, so erhdlt man
meistens keine Antwort. Deshalb schlagen wir eine
Frage an die Bezirkssynoden mit folgendem Wort-
laut vor: Wiirde es begriifit, wenn beim Traugesprach
den Brautleuten die Ordnung des Traugottesdienstes
(siche Agendenentwurf) sowie Schriftlesung, Trau-
fragen und Segensformel schriftlich ausgehéndigt
werden? Es ist auch fiir die Vorbereitung der Braut-
leute gut, wenn sie den Gang des Gottesdienstes,
Traufragen und Segensformeln vorher miteinander
durchsprechen konnen,

6. Soll den Brautleuten freigestellt werden, ob sie
die Ubergabe einer Bibel, eines Andachtsbuches
oder des Gesangbuches wiinschen?

Die theologischen Mitglieder des Hauptausschus-
ses gaben zu bedenken, daB viele Brautleute bereits
eine Bibel besitzen, und es deshalb sinnvoll sei, auch
daran zu denken, statt einer Bibel ein Andachtsbuch
oder das Gesangbuch zu iiberreichen.

7. Zu Absdmitt V ,Ehefiihrung” Buchstabe d):
Hier haben wir uns an dem Wort ,Empfdngnisver-
hiitung” gestoBen. Man spricht zum Beispiel von Un-
fallverhiitung. Verhiitet soll etwas Schlechtes, etwas
Boses werden. Diese Eigenschaft méchten wir dem
Begriff ,Empfdangnisverhiitung” nicht zulegen. Des-
halb lautet unsere 7. Frage: Sollte man statt ,Emp-
fangnisverhiitung” nicht besser ,Empfangnisrege-
lung” sagen? Im gleichen Satz heiBt es, daB man sich
iiber die Wahl der Mittel am besten durch den Arzt
und durch Fachliteratur beraten 1dBt. Dieser Aus-
druck ,Fachliteratur” ist sehr allgemein gehalten
und deshalb miBverstdndlich. Was gibt es alles fiir
Fachliteratur auf diesem Gebiet. Nicht jede Schrift
konnen wir empfehlen. Der Arzt wird die richtige
Literatur den Fragenden vorschlagen. Deshalb soll
bei Frage 7 der Satz stehen: ,Der Hinweis auf Fach-
literatur ist zu allgemein und sollte entfallen.”

8. Zu Abschnitt VII ,Ehescheidung und Wieder-
trauung Geschiedener”.

Als Voraussetzung fiir eine Wiedertrauung Ge-
schiedener sind im Abschnitt c¢) Bedingungen ge-
macht. Die Verschiedenheit dessen, was in diesem
Zusammenhang Schuld bedeutet, sollte beriidksich-
tigt werden. Es wurden im HauptausschuB Stimmen
laut, die zu bedenken gaben, daB der Ehepartner
auch schuldlos geschieden sein kénne; man diirfe
deshalb nicht eine Schulderkenntnis zur Bedingung
fiir eine Wiedertrauung eines Geschiedenen machen.
Andererseits ist die Formulierung ,erkennt er
sein e Schuld”, doch wohl so gemeint, daB an einer
Scheidung immer beide Partner eine gewiB ver-

schieden groBe Schuld tragen. Es heifit deshalb in
Absatz b) auch: Jedes Zerbrechen einer Ehe ist
Schuld vor Gott und Schuld am Mitmenschen.

9. Unsere 9. Frage beschiftigt sich mit Abschnitt
X: ,Die Ehe von Christen und Nichtchristen”.

In Absatz c) wird die Gewdhrung des Zuspruchs
des Wortes Gottes und der Fiirbitte der Gemeinde
in einem Gottesdienst anlédBlich der EheschlieBung
davon abhidngig gemacht, daB die Brautleute ver-
sprechen, ihre Kinder taufen und evangelisch er-
ziehen zu lassen. Ist das richtig? Ist das in einer
evangelischen Kirche moglich? Wire es stattdessen
nicht sachgemdB, die Gewdhrung eines Gottes-
dienstes anlédBlich der EheschlieBung davon ab-
hdngig zu machen, daB der nichtchristliche Teil im
Blick auf seine Ehe sich zur Einehe und ihrer Un-
aufloslichkeit bekennen will. Wenn wir diese Frage
bejahen, dann miiBte im Entwurf der Agende dieser
besondere Gottesdienst noch um eine Fragestellung
und eine Antwort der Brautleute erweitert werden.

Die letzten beiden Fragen beschéftigen sich mit
dem Agendenentwurf.

10. Wenn Traufragen und das Ja der Eheleute fiir
die Trauung konstitutiv und von fundamentaler
Bedeutung sind, so miiBte die Mdglichkeit der Mah-
nung, die in der Agende vorgesehen ist, entfallen.
Sollten hier nicht 6kumenische Gesichtspunkte be-
riicksichtigt werden? Gemeint ist die Anerkennung
der Ehe von evangelischen Christen als christliche
Ehe durch die romisch-katholische Kirche.

11, Und schlieBlich als letzte, 11. Frage: Ist der
fiir die Ubergabe der Bibel vorgesehene Platz nach
der Segnung richtig und zweckméBig?

Die Beschidftigung mit diesen beiden Entwiirfen
hat dem HauptausschuB deutlich gemacht, welch
sorgfédltige und groBe Arbeit der Lebensordnungs-
AusschuB8 II und die Liturgische Kommission ge-
leistet haben. Wir mdchten den Mitgliedern dieser
beiden Ausschiisse unseren herzlichen Dank fiir die
gute Arbeit sagen und wiirden uns freuen, wenn
auch das Plenum sich diesen Dank zu eigen machen
koénnte. (Allgemeiner Beifalll)

Der HauptausschuB empfiehlt der Synode, den
Entwurf einer Lebensordnung ,Ehe und Trauung”
sowie die Trau-Agende mit dem dazugehérigen Be-
gleitwort und die vom HauptausschuB vorgetragenen
und formulierten Fragen den Bezirkssynoden zur
weiteren Behandlung zuzuweisen.

Prasident Dr. Angelberger: Vielen Dank!

Synodaler Schoener: Ich hitte zu den Fragen zwei
redaktionelle Bemerkungen, und zwar scheint mir
bei der ersten Frage der zweite Satz sprachlich
etwas verungliickt zu sein. ,Es wird vermiBt, daB
von der Ehe als Stiftung im Entwurf nicht die Rede
ist." Das ist schlechtes Deutsch. Kénnte man nicht
etwas einfacher formulieren: Ein Wort iiber die
Ehe als Stiftung wird im Entwurf vermiBt.

Préasident Dr. Angelberger: Wiirden Sie, bitte, ge-
nau sagen, wo es steht?

Synodaler Schoener: Arabisch 1, zweiter Satz: Es
wird vermiBt, daB von der Ehe als Stiftung im Ent-
wurf nicht die Rede ist. Und stattdessen: Ein Wort
tiber die Ehe als Stiftung wird im Entwurf vermift.




Zweite Sitzung 69

Das scheint mir doch erheblich besser und einfacher
zu sein. — Und die zweite Korrektur...

Préasident Dr. Angelberger: An welcher Stelle,
bitte?

Synodaler Schoener: Es geht um die letzte Frage
bei der Ubergabe der Bibel. Konnte man das nicht
zum Punkt 6 auf Seite 1 nehmen dort, wo davon
die Rede ist, daB ein Buch iiberreicht wird? (Zurufl)
— Die letzte Frage 11: Ist der fiir die Ubergabe der
Bibel vorgesehene Platz nach der Segnung richtig
und zweckmdBig? Diese Frage 11 konnte man doch
sachgemédB mit der Frage 6 verkoppeln, wo von der
Ubergabe des Buchs sowieso die Rede ist. Dann
vermindert sich auch die Zahl der Fragen von 11
auf 10.

Préasident Dr. Angelberger: Kann man diese Ande-
rungen vornehmen, Herr Berichterstatter?

Berichterstatter Synodaler Viebig: Ich méchte bloB
darauf hinweisen, daB diese letzte Frage sich mit
dem Entwurf der Trau-Agende befaBt und nicht mit
der Lebensordnung, wédhrend die Frage 6 sich mit
der Lebensordnung befaBt. Diese Stellung hat schon
ihre Bedeutung und ihren Sinn. Aber es ist nicht
so gravierend. Ich wollte nur darauf hinweisen.

Synodaler D. Brunner: Der HauptausschuB war
sich nach meiner Erinnerung einig dariiber, daf in
der Anlage 3, die jetzt den Titel tragt: ,Gottes-
dienstordnung fiir eine Trauung in besonderen
Fdllen (Christ und Nichtchrist)”, diese Uberschrift
unbedingt gedndert werden muB. Es kann sich ndm-
lich hier nicht im eigentlichen Sinn um eine Trau-
ung handelt, sondern man muB hier sagen, worauf
auch in dem Begleitwort nach meiner Erinnerung
hingewiesen ist: ,Ordnung eines Gottesdienstes aus
AnlaB einer EheschlieBung in besonderen Fillen
(Christ und Nichtchrist).”

Oberkirchenrat Kithlewein: Zur Erkldarung darf ich
sagen, daB dieser Entwurf in furchtbarer Eile hat
gefertigt werd miissen. Wir waren uns dariiber
klar, daB es so heiBen muB, wie eben Herr Professor
D. Brunner gesagt hat. Es scheint ein Versehen ge-
wesen zu sein, daB diese Bezeichnung hier aufge-
schrieben wurde.

Prasident Dr. Angelberger: Also diirfen wir das
vorwegnehmen, daB wir bei Anlage 3, gedrudkt:
Entwurf — und dann heift es — Ordnung eines
Gottesdienstes aus AnlaB einer EheschlieBung in
besonderen Fillen. — Sind Sie mitgekommen?
Nehmen wir das schon als gedndert an.

Nun darf ich Herrn Dr. Gessner bitten, den Be-
richt fiir den RechtsausschuB zu erstatten.

Berichterstatter Synodaler Dr. Gessner: Herr Pra-
sident! Herr Landesbischofl Liebe Konsynodalel Dem
RechtsausschuB wurde der vom Lebensordnungsaus-
schuB II erarbeitete Entwurf einer Lebensordnung
.Ehe und Trauung” zur Beratung iiberwiesen. Der
AusschuB hat bei der Durchsprache des gesamten
Entwurfs seine Arbeit auf d i e Stellen konzentriert,
in denen Rechtsfragen enthalten sind.

Insgesamt wurde der Entwurf als lebensnah und
inhaltlich und sprachlich gut bezeichnet und be-
griift, daB darin alle in Frage stehenden Probleme
angesprochen werden. Auch befriedigte, daB die

kirchliche Trauung klar von der standesamtlichen
EheschlieBung getrennt wird.

Ich komme zu den einzelnen Abschnitten:

Bei der Einfiihrung ,Prdambel” wurde im Aus-
schuB hervorgehoben, daB nicht mehr die Rede von
einer Stiftung der Ehe ist, sondern von der Zuord-
nung von Mann und Frau als einer bestimmten
menschlichen Gemeinschaft. Man hat diese Auffas-
sung im Hinblick auf die darin liegende theologisch
groBere Offenheit bejaht,

Im Folgenden iibergehe ich die Abschnitte, zu
denen der RechtsausschuB aus rechtlicher Sicht nichts
zu bemerken hat.

Ich komme zu Abschnitt II:

Was hier in Absatz b) iliber das Verlébnis gesagt
wird, wurde gutgeheiBen, wenn auch im AusschuB
zur Sprache kam, daB die Verlobung immer mehr
zuriidetritt,

Zu Abschnitt III:

Widerspruch fand der zweite Satz des Absatzes
a), der besagt, daB fiir das Versténdnis, das Christen
von der Ehe haben, die kirchliche Trauung unent-
behrlich sei. Es wurde darauf hingewiesen, daB
Situationen eintreten kénnen, wie zum Beispiel der
Ferntrauung im vergangenen Krieg, wo es wohl
vorgekommen ist, daB eine kirchliche Trauung nicht
nachgeholt wurde. Man war der Ansicht, daf auch
eine solche Ehe christlich gefiihrt werden konne.

Der RechtsausschuB schldgt fiir diesen Satz des-
halb folgende Fassung vor:

.Dem Verstdndnis, das Christen von der Ehe
haben, entspricht die kirchliche Trauung.”

Zu Abschnitt IV:

Es wurde eingehend im Zusammenhang mit dem
nach Absatz a) fiir die Trauung zustandigen Pfarrer
die Frage des Abmeldescheins erortert. Der Rechts-
ausschuB hat schlieBlich die in Satz 2 dieses Absatzes
getroffene Regelung, daB jeweils der auswiérts Woh-
nende einen Abmeldeschein vorzulegen hat, ge-
billigt. Er hélt eine besondere Bestimmung zur Er-
bringung jeweils eines Abmeldescheins in dem Fall,
daB Braut un d Brdutigam auBerhalb der Gemeinde
des die Trauung vornehmenden Pfarrers wohnen,
fiir entbehrlich, da diese Notwendigkeit von der
vorliegenden Regelung umfaBt wird.

Zur Klarstellung schldgt der RechtsausschuB vor,
in Absatz b) anstelle der Worte ,den ihnen vorher-
gehenden Tagen" die Worte ,dem ihnen jeweils
vorhergehenden Tag” zu ersetzen, so daB der Satz
dann lautet:

«In der Karwoche sowie am BuB- und Bettag,
Totensonntag und dem ihnen jeweils vorher-
gehenden Tag sollen keine Trauungen vorge-
nommen werden."

Den Absatz i) liber Gebiihren und Vergiitungen
empfiehlt der RechtsausschuB zu streichen, da auch
die Lebensordnungen iiber die Taufe und das Be-
gribnis eine solche Bestimmung nicht enthalten.

Fiir Absatz k) schldgt der RechtsausschuB unter
Einfligung der Ziffer 70 folgende Fassung vor:

.Die 50., 60., 65. und 70. Wiederkehr des Trau-
tages kann mit einem Dankgottesdienst be-
gangen werden."




70

Zu Abschnitt VII:

Eine rege Diskussion wurde iiber den letzten Satz
des Absatzes b) gefiihrt. Einige Mitglieder des Aus-
schusses, die an sich die Richtigkeit der Aussage
dieses Satzes bejahten, hatten Bedenken, ihn in die
Lebensordnung aufzunehmen, weil er Verwirrung
stiften konne. Sie hielten die Mdglichkeit fiir nicht
ausgeschlossen, daB Eheleute sich auf ihn berufen,
bei denen die dort gemeinte Situation nicht vorliegt.
In seiner Mehrheit sprach der RechtsausschuBl sich
jedoch fiir die Beibehaltung des Satzes aus.

Dagegen empfiehlt der RechtsausschuBl einstimmig
die Streichung der Worte ,an der Scheidung” in
der fiinf- und viertletzten Zeile des Absatzes c). Es
soll damit schon im Text der Lebensordnung klar-
gestellt werden, daB — wie in der Erlduterung zur
Vorlage bemerkt ist — hier nicht Schuld im Rechts-
sinne gemeint ist, sondern die Schuld gegeniiber
Gott und gegeniiber dem Mitmenschen, von welcher
der erste Satz des Absatzes b) spricht.

Weiter schldgt der RechtsausschuB mit iiber-
wiegender Mehrheit vor, in Absatz d) Satz 1 die
Worte ,Gewidhrung oder” zu streichen. Es wurde
bei der doch groBen Zahl der Wiedertrauung Ge-
schiedener, besonders in Stddten, eine zu groBe
Belastung der Altesten befiirchtet, wenn sie bei
jeder Entscheidung iiber die Gewdhrung einer sol-
chen Trauung mitentscheiden sollten. Man war auch
der Auffassung, daB in weniger gravierenden Fillen
der Pfarrer allein entscheiden konne. Dabei ging
man davon aus, daB der Pfarrer in Zweifelsfédllen
sich mit den Altesten besprechen werde.

Zu Abschnitt X:

Es wurde im RechtsausschuB zu bedenken gegeben,
ob der Gottesdienst aus AnlaB der EheschlieBung
von Christen und Nichtchristen, der in Absatz c) als
Gottesdienst ohne Traufragen und Handauflegung
bezeichnet wird, nicht auch Trauung genannt werden
sollte. Der Rechtsausschuf hat diese Frage offen
gelassen.,

Als Ergebnis der Beratung empfiehlt der Rechts-
ausschuBl, den Entwurf einer Lebensordnung ,Ehe
und Trauung” mit diesen Bemerkungen den Bezirks-
synoden zur Behandlung und Stellungnahme zu
iiberweisen. (Beifalll)

Prisident Dr. Angelberger: Danke schén! — Wenn
das Wort gewiinscht wird, erdffne ich die Aus-
sprache. — Das ist nicht der Fall. Beide Ausschiisse,
sowohl der HauptausschuB als auch der Rechtsaus-
schuBf, schlagen vor, unter Einbeziehung der von
ihnen angeregten Anderungen die gesamten Ma-
terialien den Bezirkssynoden zuzuweisen. Wer kann
diesen beiden libereinstimmenden Vorschldgen nicht
zustimmen? — Enthaltung bitte? — Nicht, Somit ein-
stimmige Annahme.

Mit dieser einstimmigen Annahme wollen wir
auch gleichzeitig unseren Dank zum Ausdruck brin-
gen an die Mitglieder der beiden Kommissionen,
die mit ihrer guten Arbeit das zuwegegebracht
haben, was wir heute einstimmig den Bezirkssyn-
oden iiberweisen konnten. (Allgemeiner Beifall!)

Zweite Sitzung

111, 2

Zum zweiten gemeinsamen Bericht, und zwar
Vereinbarung einer Kanzel- und
Abendmahlsgemeinschaft zwischen
den Gliedkirchen der EKD wird zuerst
der Bericht des Rechtsausschusses gegeben, und
zwar durch unseren Synodalen Schroter.

Berichterstatter Synodaler Schroter: Liebe Mit-
synodale! Der Evangelische Oberkirchenrat hat mit
Zustimmung des Landeskirchenrats allen Synodalen
mit Schreiben vom 22. 7. 1968 die vom Theologischen
AusschuB und dem RechtsausschuB der Arnolds-
hainer Konferenz beschlossene ,Vereinbarung iiber
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft” — folgenden
von mir nur kurz ,Vereinbarung” genannt — zuge-
sandt und darum gebeten zu priifen, ob die Landes-
synode dieser Vereinbarung zustimmen kénne. Der
Rechtsausschufl hat diese Vereinbarung beraten und
gepriift und nimmt dazu wie folgt Stellung:

I

1. Artikel 4, 1 der Grundordnung der EKD sagt in
seinem zweiten Satz: ,Vereinbarungen iiber Kanzel-
und Abendmahlsgemeinschaft bleiben Aufgabe der
Gliedkirchen”. Wir sind also mit der uns vorliegen-
den Vereinbarung mit einer Aufgabe befaBt, die
die Kirchenversammlung von Eisenach 1948 nicht
hat l6sen konnen, die sie aber den Gliedkirchen in
der Grundordnung der EKD fiir die Zukunft auf-
gegeben hat. DaB in Eisenach damals nach alledem,
was in den Jahren 1933—1945 politisch und eben
auch kirchlich vorausgegangen war, nicht mehr
an Gemeinsamkeit in dieser Sache erreicht werden
konnte, ist fiir viele Menschen in den Kirchen
schmerzlich gewesen. Der Rat der EKD wurde noch
beauftragt, ein Gespréach iiber die Frage des Abend-
mahlsverstandnisses und der Abendmahlsgemein-
schaft zu flihren, Es hat zehn Jahre gedauert, bis es
zur Abfassung der ,Arnoldshainer Abendmahls-
thesen” gekommen ist. Einige Synoden der Glied-
kirchen haben ihnen zugestimmt, andere haben sie
nicht auf den Tisch bekommen, weil sie eben schon
vorher im Gestriipp der theologischen Meinungen
der Kirchenleitungen hdngen geblieben sind.

2, Die in Artikel 4, 1 der Grundordnung der EKD
gestellte Aufgabe hat die Arnoldshainer Konferenz
in Angriff genommen. Der Herr Landesbischof hat
in der Herbstsynode 1967 (dort gedrudktes Proto-
koll Seite 22ff.) dazu ausgefiihrt: ,Es handelt sich
bei der Arnoldshainer Konferenz um den Zusammen-
schluB von kirchenleitenden Personen aus Glied-
kirchen der EKD. Bisher gehoren der Konferenz zehn
westdeutsche Kirchenleitungen an, darunter alle
unierten, die Reformierte Kirche Nordwestdeutsch-
lands und als Gast die Lutherische Kirche Olden-
burgs, die Badische Landeskirche auf Beschlufi des
Landeskirchenrats. Ziel der Arnoldshainer Konferenz
ist die bekenntnismdBige und kirchenrechtliche Ent-
wicklung der EKD zu einer Gemeinschaft, die sich
im vollen Sinne des Wortes als Kirche versteht.”
Die eigentliche Absicht der Arnoldshainer Konferenz
ist nicht eine neue Blockbildung, etwa im Gegensatz
zur VELKD, ,sondern Aktivitdt, die der Einheit

# abpjuy




Zweite Sitzung 71

der EKD dient und sich méglichst bald in die EKD
hinein auflést” — so hatte der Herr Landesbischof
gesagt. Im RechtsausschuB wurde gesagt, daB die

VELKD vielleicht auch einen Gesprdchspartner,

brauche, den sie so noch nicht gehabt habe, um
selbst weiterzukommen,

3. Wir haben alle die ,Ausarbeitung des Theo-
logischen Ausschusses der Arnoldshainer Konfe-
renz zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwi-
schen den Gliedkirchen der EKD" erhalten. Wir
haben darin gelesen, daB ,die geistliche Wirklich-
keit des Miteinander in einer Kirche der theolo-
gischen und kirchenrechtlichen Fixierung bereits
vorausgeeilt ist" (Seite 7). Die Einheit wird, wie uns
die EKU vordemonstriert, nicht unbedingt in einem
Konsensus der Lehre gesehen. ,Die Verschieden-
heit der Lehrgrundlage in den einzelnen Landes-
kirchen wird aber dadurch zusamengehalten, daB
die Fortdauer der Bekenntnisse nicht als Grund fiir
Kirchentrennung, sondern ausdriicklich als mit der
Einheit der Kirche vereinbar verstanden wird" (so
Seite 8). Man fragt sich, wenn dies dort méglich ist,
warum dies nicht als ,Modell fiir kirchliche Gemein-
schaft trotz Bekenntnisverschiedenheit" auch und
gerade fiir die EKD anerkannt werden kann.

4, Im RechtsausschuB wurde gesagt, daB die Zeit
fiir die Einheit der EKD als ,Kirche" im vollen Sinne
des Wortes drdangt. Die endgiiltige Erledigung der
seit der Reformationszeit bestehenden Lehrdifferen-
zen ist darum so wichtig,

a) weil ganz andere Fronten im Bereich von Lehre
und Verkiindigung quer durch alle bisherigen
Fronten laufen;

b) weil, nach dem, was wir von der EKD-Synode
gehort haben, die organisatorische Einheit der
EKD doch offensichtlich zerstort wird; dann wird
es um so wichtiger sein, daB die gemeinsame
Basis da ist, auf der die Einheit der EKD ruht;

c) weil der jetzige Zustand, speziell das Fehlen der
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft fiir nicht
wenige Gemeindeglieder — dies wurde immer
wieder gesagt — einfach ein Argernis ist. Und der
RechtsausschuB bittet darum, auch dies einmal
zu sehen, daB es nicht nur eine Bedrdngnis des
Gewissens dieses oder jenes Pfarrers in dieser
Sache, sondern auch eine Bedrdngnis des Ge-
wissens vieler Gemeindeglieder gibt. (Beifalll)

»~Abendmahlsgemeinschaft... ist Zeugnis und
Zeichen dafiir, daB Gemeinden und Kirchen in der
Gemeinschaft am Wort und Sakrament ungeachtet
konfessioneller Besonderheiten miteinander in einer
Kirche verbunden sind” (so sagt der Theologische
AusschuB Seite 11),

Bei der Abendmahlsgemeinschaft gibt es sozu-
sagen verschiedene Stufen:
a) die offene Kommunion,
b) die begrenzte offene Kommunion,
c¢) die Interkommunion,
d) die Interzelebration.
a) Die offene Kommunion ist die Méglichkeit
einer Beteiligung am Abendmahl in einer anderen
Gliedkirche, etwa widhrend des Urlaubs, wdhrend

einer Dienstreise und anderem. Es ist die Kommu-
nion, zu der wir schon wiederholt eingeladen haben.

b) Die begrenzte offene Kommunion ist die Mdg-
lichkeit einer Beteiligung am Abendmahl in einer
anderen Gliedkirche, aber mit der Begrenzung von
Artikel 4, 4 der Grundordnung der EKD. Denn dort
heiBt es: ,In keiner Gliedkirche wird einem An-
gehorigen eines in der EKD geltenden Bekenntnisses
der Zugang zum Tisch des Herrn verwehrt, wo seel-
sorgerliche Verantwortung oder gemeindliche Ver-
hiltnisse die Zulassung gebieten.”

c¢) Die Interkommunion ist die kirchenamtliche
Freigabe einer Gliedkirche zur Beteiligung am
Abendmahl in einer anderen Gliedkirche, etwa bei
einem Wohnungswechsel.

d) Die Interzelebration ist die Erlaubnis und das
Recht, daB ein ordinierter Pfarrer einer Gliedkirche
in einer anderen Gliedkirche das Abendmahl aus-
teilt.

Unter ,voller Abendmahlsgemeinschaft” verstehen
wir die offene Kommunion, die Interkommunion und
die Interzelebration.

IL

1. Was nun unsere Landeskirche anbetrifft, hat
die Landessynode am 4. 5. 1962 eine EntschlieBung
zu den Arnoldshainer Abendmahlsthesen gefaBt,
deren letzer Satz lautet: ,Die Landessynode ersehnt,
daB die Gliedkirchen der EKD auch zur Uberein-
stimmung in der Lehre des Evangeliums und damit
zur vollen Abendmahlsgemeinschaft gelangen”. Am
27. 4. 1966 hat die Landessynode eine EntschlieBung
zu dem ,Bericht der zweiten Kommission fiir das
Abendmahlsgesprdch der EKD” gefaBt, Diese Kom-
mission hatte den Vorschlag zur Anderung von Ar-
tikel 4, 4 der Grundordnung der EKD gemacht, der
lauten sollte: ,In allen Gliedkirchen der EKD in
Deutschland steht der Zugang zum heiligen Abend-
mahl, das sie in der ihren bekenntnisgemé&dBen Ord-
nung feiern, auch den Angehdrigen eines anderen
in der EKD geltenden Bekenntnisses offen. Die
rechtliche Zugehorigkeit und die gliedkirchlichen
Bestimmungen iiber die Kirchenzucht bleiben unbe-
riithrt.” Die Synode stimmte diesem Vorschlag ,freu-
dig" zu, sie erneuerte die Einladung an die Ange-
hérigen der Gliedkirchen zur Teilnahme am heiligen
Abendmahl in unserer Kirche und schlo8: ,Sie bittet,
die Bemiihungen um die Einheit im Glauben, Leh-
ren, Leben und Bekennen der evangelischen Chri-
stenheit in Deutschland, das heiBft um die Her-
stellung voller Kirchengemeinschaft in der EKD fort-
zusetzen." Am 25. Oktober 1967 beschloB die Lan-
dessynode, die Einladung der Bremischen Evange-
lischen Kirche, der Evangelischen Reformierten
Kirche in Nordwestdeutschland und der Pfélzischen
Landeskirche zur vollen Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft zu beantworten:

«Die Synode der Evangelischen Landeskirche in
Baden hat auf ihrer Herbsttagung 1967 mit tie-
fer Bewegung Kenntnis genommen von den An-
schreiben der Bremischen Evangelischen Kirche,
der Evangelisch-Reformierten Kirche in Nord-
westdeutschland und der Pfélzischen Landes-
kirche betreffend Kanzel- und Abendmahls-




72 Zweite Sitzung

gemeinschaft der Gliedkirchen der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland. Auch sie ersehnt
und erbittet den Tag, an dem eine solche Ge-
meinschaft verwirklicht werden kann. Darin
weiB sie sich mit den genannten Landeskirchen
einig. Die Synode hat ferner zustimmend Kennt-
nis genommen von der Arbeit der Arnoldshainer
Konferenz. Sie begriiBt die dort eingeleiteten
Bemiihungen, welche die theologischen Voraus-
setzungen und die kirchenrechtlichen Folge-
rungen einer vollen Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft erarbeiten sollen.”

2. ,Auch sie ersehnt und erbittet den Tag, an dem
eine solche Gemeinschaft verwirklicht werden kann.”
Wenn dies nicht nur eine unverbindliche Deklaration
gewesen ist, scheint uns dieser Tag gekommen zu
sein. Uns liegt die von der Arnoldshainer Konfe-
renz beschlossene Vereinbarung vor. Sie stellt in
Absatz I, 1 die schon vorhandenen Gemeinsamkeiten
fest, daB ,gewiB von Unterschieden, aber nicht mehr
von kirchentrennenden Gegensédtzen gesprochen
werden kann“. Sie erinnert in Absatz I, 2 an die
von den drei schon genannten Gliedkirchen ange-
botene volle Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft,
die inzwischen die Evangelische Kirche in Hessen
und Nassau, die Evangelische Landeskirche Anhalts
und die Evangelische Kirche der Provinz Sachsen
bereits angenomemn haben. Kurhessen-Waldeck
hat sie in ihrer neuen Grundordnung aufgenommen.
In Absatz II, 1 wird die Interkommunion verein-
bart. Es wird daran erinnert, daB sie schon mit Riidck-
sicht auf das in allen Gliedkirchen der EKD ange-
wandte Mitgliedschaftssrecht zwingend geboten ist,
weil bei einem Wohnungswechsel, etwa von Baden
nach Bayern, Gemeindeglieder dort nach geltendem
Recht voll und ganz Gemeindeglieder in der baye-
rischen Landeskirche werden oder umgekehrt. Ab-
satz II, 2 vereinbart die Kanzelgemeinschaft und
die Interzelebration. Auch letztere ist zwingend ge-
boten, weil die Ordination in allen Gliedkirchen
der EKD anerkannt ist. Bei einem Wechsel von einer
Landeskirche in eine andere wird nicht noch einmal
ordiniert. ,Damit ist die Giiltigkeit der Bevollméch-
tigung zum Dienst an Wort und Sakrament in jeder
Gliedkirche unbestritten.” Es ist nur eine Aner-
kennung der Bekenntnisgrundlage und der Ordnung
der neuen Kirche nétig. In diesem Zusammenhang
wurde im RechtsausschuB die Frage aufgeworfen,
ob die Interzelebration nicht eine gemeinsame
Abendmahlslehre voraussetzen miifite. Auf diese
Frage wurde aber geantwortet, daB einmal die Ord-
nung d e r Kirche maBgeblich sei, in der das Abend-
mahl stattfinde und das heiBt praktisch die agen-
darische Ordnung, die die Abendmahlslehre dieser
Kirche in irgendeiner Weise beinhaltet, und daB
zum andern nicht die Lehrmeinung des das Abend-
mahl Austeilenden, sondern die des Empfangenden
entscheidend sei.

Der Abschnitt III macht die Tiire zu allen Glied-
kirchen der EKD weit auf und ladt sie ein, dieser
Vereinbarung am liebsten ganz oder doch in dem
MaBe beizutreten, wie es die eine oder andere
Kirche zu tun vermag. Es ist also ein stufenweiser

Anschlufi méglich, Damit — so meint der Rechtsaus-
schuB noch einmal — ist einem etwaigen Verdacht
einer Gruppenbildung innerhalb der EKD noch ein-

,mal gewehrt.

3. In dieser Vereinbarung kommt zum Ausdruck,
daB die Gegensitze, die in der EKD noch vorhanden
sind, weithin schon unterlaufen sind, daB die Ge-
meinsamkeit an vielen Stellen gréBer ist, als man
es gelegentlich wahrhaben méchte., Dazu kommen
noch manche andere Dinge wie Diakonie, Welt-
mission, Okumene, die hier nicht genannt sind. Sie
kommt alledem, was unsere Synode bisher in dieser
Sache schon erklédrt hat, entgegen. Gerade unsere
Landeskirche als Unionskirche ist, so meint der
RechtsausschuB einmiitig, fiir diese Vereinbarung
von ganzem Herzen dankbar., Sie kann schlechter-
dings auf dem bisher eingeschlagenen Wege nicht
stehen bleiben; sie muB ihn weitergehen. Sie darf
und kann ihn weitergehen. Sie hofft, daf andere
Gliedkirchen — sie denkt dabei besonders an die
Gliedkirchen der DDR — sich gerne dieser Verein-
barung anschlieBen werden. Was diese Verein-
barung letzten Endes fiir die Einheit der EKD be-
deuten wird, muB sie dem Herrn der Kirche iiber-
lassen.

4, Der RechtsausschuB empfiehlt daher der Synode
die Annahme dieser Vereinbarung. Er ist der Mei-
nung, daB zu dieser Annahme eine verfassungs-
dndernde Mehrheit erforderlich ist. Sie beauftragt
den Landeskirchenrat, diese Vereinbarung im Namen
der Landessynode mit den anderen, an der Arnolds-
hainer Konferenz beteiligten Gliedkirchen zu rati-
fizieren, (Allgemeiner groBer Beifalll)

Prisident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank| —
Darf ich nun Sie, Frau Dr. Weis, bitten, fiir den
HauptausschuB den Bericht zu geben.

Synodale Dr. Weis: Herr Président, Liebe Kon-
synodale! Es ist wohl unvermeidlich, daB manches
meines Berichts sich deckt und koinziliert mit dem,
was Herr Konsynodaler Schréter gesagt hat. Vor
einem Jahr waren der Synode die Schreiben dreier
Landeskirchen vorgelegt worden, in denen unserer
Landeskirche die volle Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft angeboten worden war. Unsere Synode
hatte davon Kenntnis genommen und die Bemiihun-
gen der Arnoldshainer Konferenz begriift, welche
die theologischen Voraussetzungen und kirchen-
rechtlichen Folgerungen erarbeiten sollte. Ich ver-
weise Sie auf den Synodalbericht vom Herbst 1967
Seite 22ff. und Seite 57.

Die Bemiihungen fanden ihren Niederschlag in
den Entwiirfen fiir die Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft, die Thnen allen zusammen mit einem
Begleitschreiben des Evangelischen Oberkirchenrats
vom 22, Juli 1968 fiir diese Herbsttagung zugeschickt
wurden, Der Entwurf des Theologischen Ausschusses
der Arnoldshainer Konferenz und seine Ausarbei-
tungen zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft
legen dar,
1.daB — wie die Lehrgespriche der letzten Jahr-

zehnte deutlich gemacht haben — die {iberkom-

menen Lehrdifferenzen sich gewandelt haben; daB
noch Unterschiede bestehen, daB aber nicht mehr




Zweite Sitzunyg 73

von kirchentrennenden Gegensitzen gesprochen
werden kénne und daB die Lehrbesinnung in den
Kirchen der Reformation auf gréBere Gemeinsam-
keit dridnge (siehe hierzu Seite 3 der Ausarbeitung
zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft);

2.daB die von einigen Landeskirchen angebotene,
von einigen anderen Landeskirchen aufgenom-
mene Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft ein
Ausdruck fiir die tatsdchlich gegebene Gemein-
samkeit seien.

Der Theologische AusschuB der Arnoldshainer
Konferenz erkldrte einmiitig, daB eine Trennung am
Tisch des Herrn nicht ldnger verantwortet werden
kénne.

Wie Sie auf Seite 2 Abschnitt II (1) des Entwurfs
sehen, wird es als folgerichtig dargelegt, auch bei
voriibergehendem Aufenthalt Gliedern anderer
Kirchen Abendmahlsgemeinschaft zu gewédhren und
zu ihr einzuladen, da die volle Mitgliedschaft in
den Gliedkirchen der EKD schon durch Wohnungs-
wechsel erworben wird.

In Abschnitt II (2) wird die Kanzelgemeinschaft
damit begriindet, daB die Ordination zwischen allen
Gliedkirchen der EKD anerkannt und bei Uber-
nahme eines Pfarrers aus einer anderen Glied-
kirche in keinem Falle wiederholt wird. Voraus-
gesetzt, daB ein Pfarrer die Bekenntnisgrundlage der
Gastgeber-Kirche — wenn man so sagen darf —
achte und bereit sei, ihre Ordnung einzuhalten, be-
diirfe der gelegentliche Dienst am Wort un d Sakra-
ment keiner besonderen Genehmigung durch kirchen-
leitende Stellen.

Das Begleitschreiben des Evangelischen Ober-
kirchenrats zu den Unterlagen der Arnoldshainer
Konferenz wirft einen kurzen Blick zuriick auf die
Entwidklung, die zur Empfehlung der vollen Kanzel-
und Abendmahlsgemeinschaft fiihrte, und auf die
Erkldrungen bzw, Feststellungen, die von der Lan-
dessynode an den einzelnen Stationen dieses Weges
getroffen wurden. So wird daran erinnert, daB die
Arnoldshainer Abendmahlsthesen von 1957 fiir das
Abendmahlsverstidndnis in der EKD représentativ
sind und daB sie — nach einer Feststellung der Lan-
dessynode aus dem Jahre 1962 — (ich zitiere) ,mit
der. Intention der badischen Abendmahlskonkordie
iibereinstimmen und in ihnen wesentliche biblische
Erkenntnisse neu entfaltet werden®.

Die in der Arnoldshainer Konferenz vorbereitete
Gesamtvereinbarung geht iiber die offene Kommu-
nion hinaus. Die Kanzel- und Abendmahlsgemein-
schaft schlieBt die Interzelebration ein, das heiBt die
Austeilung des Abendmahls durch einen Pfarrer
einer anderen Gliedkirche der EKD,

In dem Begleitschreiben vom 22. Juli 1968 bittet
der Oberkirchenrat im Einvernehmen mit dem Lan-
deskirchenrat die Synode zu priifen, ob die Zustim-
mung zur vollen Kanzel- und Abendmahlgemein-
schaft gegeben und die Erméchtigung zum Abschluf
der Vereinbarung erteilt werden kann,

Von einer Seite wurden Bedenken gegen eine
solche Erméchtigung erhoben. Diese Bedenken be-
zogen sich nicht darauf, daB die Glieder aller Kir-
chen in der EKD zu unseren Abendmahlsfeiern ein-

geladen werden und wir unsere Gemeindeglieder
ermutigen, der Einladung zum Tische des Herrn
auch in anderen Gliedkirchen zu folgen (vgl. Ent-
wurf II, 1).

In dem Abschnitt II, 2 der Vereinbarung sind fol-
gende Feststellungen unbestritten:

a) Die Ordination wird zwischen allen Glied-
kirchen der EKD anerkannt und bei Ubernahme
eines Pfarrers aus einer anderen Gliedkirche in
keinem Falle wiederholt.

b) Ein Pfarrer aus einer anderen Gliedkirche kann
ohne besondere Genehmigung kirchenleitender Stel-
len einen gelegentlichen Dienst am Wort (mit Ein-
schluB der Predigt im Gottesdienst) ilibernehmen,
wobei freilich Pfarrerdienstgesetz § 22 selbstver-
stdandlich unberiihrt bleibt.

Die Bedenken, die geltend gemacht wurden, be-
zogen sich allein darauf, daB die Teilnahme von
Pfarrern an der Sakramentsverwaltung in einer an-
deren Landeskirche Inhalt der vorgesehenen Verein-
barung ist. '

a) Es wurde zundchst darauf hingewiesen, daB die
Ubernahme einer solchen gelegentlichen Sakra-
mentsverwaltung im Widerspruch stehe zum Wesen
der Sakramentsverwaltung selbst. Denn Sakraments-
verwaltung sei nicht nur Sakramentsverwaltung.
Zwar sei in der kirchlichen Praxis die administratio,
das ist Verwaltung der Sakramente weithin auf eine
bloBe distributio (Austeilung oder Zuteilung) ‘der
Sakramente zusammengeschrumpft. Der Unterschied
zwischen beiden bestehe darin, daB in der Ver-
waltung der Sakramente eine Entscheidung dar-
liber eingeschlossen sei, ob das Sakrament in einem
bestimmten Falle iberhaupt gespendet werden darf
oder ob die Sakramentsspendung nicht verweigert
oder aufgeschoben werden muB. Die Sakraments-
verwaltung schlieBe also grundsétzlich auch das ein,
was man Zucht in der Sakramentsausteilung nennen
kann. Diese Zucht sei von einer grundsétzlichen
Bedeutung, wenn sie auch heute vielen fast unmog-
lich in der Durchfiihrung zu sein scheine. Es wurde
z. B. darauf hingewiesen, daf Paul Schneider, ein
Pfarrer in einer dorflichen Gemeinde im Hunsriick,
in der Zeit des Kirchenkampfes deswegen in das
KZ kam und dort zum Martyrer wurde, weil er bei
der Austeilung des Abendmahls einem Gemeinde-
glied gegeniiber solche Zucht geiibt habe. Es wurde
ferner darauf hingewiesen, daB Sakramentsverwal-
tung sich nicht nur auf das Abendmahl, sondern auch
auf die Taufe beziehe. Hier sei die Frage, ob ein
Kind, fiir das die Taufe begehrt werde, in der Zu-
kunft auch im christlichen Glauben unterwiesen und
erzogen werde, besonders akut und wiirde in der
Gegenwart zu einem neuen Ernstnehmen des Mo-
mentes der Zucht in der Sakramentsverwaltung
fiihren. Solche Zucht konne aber grundsétzlich nur
von dem Ortspfarrer in Gemeinschaft mit seinen
Altesten wahrgenommen werden. Man kénne aber
nicht einen Pfarrer aus einer anderen Landeskirche
fir einen gelegentlichen Dienst in der Sakraments-
verwaltung gleichsam zum Ortspfarrer machen. Eben
dies sei aber in der geplanten Vereinbarung ein-
geschlossen. Die geplante Vereinbarung stehe im




74 Zweite Sitzung

Widerspruch zum Wesen der Sakramentsverwal-
tung, weil in der Sakramentsverwaltung grund-
sdtzlich die Sakramentszucht eingeschlossen sei.

b) Ein zweites Bedenken bezog sich auf die be-
sondere Bedeutung, die der Bekenntnisstand einer
Kirche fiir die Sakramentsverwaltung habe. Die
Vereinbarung selbst weist ausdriicklich darauf hin,
daB der Pfarrer, der in einer anderen Landeskirche
einen gelegentlichen Dienst an Wort und Sakra-
ment {ibernimmt, dabei selbstverstdndlich den Be-
kenntnisstand der Kirche, in der er diesen Dienst
ausiibt, achten muB. Vergleiche II, 2. Diesem Gebot
der Achtung des Bekenntnisstandes kann er bei einer
Predigt auch gut nachkommen, weil er sich hier in
seiner Wortverkiindigung durch das bestimmen
lassen kann, was allen Landeskirchen in ihrem Be-
kenntnisstand gemeinsam ist. Bei der Sakraments-
verwaltung sei das anders. Schon die liturgische
Ordnung der Sakramentsfeier sei durch die in der
betreffenden Kirche (oder Gemeinde) geltenden Be-
kenntnisse bestimmt. Wiirde etwa ein Pfarrer aus
der pfélzischen Landeskirche in unserer Landes-
kirche nach unserer Agende eine Abendmahlsfeier
halten, dann trdte er damit auf den Boden einer
Abendmahlslehre, die von der Abendmahlslehre
der Pfdlzer Unionsurkunde erheblich abweiche und
umgekehrt. Durch eine solche Praxis wiirde der
Unterschied im Bekenntnisstand der Landeskirche
und damit die kirchliche Bedeutung dieses Bekennt-
nisstandes selbst in einer gefdhrlichen Weise relati-
viert, da man ja nunmehr jeweils auch anders konne,
als man es in seiner Ordination zugesagt habe. Der
Hinweis auf die Arnoldshainer Abendmahlsthesen
helfe hier wenig, da sie keineswegs von allen fiir
die Vereinbarung in Frage kommenden Landes-
kirchen durch Synodalbeschliisse wirklich anerkannt
und aufgenommen worden seien. Die Arnoldshainer
Abendmahlsthesen fiir sich allein genommen wiirden
auch nicht ausreichen, um eine gemeinsame Lehre
iiber die Sakramente zu schaffen, da sie iiber die
Taufe nichts sagen. Von da aus ergab sich ein wei-
terer Einwand gegen die geplante Vereinigung.

c) Dadurch, daB die Sakramentsverwaltung in die
Vereinbarung einbezogen wird, bedeute der Ab-
schluB dieser Vereinbarung mnach altkirchlichen
Grundsdtzen und nach allgemeiner ékumenischer
Uberzeugung die volle uneingeschrinkte Kirchen-
gemeinschaft im Sinne von Art. VII des Augsbur-
gischen Bekenntnisses. Die Vorausetzung fiir den
Vollzug einer solchen umfassenden Kirchengemein-
schaft sei aber die Ubereinstimmung in dem, was
als Evangelium zu verkiindigen ist. Diese Uberein-
stimmung miisse in Worten auch ausgesprochen
werden. Eine Lehrkonkordie iiber das, was der ver-
bindliche Inhalt des Evangeliums ist, sei unabding-
bare Voraussetzung fiir den Vollzug der vollen un-
eingeschriankten Kirchengemeinschaft. Die Arnolds-
hainer Abendmahlsthesen seien ein wichtiger An-
fang zu einer solchen Lehrkonkordie, aber sie reich-
ten, wie bereits angedeutet, zum Vollzug einer
solchen umfassenden Kirchengemeinschaft nicht aus,
da sie sich nur auf das Abendmahl beziehen. Aus
diesem Grunde seien ja sowohl in Amerika wie in

Europa neue Lehrgespriache zwischen lutherischen,
reformierten und unierten Theologen auf der Ebene
der konfessionellen Weltbiinde in Gang gekommen.
Auch auf der Ebene der EKD seien diese Gespriche
angelaufen. Man konne sie nicht von vorherein als
aussichtslos beurteilen. Man miisse in Geduld den
Ausgang dieser Lehrgespréiche abwarten. Erst wenn
eine gemeinsame, alle wesentlichen strittigen Punkte
umfassende Bekenntnisaussage erreicht sei und an-
genommen wiirde, konne eine volle uneingeschrank-
te Kirchengemeinschaft vollzogen werden. Eben
diese theologische Voraussetzung sei noch nicht er-
reicht. Darum diirfe jene Vereinbarung nicht abge-
schlossen werden, da sie den Vollzug einer solchen
vollen uneingeschriankten Kirchengemeinschaft be-
deute.

Von da aus ergab sich ein letzter Einwand, den
man beim AbschluB der geplanten Vereinbarung
ernst nehmen miisse.

d) Wenn die Vereinbarung iiber Kanzel- und
Abendmahlsgemeinschaft in der vorgelegten Fas-
sung abgeschlossen wird, dndert sich notwendig der
Status der Evangelischen Landeskirche in Baden.
Denn der AbschluB dieser Vereinbarung schafft eine
neue ,Vereinigte Kirche”, die aus allen Gliedkirchen
besteht, die diese Vereinbarung abschlieBen. Das
verleiht der Landeskirche eine neue, innere, bis in
die Bereiche des Kirchenrechts sich erstreckende
Struktur. Der Vollzug der vollen uneingeschrinkten
Kirchengemeinschaft fiihrt notwendig zur Bildung
einer gemeinsamen Synode dieser neuen vereinig-
ten Kirche, die nunmehr weithin die entscheidenden
kirchenleitenden Fundktionen fiir diese neue Ver-
einigte Kirche und damit auch fiir unsere Landes-
kirche iibernehmen wird. In der gegenwirtigen
krisenhaften Lage der evangelischen Kirche kénnte
ein solcher Schritt schwerwiegende, unter Umstan-
den sogar gefédhrliche Folgen fiir die Landeskirche
haben. So konnte zum Beispiel eine Losung des
Taufproblems, die dem gegenwirtigen Bekenntnis-
stand unserer Landeskirche entspriache, durch die
Eingliederung unserer Landeskirche in die kom-
mende neue Vereinigte Kirche unméglich gemacht
werden. Auch aus diesem Grunde, der sich freilich
nur auf wahrscheinliche zukiinftige Entwicklungs-
moglichkeiten berufen kann, sei die von dem Evan-
gelischen Oberkirchenrat erbetene Ermdchtigung
zum AbschlieBen der geplanten Vereinbarung im
gegenwairtigen Augenblick abzulehnen.

Diese Bedenken wurden vom HauptausschuB sehr
ernst genommen und lange und griindlich erwogen.
Sie fanden keine Zustimmung. Zu ihrer Widerlegung
wurde folgendes geltend gemacht:

Gegen das Argument, daB zur Sakramentsaus-
teilung unabdingbar die Sakramentsverwaltung ge-
hore, das heiBt die Moglichkeit der Kirchenzucht,
wurde auf die Situation des Kirchentags verwiesen,
bei dem die Ausiibung der Kirchenzucht nicht mog-
lich sei. In Erwiderung hierauf wurde fiir eine solche
Ausnahmesituition eine der Abendmahlsausteilung
vorausgehende adhortatio (Ermahnung) gefordert.
Aber es wurde grundsatzlich betont, daB eine Kir-




Zweite Sitzung 75

chenordnung nicht nach dem Ausnahmefall entschie-
den werden konne.

Es wurde geltend gemacht, daB in der Industrie-
gesellschaft von heute Fluktuation keine Ausnahme
sei, sondern fast schon die Regel darstelle. Wer
wolle die geistliche Einsicht dessen, der zum Abend-
mahl kommt, messen und ihn ausstoBen. Es wurde
zugegeben, daB die Sakramentsverwaltung sehr
problematisch sei, aber man miisse froh sein, wenn
liberhaupt Menschen zum Abendmahl gehen; zum
Abendmahl komme heute nur, wer es wirklich be-
gehre, Bei der Taufe sei das tatséchlich fraglich, hier
sei Kirchenzucht entschieden angebrachter als ge-
rade beim Abendmahl.

Die Forderung, daB ein consensus in der Lehre
eine gemeinsame Formulierung finden miisse, daB,
was gemeinsam sei, auch verbindlich ausgesprochen
sein miisse, die Forderung, daB man dem Pfarrer
einer anderen Landeskirche nicht zumuten kénne,
sich auf einen anderen Bekenntnisstand als den
seiner Kirche zu stellen, und die Sorge wegen der
daraus folgenden Relativierung der Bekenntnisse
lenkten hin zu der grundsétzlichen Frage nach der
Reihenfolge bzw. rechten Zuordnung von Wort und
Sakrament, von Bekenntnisschrift und Sakrament,
von confessio scripta und confessio in actu.

Ein nichttheologisches Mitglied des Hauptaus-
schusses warf ein, wir konnten ohne gemeinsames
Tun, ohne vorausgehendes gemeinsames Prakti-
zieren nicht zum gemeinsamen Aussprechen kommen.

Es fiel der zugespitzte Satz, daB eine Kirche ohne
Bekenntnisschriften existieren kénne; die communio
(Gemeinschaft) miisse neu interpretiert werden. Es
wurde gefragt, was aus dem Amen, dem d&ltesten
Bekenntnis auf das Angebot des Mahles, geworden
sei.

Es sei nicht recht, einen Pfarrer auf eine frag-
wiirdig formulierte Bekenntnisschrift seiner Landes-
kirche festzulegen.

Dem Einwand, daB die doctrina publica (die
offentliche Lehre) einer Landeskirche nicht iber-
sehen werden kénne, auch wenn der einzelne Pfarrer
eine bessere Theologie habe, wurde entgegengehal-
ten, was heute confessio in actu sei, sei nicht un-
erheblich; man koénne nicht auf die confessio scripta
(das schriftlich formulierte Bekenntnis) allein zuriick-
gehen. Es miisse gefragt werden und beachtet wer-
den, in welchem Verhdltnis confessio in actu und
confessio scripta, in welchem Verhdltnis Agende und
Bekenntnisschrift stiinden. Den Primat habe die
lebendige Stimme (viva vox), die in einer viva lei-
turgia (in einem lebendigen Gottesdienst) stehe; sie
habe den Vorrang vor der schriftlichen Fixierung.
Dem gelebten Leben miisse Rechnung getragen wer-
den. Im Glauben iibernehme die Theologie, das Den-
ken, die Rolle des Helfens, wo nétig auch des Brem-
sens. Die Theologie habe kritische, sekundére
Bedeutung. Wenn Christen zusammenkommen woll-
ten auf Grund der erfahrenen, inneren Gemeinschaft,
miisse man froh sein. Die Wahrheitssuche und -fin-
dung diirfe nicht verengt werden auf ein isoliertes
theologisches Studium. Diese Suche vollziehe sich
immer im Leben, auf dem Hintergrund des Lebens.

Dem HauptausschuB wurde dargelegt, daB nach
Artikel 4, Absatz 1 der Grundordnung der EKD die
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft eine Aufgabe
der Gliedkirchen sei und bleibe. In Artikel 4, Ab-
satz 2 ist die Kanzelgemeinschaft schon ausgespro-
chen. Voraussetzung fiir die Vereinbarung der Kan-
zel- und Abendmahlsgemeinschaft sei, daB man sich
auf die Arnoldshainer Abendmahlsthesen griinde.

Bei zwei Enthaltungen und einer Gegenstimme
stimmt der HauptausschuB fiir die Kanzel- und
Abendmahlsgemeinschaft und fiir die Erméchtigung
zum AbschluB der Gesamtvereinbarung.

Der HauptausschuB stellt folgenden Antrag an
das Plenum:

Die Synode erméchtigt den Landeskirchenrat
(oder Oberkirchenrat), die von der Arnolds-
hainer Konferenz empfohlene Vereinbarung der
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft abzu-
schlieBen,

Die Synode spricht dabei die Erwartung aus,
daB alle Gliedkirchen, die diese Vereinbarung
abschlieBen, die Arnoldshainer Abendmahls-
thesen — soweit es noch nicht geschehen ist —
wegen ihres biblischen Inhalts als eine verbind-
liche Weisung fiir Verkiindigung und Unter-
richt anerkennen und solche Anerkennung
durch Synodalbeschliisse aussprechen,

Die Synode stellt fest, daB durch den Abschluf
der genannten Vereinbarung die weitere Gel-
tung von § 22 des Pfarrerdienstgesetztes nicht
beriihrt wird. (Allgemeiner groBer Beifalll)

Président Dr, Angelberger: Herzlichen Dank, Frau
Dr. Weis!| — Ich gebe Gelegenheit zur Aussprache.
— Eine Ausspruache wird nicht gewiinscht. — Da
auch ich der Meinung bin, daB die qualifizierte Mehr-
heit Platz greifen muB, mochte ich rasch die For-
malien feststellen. In unserer Anwesenheitsliste
sind 55 Eintragungen. Zwischenzeitlich muBte Herr
Haéffner aus beruflichen Griinden vorzeitig weg. Es
sind also noch 54 Synodale anwesend. Nach § 21
Absatz 3 unserer Geschéftsordnung und § 113 Satz 2
der Grundordnung bedarf ein Gesetz, das eine An-
derung der Grundordnung enthédlt, zur Annahme
einer Mehrheit von zwei Drittel der anwesenden
Synodalen bei Anwesenheit von mindestens drei
Viertel aller Synodalen. Wir sind 64 Synodale, so
daB 38 anwesend sein miissen; 54 sind anwesend.
Zur Annahme ist die Stimmenzahl von 36 erforder-
lich.

Ich frage nun: Wer stimmt dem Vorschlag des
Hauptausschusses, der sich mit dem des Rechtsaus-
schusses deckt, zu? — 50. Wer ist dagegen? Nie-
mand. Wer enthélt sich? — 1, — Hat jemand nicht
abgestimmt, es sind ndmlich 54 da. (Zurufe und
Zwischenrufe! Heiterkeit!)

Die Gesamtzahl stimmt nicht! — Diirfen wir jetzt
nochmal reihenweise die Ja-Stimmen aufnehmen.
Es sind also nur 53 Synodale da und 35 ist nunmehr
die Stimmenzahl, die zur Annahme der Verein-
barung notwendig ist. — Reihenweise, bitte! — Also
52 Stimmen dafiir und 1 Enthaltung. Damit wére
die Empfehlung der beiden Ausschiisse zur An-
nahme der Vereinbarung angenommen, und es



76 Zweite Sitzung

bleibt der HauptausschuB. Er spricht eine Feststel-
lung dahingehend aus, daB die weitere Geltung des
Pfarrerdienstgesetzes im § 22 unberiihrt bleibt, und
spricht die Erwartung aus, daB alle Gliedkirchen
sich der Vereinbarung anschlieBen mdchten usw.

Wer kann dieser Empfehlung und der Feststellung
nicht zustimmen? — Enthaltung bitte! — Einstimmig
sind somit auch die beiden Punkte angenommen. —
Vielen Dankl

v, 1

Berichte des Finanzausschusses: Landeskirch-
liches Bauvorhaben: Theologisches
Studienhausin Heidelb e rg. Berichterstat-
ter ist der Synodale Dr. Miiller. Er muBte leider
frither weg, so daB der Schriftfiihrer seinen Bericht
verlesen wird.

Synodaler Gotthilf Schweikhart liest vor: Betrifft:
Landeskirchliches Bauvorhaben: Theologisches Stu-
dienhaus in Heidelberg.

L

Seit 1917 wird in Heidelberg das Theologische
Studienhaus von einem Verein gleichen Namens
als Heim fiir Theologiestudenten betrieben. Der ge-
samtkirchlichen Bedeutung dieser Aufgabe — laut
Vereinssatzung: Forderung des theologisch-wissen-
schaftlichen Studiums — hat die Landeskirche auch
durch finanzielle Unterstiitzung Rechnung getragen.
Jdhrlich wurde eine Kollekte erhoben und wurden
Mittel im Haushaltsplan der Landeskirche (HSt. 20, 9)
bereitgestellt.

Dem Verein stand fiir die satzungsgemiBe Titig-
keit das 1874 erbaute Heim in Heidelberg, Neuen-
heimer Landstr. 34, (Belegungskapazitdt 32 Plétze)
zur Verfiigung, das wegen irreparabler baulicher
Schdaden auf Weisung der Bauaufsichtsbehdrde im
Sommer 1967 abgebrochen werden mubBte.

Die vom Verein noch im Jahre 1965 erwogene,
dringend erforderlich gewordene Instandsetzung des
Hauses war damit gegenstandslos, so daB die Még-
lichkeit eines Neubaues zu priifen war, Die hierfiir
erforderlichen Mittel (Schdtzung der Architekten:
ca, 3,5 Millionen DM) stehen dem Verein — auch
unter EinschluB einer staatlichen Finanzierungshilfe
— nicht zur Verfiigung, das heiBt ein Neubau ist nur
unter wesentlicher finanzieller Beteiligung der Lan-
deskirche maoglich. Einen entsprechenden Antrag
hat der Verein beim Evangelischen Oberkirchenrat
gestellt.

1L

Der Evangelische Oberkirchenrat hat nach ein-
gehender Priifung einem Neubau an dem bisherigen
Standort zugestimmt unter der Voraussetzung, daf
in dem neuen Heim neben der bisherigen Aufgabe
des Vereins zusdtzlich landeskirchliche Aufgaben,
insbesondere auch im Blick auf die zukiinftige Re-
form der theologischen Ausbildung, realisiert wer-
den konnen.

Dieses Erfordernis ist erfiillt, nachdem iiber die
kiinftige Gestaltung des Theologischen Studien-

hauses Einvernehmen mit dem Verein erzielt werden
konnte:

1. Das Haus wird kiinftig 60 Pldtze haben. Bei einer
EinzelzimmergréBe von 12 qm ist die Voraus-
setzung fiir die Gewdhrung von Staatszuschiissen
erfiillt.

2, Fir die Aufgaben des Vereins (Forderung des
theologisch-wissenschaftlichen Studiums) stehen
35 Studentenwohnpldtze zur Verfiigung (,Studen-
tenbereich").

3. Rdumlich von dem ,Studentenbereich” getrennt
werden 25 Plétze fiir die Unterbringung von Teil-
nehmern an dem Kontaktstudium und an sonsti-
gen theologischen FortbildungsmaBnahmen der
Landeskirche geschaffen.

4. Die nach den staatlichen Richtlinien fiir Studenten-~
heime erforderlichen Gemeinschaftsriume sind
eingeplant und stehen beiden Gruppen zur Ver-

fligung; daneben sind vorgesehen Speisesaal,
Vortragsraum, Seminarraum, Arbeitsbibliothek
usw.

5. Rdume fiir die Unterbringung des Personals und
eine Heimleiterwohnung (Wissenschaftlicher In-
spektor) sind eingeplant.

Nach diesen Grundsétzen ist eine Vorplanung
von den seinerzeit vom. Verein beauftragten Archi-
tekten Hauss und Richter mit dem Kirchenbauamt
ausgearbeitet worden. Die Planungsskizzen wurden
dem FinanzausschuB in der Sitzung vom 11. 10. 1968
vorgelegt.

Die grundstiicksméBige Voraussetzung fiir die
Durchfiihrung dieses gegeniiber der friiheren Situa-
tion (35 Heimplédtze) erweiterten Projekts (60 Heim-
pldtze) war dadurch gegeben, daB ein an das der-
zeitige Grundstiick des Theologischen Studienhauses
(Lgb.-Nr. 6370) 6stlich angrenzenden Nachbargrund-
stiick (Lgb.-Nr. 6428/1) von der Landeskirche er-
worben werden konnte. Mittel fiir diesen Erwerb
standen aus der Bauriicklage zur Verfiigung.

ITI.

Eine weitere Voraussetzung fiir eine tatsachliche
und finanzielle Beteiligung der Landeskirche an dem
Projekt war die Kldrung der kiinftigen Rechtsver-
hiltnisse zwischen dem Verein und der Landes-
kirche; dabei waren die Konzeption des neuen
Studienhauses und die darin vorgesehene Aufgaben-
verteilung zu beriicksichtigen.

Folgende Absprachen wurden getroffen:

1. Der Verein iibertrdgt sein Grundstiick (Lgb.-Nr.
6370, bisheriges Areal des Theologischen Studien-
hauses) unentgeltlich auf die Landeskirche. Die
Landeskirche ist Bauherrin des neuen Studien-
hauses auf den vereinigten Grundstiicken Lgb.-
Nr. 6370 und 6428/1. Die Durchfithrung des Baues
wird der Bauhiitte Heidelberg (Baubetreuungs-
vertrag) ilibertragen.

2, Dem Verein wird zur Erfiillung seiner satzungs-
gemédBen Aufgaben der Teil des Hauses zum
eigen-verantwortlichen Betrieb {ibertragen, der
fiir die Unterbringung der Studenten vorgesehen
ist (Studentenbereich). Dieses Recht wird dem Ver-




Zweite Sitzung 77

ein durch eine beschrankt persénliche Dienstbar-
keit gesichert.

3. Durch eine entsprechende bauliche Gliederung des
Gebédudes ist eine unabhédngige Durchfithrung
landeskirchlicher Aufgaben gewéhrleistet (landes-
kirchlicher Teil).

4, Die Gemeinschaftsrdume, auch soweit sie sich im
«landeskirchlichen Teil” des Gebdudes befinden,
kann der Verein fiir die satzungsgemédBen Zwecke
mitbenutzen.

5.Dem Verein wird der wirtschaftliche Betrieb des
gesamten Hauses einschlieBlich des fiir landes-
kirchliche Aufgaben vorgesehenen Teiles iiber-
tragen,

6. Im Falle einer Auseinandersetzung zwischen Ver-
ein und der Landeskirche erhebt der Verein keine
Ausgleichsanspriiche gegen die Landeskirche,

IV.

Nach den bisherigen Planungsiiberlegungen ist
mit Gesamtkosten fiir das Neubauprojekt von ca,
3,5 Millionen DM zu rechnen.

Eigenmittel stehen dem Verein nicht zur Ver-
fligung; dagegen kénnte nach den bisherigen Grund-
sdtzen staatlicher Finanzierungshilfen (Bundes- und
Landesjugendplan) mit Zuschiissen bzw. zinsgiinsti-
gen Darlehen von ca. 1,2 Millionen DM gerechnet
werden.

Die Landeskirche hétte demnach die Restfinan-
zierung mit einem Betrag von ca, 2,3 Millionen DM
zu iibernehmen.

Nach dem Abbruch des Gebdudes muB, einer
Bauauflage der Bauaufsichtsbehérde der Stadt Hei-
delberg entsprechend, unverziiglich eine Sperrmauer
am Hang errichtet werden, die das Hauptfundament
des kiinftigen Gebdudes sein wird, damit eine wei-
tere Bewegung des Berghanges verhindert wird und
die Baustelle endgiiltig gerdumt werden kann. Die
hierfiir erforderlichen Kosten sind von den Archi-
tekten auf ca. 300 000 DM geschdtzt worden (sie sind
Teil der Gesamtkosten von 3,5 Millionen DM). Da
diese SicherungsmaBnahme noch vor Eintritt der
Frostperiode abgeschlossen sein muBl, ware der Be-
trag von 300000 DM von der Landeskirche vorab
zur Verfiigung zu stellen. Hierfiir stehen Mittel aus
der Bauriicklage zur Verfiigung.

Der FinanzausschuB bittet die Synode,

1. dem Bauvorhaben grundsétzlich zuzustimmen,

2. fiir die Errichtung der Sperrmauer am Hang
den Betrag von 300 000 DM aus der Bauriick-
lage zu bewilligen.

Président Dr. Angelberger: Danke schon! — Wird
das Wort gewiinscht? —

Synodaler Rave: Ich habe nur eine Riickfrage:
Habe ich recht gehért, daB der Verein keine Mittel
hat, obwohl wir auch in den letzten Jahren noch
immer die Kollekte am 3. Advent eingesammelt
haben?

Oberkirchenrat Dr. Léhr: Die Kollekte wurde von
dem Verein fiir den laufenden Betrieb gebraucht.
Soweit sie in dem vergangenen Jahr nicht benétigt
worden ist, hat der Verein etwas zurilickgelegt. Eine
Kollekte erbrachte in den letzten Jahren ungeféhr
30 000 DM. Die Landeskirche hat die Mittel, die im

Haushaltsplan fiir den laufenden Betrieb des Ver-
eins vorgesehen sind, angespart. Der Verein stellt
im tiibrigen das Grundstiick, auf dem das bisherige
Gebédude stand, unentgeltlich zur Verfiigung; inso-
fern trdgt also auch der Verein eine Leistung zu
diesem Bau bei.

Prédsident Dr. Angelberger: Ist die Frage beant-
wortet? — (Zuruf Synodaler Rave: Jal)

Synodaler Hdrzschel: Ich hétte nur die Frage: Ist
gepriift worden, ob nicht bei einem anderen Stand-
ort die Baukosten gesenkt werden koénnten. (Bei-
falll) Ich meine die Baukosten nach dem derzeitigen
Stand sind zu hoch Wenn wir fiir 60 Zimmer 3,5
Millionen DM aufwenden, dann halte ich das fiir
eine unverantwortlich hohe Summe,

Oberkirchenrat Dr. Jung: Diese Frage ist gepriift
worden. Wir hatten seinerzeit dem Verein ein Er-
satzgeldnde des Unterldnder Evang. Kirchenfonds
fiir einen Neubau angeboten. Es wurden aber ent-
scheidende Momente fiir den Verbleib am alten
Standort vorgetragen, die auch fiir den BeschluB
des Finanzausschusses bestimmend waren, und zwar
mit Riicksicht auf die erforderliche N&he zu den
Theologischen Instituten und der Universitdt sowohl
fiir die Studenten als auch fiir die Pfarrer unserer
Landeskirche, die widhrend des Kontaktstudiums in
diesem Haus wohnen werden. Dazu kommt das Er-
fordernis einer mdglichst zentralen Lage auch fiir
die Durchfiihrung sonstiger Ausbildungskurse des
theologischen Nachwuchses,

Das Haus wird nicht nur ein Wohnheim sein, son-
dern bietet neben 60 Wohnplédtzen auch Raum fiir
eine Bibliothek und entsprechende Gemeinschafts-
rdume, die im Blick auf die Erfordernisse der Stu-
dienreform der theologischen Ausbildung und fiir
die Gemeinschaftsarbeit der Pfarrer im Kontakt-
studium erforderlich sind.

Zum Moment der Kosten wire darauf hingewie-
sen — das ist in dem Votum von Herrn Dr. Miiller
angedeutet worden —, daB der Standort gegeniiber
einem Bau in flachem Geldnde einen zweifellos
etwas hoheren Aufwand verursachen wird, der aber
im Blick auf die besonderen Aufgaben dieses Hauses
zu veraniworten ist.

Synodaler D. Dr. v. Dietze: Ich habe die Frage,
ob bei dem Vorschlag des Finanzausschusses auch
die von verschiedenen Seiten, und auch auf der EKD-
Synode, laut gewordenen Bitten und Mahnungen,
mit Bauvorhaben sparsam zu sein, auch schon ge-
biihrend beachtet worden sind. Es geht dabei nicht
nur um Kirchtiirme und dhnliches.

Oberkirchenrat Dr. Jung: Auch diese Frage wurde
gepriift, insbesondere auch dahingehend, ob bei der
augenblicklichen und zukiinftigen Finanzsituation
der Landeskirche ein solcher Bau im Grundsatz ver-
antwortet werden kann.

MaBgebend war fiir den BeschluB des Oberkir-
chenrats und des Finanzausschusses die Tatsache,
daB das alte Haus wegen mangelnder Standfestig-
keit abgebrochen werden mubfte. Die fritheren Uber-
legungen zur Instandsetzung entfielen damit.

Der Evangelische Oberkirchenrat hatte erwogen,
dem Verein zu empfehlen, das Grundstiick zu ver-




78 Zweite Sitzung

duBern und gegebenenfalls die Mittel fiir einen
anderen Zweck einzusetzen, Es war aber — ich
meine, dazu konnen die Theologen das Entschei-
dende sagen — notwendig, das Haus an dem alten
Standort durch einen Neubau zu ersetzen, und zwar,
wie bereits erwidhnt, als Zentrum fiir die kiinftige
Ausbildung des theologischen Nachwuchses. (Bei-
falll)

Synodale Dr. Borchardt: Ich habe nur die Frage,
wielange im Durchschnitt ein derartiger Studienplatz
von ein und demselben Studierenden besetzt ist.

Synodaler D. Brunner: Dazu darf ich eine Aus-
kunft geben, die auf viele Besprechungen inner-
halb meiner Fakultédt zuriickgeht. Wir stehen ja vor
der Aufgabe einer tiefgreifenden Reform des theo-
logischen Studiums, einer Reform, die weithin sogar
als eine Umbildung bezeichnet werden darf. Zu die-
ser Umbildung gehért notwendig dazu, daB die
sogenannten Ferien in einer neuen verantwortlichen
Weise eingeplant werden in die Ausbildung. Es
bestehen dariiber bereits sehr detaillierte Vorstel-
lungen und Plédne, die, sobald die Rdumlichkeiten
da sind, auch durchgefiihrt werden sollen. Es sollen
zum Beispiel unter der Leitung von Assistenten und
Privatdozenten gerade fiir diejenigen Semester, die
am Anfang des Studiums stehen, die Ferien aus-
genutzt werden mit Ubungen, in denen u. a. Texte
gelesen und ausgelegt werden und &hnliches. Es
wird also sehr wahrscheinlich die Ausniitzung dieser
Réume recht intensiv sein. Man darf wohl beruhigt
sein, daB hier kein Leerlauf sein wird, zumal ja
auch die Landeskirche selbst im Blick auf die Weiter-
bildung der Pfarrer auf diese Rdume grofes Gewicht
legen muB. Ich darf hier ganz offen sagen, daB unter
den wenigen Bedenken, die mir aus Pfarrerkreisen,
die am letzten Kontaktstudium teilgenommen haben,
zu Ohren gekommen sind, e in Bedenken die Pro-
blematik der Unterkiinfte betraf. Das muB neu ge-
regelt werdenl!

Synodaler Hérzschel: Ich hdtte noch eine Frage:
Wie groB ist die Zahl der Studierenden und nach
welchen Kriterien werden d i e ausgewdhlt, die dann
in diesem Heim unterkommen?

Oberkirchenrat Dr. Jung: Zundcht eine kurze Er-
gdnzung dessen, was Herr Professor D. Brunner
sagte. Es trifft zu, was er als Grund fiir die Ent-
scheidung der Standortfrage genannt hat.

Es ist weiterhin darauf hinzuweisen, daB bei den
vorbereitenden Gespridchen und Uberlegungen auch
die Theologische Fakultidt in Heidelberg einbezogen
wurde.

Die von Herrn Professor D. Brunner genannten
Griinde fiir den Neubau und die Entscheidung zum
Standort haben sowohl den Oberkirchenrat als auch
den Finanzausschuf veranlaBt, dem Plenum ein
libereinstimmendes positives Votum vorzulegen.

Zur Frage von Herrn Hadrzschel folgendes: Der
Verein ,Theologisches Studienhaus” wird auf Grund
eines Betreuungsvertrages iliber den Studentenwohn-
teil verfiigen, d. h. auch iiber die Besetzung der
Studentenplétze. Die endgiiltige Entscheidung trifft
ein Kuratorium, dem angehdren werden neben Mit-

gliedern des Vereins Vertreter der Theologischen
Fakultdt, des Oberkirchenrats und der Studenten.

=2 Synodaler Hirzschel: Trotzdem hétte ich gern

noch einmal das Verhdltnis gewuBt der Gesamt-
studierenden zu dem, die also jetzt die Méglichkeit
haben, in diesem Haus unterzukommen.

Oberkirchenrat Dr. Jung: Fiir den Studentenwohn-
teil sind 35 Pldtze vorgesehen.

Synodaler Héarzschel: Und wieviel studieren etwa
in Heidelberg?

Oberkirchenrat Hammann: Theologiestudenten —
etwa 700.

Synodaler Hirzschel: Das bedeutet also, etwa
5 Prozent derjenigen kénnen den Vorteil des Hauses
in Anspruch nehmen.

Prdasident Dr. Angelberger: Das sind aber nicht
alles badische Studenten.

Oberkirchenrat Hammann: In den letzten Jahren
zeigte sich zunehmend, daB in Heidelberg vor allem
hohere Semester studieren. Wir aber miissen uns
in den néchsten Jahren noch mehr als bisher iiber-
legen, wie wir d e n Studenten recht helfen kénnen,
die ohne die erforderlichen Sprachenkenntnisse nach
dem Abitur ihr Theologiestudium aufnehmen. Nicht
wenige davon sind in Bethel und andernorts in
Sprachkursen. Wir werden aber, wie es Herr Pro-
fessor D. Brunner vorhin schon angedeutet hat, die
Semesterferien in einer neuen Weise beanspruchen
miissen, damit nicht ein ellenlanges Studium, wie
es in den letzten Jahren oft gewesen ist, zustande-
kommen muB. Gleichzeitig sieht die Studienreform
vor, daf das Studium in mdglichst wenig Semestern
durchzufiihren wére. Der, der besondere wissen-
schaftliche Aufgaben vor sich sieht, soll dann in ein
«Aufbaustudium” kommen, aber die anderen sollen
normalerweise in etwa 6—8 Semestern zum Examen
heranstehen kénnen. Deshalb miissen wir zusétzlich
Médglichkeiten haben, den Studierenden in den Se-
mesterferien einige Angebote zu machen, so daB sie
schneller zu Teilergebnissen kommen. Nicht zuletzt
sind wir als Kirche daran interessiert, daB das bibel-
kundliche Kolloquium, das normalerweise etwa nach
drei bis vier Semestern abgelegt werden kann, aber
heute wegen dieser Sprachprobleme mitunter erst
nach acht oder zehn Semestern abgelegt wird, in
irgendeiner konzentrierten Weise im Interesse der
Kirche ebenfalls vorbereitet und durchgefiihrt wer-
den kann.

Und schlieBlich kommt hinzu, daB die Zahl von
35 Pldtzen fiir Studierende gegeniiber der sehr gro-
Ben Zahl von sechs- bis achthundert in den letzten
Semestern, bei der ja sdmtliche andere Landes-
kirchen partizipierten, nach allen Uberlegungen die
geeignete Zahl zu werden scheint fiir die néchsten
Jahre. Die héheren Semester werden sich gar nicht
so sehr nach Aufnahme in dieses Haus driangen, sehr
wahrscheinlich aber die jlingeren Semester. Die
hoheren Semester wollen lieber in irgendeiner
stilleren Abgeschlossenheit sich auf das Examen
vorbereiten.

AuBerdem miissen wir in einer gewissen Beweg-
lichkeit sein, weil, wie Sie ja gehért haben, dieses
Haus zwei Zwecken zugefiihrt werden soll. Es kann




Zweite Sitzung

durchaus auch einmal sein, daB in einem Semester
weniger als 35 Studierende aufgenommen werden
oder aufgenommen werden sollen, andererseits aber
die Zahl der Pfarrer, die zum Kontaktstudium geht,
erhoht werden sollte und umgekehrt. Aus diesem
Grunde ist eine rdaumliche Teilung, aber gleich-
zeitig auch die Moglichkeit einer Zusammenfassung
vorgesehen,

Synodaler Leinert: Die rdumliche Teilung wiirde
doch wohl in sich schlieBen, daB wihrend des Win-
tersemesters, in dem das Kontaktsudium nicht statt-
findet, mehr Rdume fiir Studenten zur Verfiigung
stiinden?

Landesbischof Dr. Heidland: Wihrend des Winter-
semesters, ebenso widhrend der langen Semester-
ferien sollen andere kirchliche Mitarbeiter dort eine
Ausbildungsstédtte haben. Wir denken etwa an un-
sere kiinftigen Prdadikanten, an die Lektoren, alle
die, die wir zu Wochenenden zusammenfassen miis-
sen und auch oft unter der Woche, fiir die wir jetzt in
Nordbaden allein Wilhelmsfeld haben. Wilhelms-
feld ist iiberbelegt, so daB wir dringend eine Stétte
fiir die gesamte kirchliche Ausbildungsarbeit auf
dem Verkiindigungssektor, gerade der ehrenamt-
lichen Mitarbeiter, bendétigen.

Synodaler Wolfgang Schneider: Ich habe eine
technische Frage. Ist es moglich, dieses Projekt so
zu lésen, daB der Larm der verhiltnismédBig be-
fahrenen Neuenheimer LandstraBe sich nicht nach-
teilig auswirkt. Ich weiBl aus eigener Erfahrung, da
die Kollegen, die im alten Haus des Petersstiftes
wohnten, ziemlich durch die StraBe gestort waren.

Oberkirchenrat Dr. Jung: Auch diese Uberlegung
ist angestellt worden. Das Moment wird durch eine
neue Baugestaltung beriidksichtigt. Es wird nicht in
Form eines mehrstéckigen Hochhauses gebaut, son-
dern den Hang hinaufgestaffelt, wobei die unter-
sten Stockwerke nur Gemeinschaftsrdume enthalten
werden, Die eigentlichen Studier- und Wohnraume
liegen in den oberen Stockwerken, d. h. in der ge-
rduscharmen Zone.

Synodaler Georg Schmitt: SchlieBlich darf ich der
Synode als Aufsichtsratsvorsitzender der Bauhiitte
Heidelberg, welche mit der Baudurchfiihrung beauf-
tragt wurde, mitteilen, daB alle Bauten, welche die
Bauhiitte durchgefiihrt hat und durchfiihrt, auf
zweckmadBige, sparsame und kostendriickende Weise
durchgefiihrt wurden und werden.

Priasident Dr. Angelberger: Noch eine Wortmel-
dung? — Das ist nicht der Fall. Ich schlieBe die Aus-
sprache und stelle den ersten Teil des Vorschlages
des Finanzausschusses zur Abstimmung, nédmlich:
Grundsétzliche Zustimmung zum Bauvorhaben. Wer
kann dem Bauvorhaben grundsdtzlich nicht zu-
stimmen? — Wer enthélt sich? — 1 Enthaltung. Bei
1 Enthaltung angenommen.

Der zweite Teil lautet: Fiir die Errichtung der
Sperrmauer am Hang den Betrag von 300 000 DM
aus der Bauriicklage zu bewilligen. Wer ist gegen
diesen Vorschlag? — Wer wiinscht sich zu ent-
halten? — 1 Enthaltung. Bei 1 Enthaltung ange-
nommen.

IV, 2

Der néchste Punkt der Tagesordnung betrifft auch
einen Bericht des Finanzausschusses, und zwar
Grundstickskauf fiir das Kinder-
heim ,Tillinger Hohe". Darf ich Sie, Herr
Trendelenburg, um Bericht bitten.

Synodaler Trendelenburg: Der Bericht ist nicht
so lang; deswegen habe ich die Kraft, ihn trotz der
theologischen Tiefenbehandlung noch selbst zu ver-
lesen,

Betrifft: ZuschuB zum Geldndeerwerb des Kinder-
heims ,Tillinger Hohe".

Aus den Verhandlungen der Landessynode Herbst
1965 (gedruckte Vorlage Seite 93) ist bekannt, daB
der Verwaltungsrat des Kinderheimes ein umfang-
reiches Neubauprogramm (60 Mehrpldtze, Heim-
sonderschule, Therapie- und Gemeinschaftseinrich-
tungen) plant.

Der Verwaltungsrat ist nun mit der Bitte an die
Landeskirche herangetreten, ihr einen ZuschuB von
200 000 DM zum Ankauf eines Grundstiickes zu ge-
wihren, welches fiir die Neubauten des Kinder-
heimes erforderlich ist. Da das Grundstiick zu einem
relativ giinstigen Preis (42,50 DM) angeboten wurde
— die Stadtverwaltung der Stadt Lérrach hat einen
Preis von 50 DM pro Quadratmeter als angemessen
bezeichnet — und eine sofortige Entscheidung not-
wendig war, hat der Oberkirchenrat diesem Wunsche
entsprochen und die Mittel in Héhe von 200 000 DM
fiir den Grundstiickskauf zur Verfiigung gestellt. Der
FinanzausschuBf hat dieser Entscheidung in seiner
Zwischentagung vom 11./12. Oktober zugestimmt.
Mit dieser Zustimmung ist eine Entscheidung iiber
die Hohe einer spateren Finanzhilfe fiir die Durch-
fiihrung des Bauprogramms nicht verbunden, da
ein beurteilungsreifes Projekt bis jetzt noch nicht
vorgelegt werden kann, Der Besitz des genannten
Grundstiidkes ist aber fiir die Einplanung des Pro-
jektes in dem Bebauungsplan der Stadt Lorrach die
entscheidende Voraussetzung. Da die Mittel in HSt.
51, 33 bereits verplant sind, wird um die Bewilli-
gung einer iiberplanméBigen Ausgabe in Hohe von
200 000 DM gebeten. Es ergeht folgender BeschluB-
antrag:

Die fiir den Ankauf eines Grundstiickes (47a)
fiir das Kinderheim ,Tiillinger Hohe" erforder-
lichen Mittel in Héhe von 200 000 DM werden
als iliberplanméBige Mittel in HSt. 51, 33 bereit-
gestellt.

Prédsident Dr. Angelberger: Danke schon! — Eine
Wortmeldung, bitte? — Das ist nicht der Fall. Es
entfdllt somit eine Aussprache, und wir kénnen so-
fort in die Abstimmung eintreten. Wer ist gegen
den Vorschlag des Finanzausschusses? — Enthal-
tung? — Einstimmige Annahme.

Niéchster Punkt der Tagesordnung:

v, 3

Antrag des Evangelischen Pfarr-
amtes Weitenau zu den Beihilfevor-
schriften.

Berichterstatter Synodaler Jérger: Der Finanzaus-
schuB hat den Antrag des Evangelischen Pfarramtes




80 Zweite Sitzung

Weitenau vom 7. 8. 1968 beziiglich Anderung der
Ziffer 4 des Besoldungsrechts der Geistlichen iiber
die beihilfefdhigen Aufwendungen in Krankheits-
féllen, insbesondere Absatz 5 und 5a beraten und
kommt zu folgender Stellungnahme:

In der Verordnung iiber Beihilfen lehnt sich die
Evangelische Landeskirche in Baden wie mit dem
gesamten Besoldungsrecht an die Richtlinien des
Landes Baden-Wiirttemberg an.

Diese MaBnahme sollte nach einstimmiger Auf-
fassung des Finanzausschusses nicht durchbrochen
werden, um weitergehende Folgen zu vermeiden.

Aus diesem Grunde kann der Finanzausschuf den
vorliegenden Antrag nicht befiirworten. Dies um so
mehr, als besondere Hértefdlle vom Evangelischen
Oberkirchenrat auf Antrag mit einer Sonderzuwei-
sung bedacht werden kénnen.

Prisident Dr. Angelberger: Vielen Dank|! — Wird
das Wort gewiinscht?

Synodaler Rave: Hinter den beiden Antrédgen des
Pfarramts Weitenau steht die Frage der Situation
einer Pfarrfrau, ‘ihre arbeitsméBige Belastung im
Pfarrhaus und die Méoglichkeit der Erleichterung
ihrer Tatigkeit. Im kleinen Kreis wurde diese Frage
noch etwas weiter besprochen. Von einigen Uber-
legungen mochte ich Kenntnis geben mit der Bitte
um weitere Beriicksichtigung.

Die Pfarrfrau ist wesentliche Mitarbeiterin des
Pfarrers. Selbst wenn sie keine eigenen Frauen-
oder Jugendkreise leitet, so ist sie durch Dienst an
Haustiir und Telefon, als Gastgeberin fiir Arbeits-
gruppen und in vieler gar nicht voll erfaBbaren
Weise in die Arbeit des Pfarrers mit eingespannt.
Die Landessynode hat ja die Frage einer Vergiitung
dieser Arbeit in fritheren Tagungen schon einmal
ins Auge gefaBt. Sie ist aber zu Recht davon ab-
gekommen, das irgendwie in Form eines Pfarr-
frauengehalts zu beriicksichtigen, eine doch wohl
sachgemédBe Entscheidung.

Die Frage als solche ist aber damit noch nicht be-
friedigend geklédrt, daB man sagt, man kann der
Pfarrfrau kein Pfarrfrauengehalt geben, Hier setzten
nun folgende Uberlegungen ein:

Die Pfarrfrau bringt viele Stunden mit den vorhin
etwas umschriebenen Aufgaben zu, Stunden, die ihr
dann fiir ihre Arbeit im Haushalt und an den Kin-
dern fehlen. Ein Pfarrer kann jedoch bei Einstellung
einer Putzhilfe oder gar einer Hausgehilfin nicht im
mindesten mehr finanziell mit der etwa vergleich-
baren Situation eines Arzt- oder Geschiftshaus-
halts konkurrieren; in jeder Samstagausgabe einer
Zeitung kann man das sehen. Die Ubernahme eines
Teils der Kosten fiir eine Putzhilfe durch die Kirche
— wodurch der Pfarrer iiberhaupt erst konkurrenz-
fédhig werden kénnte — wére in diesem Zusammen-
hang schon einmal zu iiberlegen.

Eine weitere besondere Schwierigkeit sind die
Ferien. Wie soll eine Pfarrfrau Ferien machen kon-
nen, wenn sie vier Kinder hat? Die Erholung finden,
die sie dann besonders nétig braucht? Das Geld
reicht nicht aus, sie dadurch ganz zu entlasten und
ihr zu wirklicher Erholung zu helfen, daB die Familie

irgendwo in Vollpension gehen kann. Der Hinweis
auf die kirchliche Familienerholung zieht da auch
nicht, Ende Dezember ist sie schon ausgebucht. Es ist
fiir einen Pfarrer im Blick auf die Regelung der Ur-
laubsvertretung gar nicht moéglich, sich so friih schon
terminlich festzulegen.

Das waren zwei Beispiele. Sie zeigen die Not-
wendigkeit, eine Form zu finden, wie man die Tatig-
keit der Pfarrfrau erleichtern kann. Damit komme
ich zu der Bitte: Der Evangelische Oberkirchenrat
sollte das, was faktisch hinter den beiden Antrédgen
von Weitenau steht, noch einmal ins Auge fassen.
Auch wenn man den beiden Antrdgen in dieser Form
nicht stattgeben kann, sollte der Evangelische Ober-
kirchenrat zur ndchsten Tagung doch weitere Uber-
legungen vortragen. Auch wenn diese dann heifien:
Wir wissen im Augenblick noch nicht, wie wir es
besser machen sollen. Gepriift sollte es aber m. E.
werden.

Synodaler Leinert: Zu diesem Grundsdtzlichen,
dem ich nur voll zustimmen kann, kommt nun im
Blick auf Weitenau noch etwas ganz Praktisches,
Es ist ja eine wesentliche Belastung in diesem Pfarr-
haus, fiir das k e i n e Baupflicht des Staates besteht,
das also von der Gemeinde allein getragen wer-
den muB, daB keine Heizung eingebaut ist. Das wird
in dem néchsten Antrag kommen. Wenn in irgend-
einer Weise in der Antwort der Synode die Zusage
oder der Hinweis gegeben werden konnte, dafi ein
Einbau im Bereich der Méoglichkeiten liegt, dann
wire doch etwas unmittelbar Greifbares heraus-
gekommen, Ich halte das fiir sehr wichtig. (Beifall!)
Denn die Gemeinde ist eine arme Gemeinde. Sie
hat, was iibrigens auch interessant ist, die Baupflicht
ihrer Kirche abgelost vor Jahrzehnten und hat nun
nicht nur das Pfarrhaus, sondern auch die Kirche zu
finanzieren, die ebenfalls immer wieder groBe
Summen erfordert. Das heifit also, daB von der Ge-
meinde her gar keine Mittel eingesetzt werden
konnen. Damit hdngt wohl auch zusammen, daB aus
der Bescheidenheit und aus der Erkenntnis heraus,
wir haben nichts, was wir anbieten kénnen, nicht
gewagt wurde, einen entsprechenden Antrag zu
stellen. Wenn ein helfendes Wort in dieser Hinsicht
angefiigt werden kénnte, dann wére sowohl im Blick
auf das, was Bruder Rave sagt, wie auch im Blick
auf die Notwendigkeit, die im Pfarrhaus in Schldch-
tenhaus vorliegt, eine positive Antwort gegeben,
denn hinter diesem Antrag steht nicht nur das Per-
sonliche, Er ist im Namen des Pfarramts eingereicht.
Ich kenne den Amtsbruder. Er denkt weniger an
sich selbst als an die Situation, die in der Gemeinde
da ist, auch im Blick auf kommende Zeiten und
kiinftige Nachfolger.

" Synodaler H&fflin: Ich mochte zunddchst darauf
aufmerksam machen, daB wir die Pfarrer in unserer
Besoldungsordnung nicht etwa mit frei praktizieren-
den Arzten oder sonstigen freien Berufen verglichen
haben, sondern mit Beamtenkategorien des staat-
lichen Besoldungsrechts. Diesen vergleichbaren Be-
amten widerfdhrt &hnliches, wie den Pfarrern und
ihren Frauen. Ich glaube, wir miissen von dem Ge-




Zweite Sitzung 81

danken Abschied nehmen, die Pfarrfamilien von
allen Problemen, die uns unser heutiges Leben stellt
— angefangen von der Putzfrau bis zu den Kindern
in den Ferien — freistellen zu kénnen. Wie wollen
auch die Pfarrer rechte Seelsorger sein, wenn sie die
Probleme ihrer Gemeindeglieder nicht auch haben?

Ich rede nicht dem Gedanken das Wort, da wir
die Pfarrer mutwillig in ihren Problemen belassen.
Bei den Antrdgen geht es aber um die Praktizierung
der Gleichstellung im Besoldungsrecht. Zu dieser
Gleichstellung hat sich die Synode immer bekannt.
Das soll auch so bleiben, Aber wir konnen nicht das
Leben der Pfarrer aus den Problemen der heutigen
Gesellschaft heraushalten.

Synodaler Trendelenburg: Ich habe den Eindruck,
daB viele Kirchengemeinderdte es fiir duBerst be-
friedigend und gut halten, wenn man zu FuB nach
Hamburg lduft, anstatt mit dem Auto zu fahren. Es
ist einfach so: In meiner Praxis als Gemeinderats-
vorsitzender stelle ich fest, daB viele Kirchenge-
meinderédte den sachlich notwendigen Aufwand des
Pfarrers einfach nicht einsehen wollen. Ich habe
extra Herrn Dekan Leinert gefragt, ob dieses Haus
— wir waren ja im FinanzausschuB der Meinung,
daf es staatlicher Baupflicht unterliegt — staatlicher
Baupflicht unterliege, wir sehen aber, es gehdrt der
Kirchengemeinde. Und es ist fiir einen Pfarrer oft
duBerst unangenehm, bei seinen Kirchenéltesten
dort seine Anspriiche anzumelden. Ich halte es fiir
eine Unmoglichkeit, daB heute Leute mit akademi-
scher Ausbildung — nicht, weil ich hochnésig bin,
sondern ich halte das einfach fiir unwirtschaftlich —
und Pfarrfrauen, die oft in der Gemeinde besseres
leisten kénnten, hergehen und mit Holz und Kohle
ihre Ufen heizen miissen. (Beifalll Zurufe: Sehr
richtig!) Das ist einfach unmdoglich.

Ein zweiter Punkt, den ich bitte zu beachten. Wir
haben selbst einen Geschiftshaushalt. Ich habe mich
gezwungen gefiihlt, das Geschdft aus dem Haus zu
nehmen, weil die Doppelbelastung durch Geschift
und Haushalt einfach zu viel ist. Nun haben wir
noch ein paar mehr Kinder wie ein normaler Mensch.
(GroBe Heiterkeitl) Aber die Belastung ist ziemlich
hoch und den Pfarrfrauen geht es genau so. Ein an-
derer Fall ist mir gerade jetzt herangetragen wor-
den, daB ein Pfarrer, der eine sehr weitldufige Ge-
meinde hat, nicht berechtigt ist, seine Fahrtkosten
und éhnliches in Ansatz zu bringen, die er fiir seine
sachliche Arbeit benétigt,

Ich mochte folgendes sagen: Ich halte es fiir die
Aufgabe der Dekane und auch die Aufgabe der
Prilaten — entschuldigen Sie, wenn ich das sagen
muBf —, den Kirchengemeinderéten aber ganz ein-
driicklich zu sagen, daB eine qualifizierte Arbeit nur
dann moglich ist, wenn eine Gemeinde dement-
sprechend ausgestattet ist. Ich bin der Meinung,
wir werden unserer Aufgabe als Kirche nicht gerecht,
wenn wir aus irgendwelchen materiellen Griinden,
das sind dann schon keine materiellen Griinde mehr,
sondern das sind dann schon Weltanschauungs-
griinde, uns in einer Art beschrinken, die unserem
Auftrag nicht gemédB wird. Ich habe gerade jetzt
im Frithjahr ein Beispiel gehabt. Wir haben ein

altes Pfarrhaus jetzt renovieren miissen, und ich muB
sagen, mir tut der Pfarrer leid, der darin 15 Jahre
gewohnt hat und sich nicht getraut hat und auch
keine Hilfe gefunden hat, seine berechtigten An-
spriiche gegeniiber der Kirchengemeinde durchzu-
setzen, Also ich bitte da wirklich darum, daB da
mehr Hilfe gewdhrt wird. Und wenn Herr Dekan
Leinert einmal wieder nach Weitenau kommt, dann
soll er die Kirchendltesten mal konfirmieren, daB
der Pfarrer eine ansténdige Heizung bekommt. (Gro-
Ber Beifalll)

Synodaler Gorenflos: Ich beziehe mich nur speziell
auf den Antrag 1 von Amtsbruder Steyer. Ich
mochte dazu kurz folgendes sagen: Die Landeskirche
sollte die Bestimmungen {iber die Beihilfe nicht gro8-
zligiger, aber ich meine doch, menschlicher, das heiBt
im Einzelfall elastischer auslegen. Ich sehe tatséch-
lich nicht ein, warum im Fall von Amtsbruder Steyer
nur deshalb, weil die Pfarrfrau nicht stationér unter-
gebracht werden konnte, keine entsprechende Bei-
hilfe fiir eine Haushaltshilfe gewéhrt werden soll.
Ich kann mich deshalb der Meinung des Finanzaus-
schusses nicht anschlieBen.

Synodale Dr. Weis: Ith wollte nur noch ergénzend
oder korrigierend etwas sagen. Es ist richtig, in der
Besoldung ist der Pfarerr den Beamten gleichge-
stellt. Im Effekt ist es doch nicht dasselbe, und zwar
deswegen — ich denke nur an Lehrerehepaare bei
uns im Schulwesen —: w i e héufig, sehr haufig ver-
dienen Lehrerehepaare, Beamtenehepaare doppelt.
Keine Pfarrfrau konnte etwa als Teilzeitbeamtin
irgendwo halbtags noch arbeiten. Das wiirde man
ihr sogar veriibeln. Also diese Verdienstquelle
féllt fiir ein Pfarrhaus aus. Insofern ist der Vergleich
nicht mehr ganz zutreffend. (Beifall und Zurufe!)

Oberkirchenrat Dr. Jung: Ich méchte mich ledig-
lich zur Grundsatzfrage der Situation: Instandsetzung
der Pfarrhduser &uBern. Dem Evangelischen Ober-
kirchenrat ist bekannt, daB wir in unserer Landes-
kirche noch Pfarrhduser haben, die iiber keine zen
tralversorgte Warmwasserheizung - verfiigen.

Soweit mdglich, wird diesem Mangel — auf die
erheblichen Kosten des Betriebs soll aber ausdriick-
lich hingewiesen werden — bei Generalinstand-
setzungen, insbesondere bei Vakanzen, abgeholfen
werden. Erforderlich ist, daB die Notwendigkeit dem
Oberkirchenrat rechtzeitig mitgeteilt wird, so daB
vom Kirchenbauamt die erforderlichen technischen
Priiffungen vorgenommen werden kénnen.

Im vorliegenden Fall habe ich aus den Akten
ersehen, daB das fragliche Pfarrhaus von dem Dienst-
stelleninhaber selbst als in einem sehr guten Zu-
stand befindlich bezeichnet wird — es wurde im
Jahr 1960 instandgesetzt. Es geht in diesem Fall
lediglich um eine zusétzliche Einrichtung. Eine funk-
tionsfidhige Heizungsanlage, allerdings nicht als
zentralversorgte ~Warmwasserheizung, ist vor-
handen.

Unabhéngig davon darf ich darauf hinweisen, daB
bei der Finanzierung des Einbaues einer zentral-
versorgten Warmwasserheizung die grundsitzlichen
Beschliisse der Landeskirche iiber die Bereitstellung




82 Zweite Sitzung

landeskirchlicher Mittel aus dem Instandsetzungs-
programm maBgebend sind.

Es diirfte zweckdienlich sein — wie bereits von
einem Diskussionsteilnehmer vorgeschlagen —, daB
die Herren Dekane die Pfarrer auf das Antragsver-
fahren bei der Instandsetzung von Pfarrhéusern hin-
weisen, d. h. Antrag an den Oberkirchenrat mit Vor-
lage eines Beschlusses des Kirchengemeinderats, so
daB dann nach der Beauftragung des Kirchenbau-
amtes und der objektiven Feststellung des Bauzu-
standes und der Notwendigkeit der Instandsetzung
(auch des Einbaues einer zentralversorgten Warm-
wasserheizung) gemeinsam mit dem Oberkirchenrat
ein Finanzierungsplan aufgestellt werden kann. Wie
bereits erwédhnt, stehen neben den Eigenmitteln der
Kirchengemeinden — in der Regel 20 Prozent der
Gesamtkosten — landeskirchliche Mittel aus dem
Instandsetzungsprogramm zur Verfiigung. Finan-
zierungsbeihilfen konnen in besonderen Fillen ge-
wiéhrt werden. (Beifalll)

Synodaler Rave: Nicht wenige Pfarrfrauen haben
eine hochqualifizierte Berufsausbildung genossen.
Sie kénnen aber, obwohl das rechtlich méglich ist —
was ich so gut weiB wie Herr Hofflin — gar nicht
weiter in ihrem Beruf tdtig sein, weil sie eben viele
Stunden jede Woche mit der Mitarbeit in Pfarramt
und Gemeinde zubringen. Dieses Argument sticht
also nicht.

Im iibrigen wiirde ich meinen, die Prdlaten wer-
den vermutlich genug zu sagen wissen iiber die
Beanspruchung und den Gesundheitszustand der
Pfarrfrauen. Daher mdchte ich noch einmal diese
Bitte um Uberpriifung wiederholen. Ich habe mir
natiirlich vorgestellt, daB vom Oberkirchenrat Richt-
linien erlassen wiirden, die die Kinderzahl und der-
lei Dinge beriicksichtigen, wiirde auch meinen, daB
derartige zweckgebundene finanzielle Hilfe nur auf
Antrag der Betroffenen gegeben werden sollte, so
daB die Empfdnger die Verantwortung fiir Ange-
messenheit und Billigkeit selbst mit tragen. Aber
gepriift soll es werden!

Prasident Dr. Angelberger: Herr Berichterstatter
— noch eine Erkldrung? — Nicht! —Dann kann ich
zur Abstimmung schreiten. Der FinanzausschuB
schldgt vor, den Antrag des Pfarramtes Weitenau
nicht zu befiirworten. Wer folgt dem Vorschlag
des Finanzausschusses? — 32 — Wer ist dagegen?
— 10. Wer enthélt sich? — 13. (Zuruf: nicht mit-
gezdhlt wordenl) — Doch, der Addition nach ja.
(Zwischenrufe! Zuruf Synodaler Schoener: Ich be-
antrage Wiederholung der Abstimmung, da stimmt
einiges nicht| Da sind Unklarheiten drin.)

Wer ist ge gen den Antrag Weitenau und folgt
dem Antrag des Finanzausschusses — 24. (Zurufel)
Wer enthélt sich? — 14. Wer ist dagegen? — 11.
24:25. —

Synodaler Leinert: Ich stelle den Antrag, daB der
Vorschlag von Herrn Konsynodalen Rave als Antrag
formuliert wird. Die Synode mége in dem Augen-
blick, in dem sie den Antrag Weitenau abgelehnt
hat, den BeschluB fassen, die ganze Angelegenheit
zu iiberpriifen und grundsitzlich zu durchdenken.

Prédsident Dr. Angelberger: Geniigt hier nicht das
Wort von Herrn Oberkirchenrat Dr. Jung?

Synodaler Leinert: Nein! Es erscheint dann als
Antwort auf den Antrag fiir den Amtsbruder und
seine Familie nur das Nein und nicht die Bereitschaft
zu helfen.

Prasident Dr. Angelberger: Das konnen wir rein-
nehmen.

Synodaler Héfflin: Ich bin der Uberzeugung, daB
die Synode sich nicht nur iiber den Abstimmungs-
modus der ersten Abstimmung nicht klar war, son-
dern daB sie im Augenblick auch nicht weiB, iiber
was sie abstimmt. Dem Votum der zweiten Ab-
stimmung entspricht offenbar der Wille, iiber die
Besserstellung der Pfarrfrau abzustimmen.

Zur Abstimmung steht aber doch der Antrag des
Finanzausschusses, der darauf hinauslduft, die Bei-
hilfevorschriften des Landes im Bereich der Landes-
kirche weiterhin unverdndert zu praktizieren. (Zu-
ruf: Jawohll) Ich glaube, dieser Antrag widerspricht
nicht der Erlaubnis zum Nachdenken iiber eine
Besserstellung der Pfarrfrau. Ich méchte deswegen
zu bedenken geben, ob wir iliber den Vorschlag des
Finanzausschusses, den wir hoffentlich inzwischen
alle begriffen haben, noch einmal abstimmen kénnen.
(GroBer Beifalll)

Priasident Dr. Angelberger: Wenn es gewiinscht
wird, aber ich bin genau von dem ausgegangen,
denn der Berichterstatter hat es auch vorgetragen.
(Zuruf Berichterstatter Jorger: Jal)

Also, nun frage ich, ob iiberhaupt noch eine Frage
vorliegt, damit nicht eine weitere Abstimmung not-
wendig wird?

Synodaler D. Brunner: Noch eine Frage der In-
formation. Wenn abgestimmt wird iiber die Frage,
ob die Beihilfe nach den staatlichen Bestimmungen
beibehalten wird, ist damit das letzte Wort iiber den
speziellen Antrag, der vom Pfarramt Weitenau ge-
kommen ist, auch gefallen?

Prasident Dr. Angelberger: Neinl

Berichterstatter Synodaler Jorger: Vielleicht darf
ich nochmal ganz kurz den SchluBsatz unserer Aus-
fiihrungen wiederholen, wo es heiBt:

Dies um so mehr, ndamlich die abschldgige Be-
handlung, die der FinanzausschuB vorschldgt, als
besondere Hairtefédlle vom Evangelischen Ober-
kirchenrat auf Antrag mit einer Sonderzuwei-
sung bedacht werden kénnen,

Das findet in der Praxis ja auch statt.

Préasident Dr. Angelberger: Ich darf der Klarheit
wegen noch einmal Teile aus dem Bericht vorlesen.
Es heiBt ndmlich in der Verordnung iiber Gewiéh-
rung von Beihilfen usw. ,lehnt sich die Evangelische
Landeskirche in Baden wie mit dem gesamten Be-
soldungsrecht an die Richtlinien des Landes Baden-
Wiirttemberg an. Diese MaBnahme sollte nach ein-
stimmiger Auffassung des Finanzausschusses nicht
durchbrochen werden, um weitergehende Folgen zu
vermeiden”. Jetzt kommt der Vorschlag: ,Aus die-
sem Grunde kann der Finanzausschufi den vorliegen-
den Antrag nicht befiirwortet.” Und fiigt hinzu: ,Dies
um so mehr, als besondere Hairtefédlle vom Evan-




Zweite Sitzung 83

gelischen Oberkirchenrat auf Antrag mit einer Son-
derzuweisung bedacht werden kénnen.”

Es geht also darum, um es zu wiederholen: der
FinanzausschuB wendet sich dagegen, daB die
Parallele zur staatlichen Regelung durchbrochen
wird. Und wer kann dieser Auffassung des Finanz-
ausschusses nicht zustimmen? — (Zurufl) Ja, bitte!

Oberkirchenrat Dr. Jung: Herr Préasident, darf ich
vielleicht noch ergdnzen: Es ist aber gleichzeitig
deutlich geworden, daB die Maoglichkeit besteht, in
besonderen Hartefdllen hier zu helfen; das miiBite
noch deutlich gesagt werden. (Zwischenrufel)

Président Dr. Angelberger: Das habe ich am
Schlub vorgelesen.

Synodaler Hermann Schneider: Es muBf am Grund-
satz festgehalten werden.

Prédsident Dr. Angelberger: Am Grundsatz wird
festgehalten, die staatliche Regelung bleibt auch fiir
den kirchlichen Bereich gleich. — Wer kann der
Auffassung des Finanzausschusses nicht zustimmen?
— 8. Wer enthilt sich: — 5. — 5 Enthaltungen. Bei
8 Gegenstimmen und 5 Enthaltungen angenommen.

Nun kommt der zweite Akt. Herr Rave hat die
Bitte geduBert, daB all das, was er vorgetragen hat,
nicht nur dem Antragsteller mitgeteilt wird, sondern
Grundlage bilden soll fiir weitere Uberlegungen im
Evangelischen Oberkirchenrat.

Wer kann diesem Vorschlag von Herrn Rave,
der kein Antrag ist, aber wir wollen es so behan-
deln, nicht zustimmen? — Enthaltung? — 5 Ent-
haltungen.

— Kurze Pause —

IV, 4

Berichterstatter Synodaler Jérger: Antragdes
Evangelischen Pfarramtes Weiten-
au: Versteuerung der Mietwerte fir
Dienstwohnungen.

Zu dem Antrag des Evangelischen Pfarramtes
Weitenau vom 7. 8. 1968 iiber die Neufestsetzung
der Mietwerte, die eine Neuversteuerung der Miet-
werte fiir Dienstwohnungen zur Folge hat, stellt
der FinanzausschuB in seiner Beratung einstimmig
fest: Diese Festsetzung geht auf eine Verfligung
der Oberfinanzdirektion Freiburg zuriidk, die mit
dem Rundschreiben des Evangelischen Oberkirchen-
rats vom 28, Juli 1967 allen Pfarrern, Vikaren und
Pfarrdiakonen bekanntgegeben worden ist.

Der FinanzausschuB bittet die Synode, den Antrag
dem Evangelischen Oberkirchenrat zur Bearbeitung
zu liberweisen, da dort der einschldgige Briefwechsel
des Antragstellers vorliegt und bearbeitet wird.

Prisident Dr. Angelberger: Danke schon! — Wird
das Wort gewiinscht? — Das ist nicht der Fall. Wer
ist gegen den Vorschlag des Finanzausschusses? —
Enthaltung? — Einstimmig angenommen.

v, 5

Letzter Bericht des Finanzausschusses, Herr Stock
zudem AntragdesSonderausschusses:
JHilfe fiir Opfer der Gewalt in der
Welt"”

Berichterstatter Synodaler Stodk: Herr Prdsident!
Liebe Synodale! Dem FinanzausschuB lag der An-
trag des Synodalausschusses ,Hilfe fiir Opfer der
Gewalt in der Welt" um Bewilligung weiterer
100 000 DM fiir diese Aktion vor. Der Bericht dieses
Ausschusses ging Ihnen als Anlage 6 zur Liste der
Eingdnge zu. Der Verwendungsnachweis der am
25. April 1968 bewilligten 100 000 DM wurde dem
Finanzausschuf vorgelegt. Nach Beratung tritt der
FinanzausschuBh dem Antrag des Ausschusses ,Hilfe
fiir Opfer der Gewalt in der Welt" bei und bittet
die Synode um folgenden BeschluB:

In Fortfiihrung ihrer EntschlieBung vom 25. April
1968 stellt die Landessynode einen weiteren Be-
trag von 100 000 DM fiir Hilfe fiir ,Opfer der
Gewalt in der Welt" aus Haushaltsmitteln zur

Verfiigung.

Prdasident Dr. Angelberger: Danke schon! —
Gleichzeitig mochte ich auch dem AusschuB, der aus
den Synodalen Gorenflos, BuBmann, Stock und Dr.
Miiller besteht, fiir die bisherige Tétigkeit und auch
fiir den Bericht herzlich danken. (Beifalll)

Sie haben den Vorschlag des Finanzausschusses
gehort. Wer kann diesem Vorschlag nicht seine
Stimme geben? — Wer enthélt sich? — Einstimmig
angenommen. — Danke schonl

V.1

Es kdme nun unter V ein Bericht des Hauptaus-
schusses, den dessen Vorsitzender geben wird.

Berichterstatter Synodaler Schoener: Es handelt
sich um die Antrdge der Pddagogischen
Arbeitsgemeinschaften in den Kirchen-
bezirken Kehl und Lahr: Genehmigung zuséatzlicher
Lehrbiicher zur Auswahl fiir den Religionsunter-
richt an Volks- und Realschulen und um den An-
trag der Teilnehmer der Arbeitstagung fiir die Leiter
der fachdidaktischen Kurse in evangelischer Reli-
gionslehre in Udsbach.

Der Herr Priésident hat diese eben genannten An-
trage urspriinglich dem HauptausschuB zugewiesen.
Nach Riicksprache mit dem Herrn Referenten im
Oberkirchenrat hat er es aber fiir richtig gehalten,
daB die Synode die genannten Antrige dem Ober-
kirchenrat iibergibt zur Uberpriifung und weiteren
Bearbeitung. Der Oberkirchenrat soll gebeten wer-
den, in Jahresfrist der Synode von dem Ergebnis
der Bearbeitung zu berichten. Das Exemplar der
47. Auflage vom ,Schild des Glaubens", fiir das wir
Herrn D. Jorg Erb herzlich danken (Beifalll), wird
dann den Synodalen als eine gute Hilfe zur eigenen
Urteilsbildung dienen. Die Synode wird gebeten,
der Uberweisung der Antrdge an den Oberkirchen-
rat zuzustimmen,

Préasident Dr. Angelberger: Danke schon! — Wird
das Wort gewiinscht?

Synodaler Trendelenburg: Ich bin der Meinung,
daB man selbstverstdndlich priifen miiBte, ob wei-
tere zusitzliche Dinge fiir den Religionsunterricht
erforderlich sind, denn das wird ja in jedem Fach
so sein, daB man nicht nur mit einer, sondern mit




Anlage 6

84 Zweite Sitzung

mehreren Unterlagen arbeitet. Ich bitte also, die
Frage sehr sorgféltig zu priifen und den Religions-
lehrern Anweisung zu geben, welches weitere Ar-
beitsmaterial noch in Frage kommt, Dies bitte ganz
mit Nachdrudk.

Priasident Dr. Angelberger: Keine Wortmeldung
mehr? — Also schliefie ich die Aussprache. Wer ist
mit dem Vorschlag, den eben Herr Schoener fiir den
HauptausschuB vorgetragen hat, nicht einverstan-
den? — Enthaltung, bitte? — Einstimmig an den
Evangelischen Oberkirchenrat iiberwiesen.

V.2

Nun darf ich Sie, Herr Gorenflos, bitten, das fort-
zusetzen, was wir in der ersten Plenarsitzung schon
begonnen hatten hinsicht - des Zwischen-
berichts der Gesangbuchkommis-
sion.

Berichterstatter Synodaler Gorenflos: Sie alle ha-
ben die Empfehlung der Gesangbuchkommission auf
dem Beiblatt, das Ihnen zugegangen ist, ersehen
konnen, Nun wollen wir in der Sache, die damals
am Montag etwas blodkiert war, einen Schritt weiter-
kommen,

Nach § 104 der Grundordnung, Abschnitt 2 kann
der Landeskirchenrat vorldufige Gesetze beschliefien,
wenn diese dringend und unaufschiebbar sind. Bei
ihrer niachsten Tagung ist dann dieses Gesetz der
Landessynode zur endgiiltigen Zustimmung vorzu-
legen.

Ich bitte im Hinblick auf diese Mdglichkeit die
Landessynode, in der Sache der Neuauflage des
Gesangbuches, 18. Auflage, folgendes Verfahren
gutzuheiBen:

Die Gesangbuchkommission leitet nach AbschluBl
ihrer Vorbereitungsarbeiten ihre Vorlage zur
18. Auflage dem Landeskirchenrat zu. Dieser
kann dann termingerecht sein Einverstdndnis
zur Drucklegung geben und die Synode wih-
rend der Friihjahrstagung nachtrdglich um ihre
Zustimmung bitten.

Prisident Dr. Angelberger: Wiinscht jemand das
Wort? — Ich erdffne die Aussprache.

Synodaler BuBmann: Ich halte den eben gehérten
Antrag fiir gut und der Sache dienlich, Bekanntlich
gliedert sich die Gesangbuchkommission ja in drei
Untergruppen, die die fdllige Arbeit tun, ndmlich
fiir Lied, Gebet, Druck und Buch.

Ich schlage vor, folgende Mitglieder dieser Ge-
sangbuchkommission zur Sitzung des Landeskirchen-
rats hinzuzuziehen:

a) fiir das Arbeitsgebiet Lied: den Herrn Landes-
kirchenmusikwart Dr. Haag aus Heidelberg und
Herrn Pfarrer Riehm aus Mannheim,

b) fiir das Arbeitsgebiet Gebet: den Vorsitzenden
der Kommission Synodalen Gorenflos und dessen
Stellvertreter Synodalen D. Erb und

c) fiir das Arbeitsgebiet Druck und Buch: Herrn Dr.
Wedel vom Evangelischen Presseverband Karls-
ruhe und Herrn Graphiker Wagner aus Niefern.
Durch diese Besetzung scheint mir gewéhrleistet,

daB in der Sitzung des Landeskirchenrats eine Ent-
scheidung fiir die néchste Auflage des Gesangbuches
getroffen werden kann.

Synodaler Viebig: Ich kann den § 104 nicht so
verstehen, daB das Gesangbuch unter vorldufigem
kirchlichem Gesetz laufen soll. Damit ist sicher etwas
anderes gemeint. AuBerdem heiBt es ja in dem Ab-
satz a) nachher, daB das spéter der Landessynode
vorzulegen ist. Lehnt sie es ab, so tritt das Gesetz
vom Zeitpunkt des Synodalbeschlusses auBer Kraft.
Man stelle sich das mal im Falle des Gesangbuches
vor. Wenn es im Druck ist, haben wir gar keine
Maoglichkeit mehr, das abzulehnen. Ich weiB also
nicht, ob man das Gesangbuch als vorlédufiges kirch-
liches Gesetz bezeichnen kann. Ich wiirde doch
meinen, daB wir, so wie wir Montag uns schon ein-
mal vorbesprochen haben, einen Synodalausschufl
mit Besetzung von vielleicht besonders interessier-
ten Mitgliedern mit der Sache betrauen, zumal sich
inzwischen herausgestellt hat, daB ja das neue Ge-
sangbuch ohnehin vor Sommer 1970 nicht heraus-
kommen kann und die Vorrédte sowieso bis dorthin
reichen miissen. (Zuruf: 691) Bis 1969, also in einem
Jahr.

Synodaler Gorenflos: Herr Viebig, wenn der Lan-
deskirchenrat, in dem ja auch neun Synodale sind,
dieses Gesangbuch, die Vorlage, die wir da vor-
legen, nicht gutheiBt, wird er natiirlich nein dazu
sagen. Wenn er es aber bejaht, was wir da gemacht
haben, und fiir gut und fiir richtig findet, dann ist
das doch wohl eine Entscheidung von einem Ge-
wicht, und ich glaube, daB die Synode doch das Ver-
trauen hat, daB das eine richtige und eine gute Ent-
scheidung ist. Vielleicht kénnte man noch weitere
Synodale, die sich in der Gesangbuchfrage kompe-
tent fiihlen, zu dieser Sitzung hinzuziehen.

Synodaler Feil: Darf ich fragen, ob wesentliche
Verdnderungen in der neuen Auflage vorgesehen
sind? Inhaltlicher Art und nur formaler Art.

Synodaler Gorenflos: Die wesentlichen Anderun-
gen werden vor allem im Gebetsteil vorgenommen.
Die Gebete sind von Bruder Erb sehr genau durch-
gesehen worden, die Wochengebete zum Teil neu
formuliert worden; auch Amtsbruder Schneider,
Freiburg, hat sich mit eigenen, sehr modern formu-
lierten Gebeten daran beteiligt. Das ist wohl der
wesentliche Eingriff. Der Gebetsteil unterliegt aber
nicht einer Vertragsregelung innerhalb der EKD,
das ist ja nur der Liedstammteil von 1—394, der
dadurch fixiert ist, so daB wir eine gewisse badische
Freiheit in den anderen Teilen durchaus in Anspruch
nehmen kénnen.

Synodaler D. Brunner: Ich frage mich, ob wir die
Schwierigkeit nicht so bewiltigen kénnen: Wir bil-
den in der Tat einen speziellen Synodalausschufl
fiir die Fragen der neuen Auflage des Gesangbuches.
Die Mitglieder dieses Synodalausschusses bestehen
a) aus den Synodalen, die dem Landeskirchenrat an-

gehoren,

b) aus denjenigen Synodalen, die zur Gesangbuch-
kommission gehéren.

Diese Gruppe kann auch Fachleute aus der Kom-

mission heranziehen. Diese Gruppe tagt gemeinsam




Zweite Sitzung 85

mit dem Evangelischen Oberkirchenrat, und in dieser
gemeinsamen Tagung wird der BeschluB iiber die
neue Auflage gefaBt, der hier zur Debatte steht.
Dieser Beschluf kann dann von der nachfolgenden
Synode ratifiziert werden.

Prdsident Dr. Angelberger: Im Ergebnis kommt
das ja auf den Vorschlag heraus, den der Bericht-
erstatter gemacht hat, und es wére doch, im Gegen-
satz zur Ansicht von Herrn Viebig, eine in der
Grundordnung vorgesehenen Méglichkeit, Und ich
wiirde auch dem Rechnung tragen, was Herr BuB-
mann vorschlug, daB die Herren — ich nenne sie
nun nicht nach Kommissionen, sondern in der Rei-
henfolge — Dr. Haag, Riehm, Wagner, Dr. Wedel,
D. Erb und Gorenflos als Sachverstidndige zu den
Beratungen des Landeskirchenrats hinzugezogen
werden.

Hatten Sie Bedenken, Herr Wendt? — Nicht, —
Wiinschen Sie das Wort? (Zuruf: Neinl)

Synodaler Friedrich Schmitt: Ich mochte fragen,
wieweit man mit den anderen Gliedkirchen in Ver-
bindung getreten ist und ob nicht daran gedacht
wird, ein besseres Deutsch in die Texte der Lieder
zu bringen.

Berichterstatter Synodaler Gorenflos: Das kann ich
Ihnen gleich sagen. Am Stammteil, am Liedstamm-
teil, auch an den Texten kann im Augenblick nichts
gedndert werden, Da liegt ein Vertrag vor, den wir
nicht gewaltsam durchbrechen kénnen. Kleinere An-
derungen und Korrekturen liegen im Bereich un-
serer Zustdndigkeit, Das, was Sie anstreben, was
Sie im Auge haben, ist eine Sache, die wohl in
spiateren Jahren einmal innerhalb der gesamten
EKD geregelt werden soll und auch geregelt werden
muB. Im Augenblick geht es nicht.

Prédsident Dr. Angelberger: Darf ich nun den Vor-
schlag des Hauptausschusses nochmal verlesen, da-
mit Klarheit herrscht:

Die Gesangbuchkommission leitet nach Abschlufl
ihrer Vorbereitungsarbeiten ihre Vorlage zur
18. Auflage dem Landeskirchenrat zu. Dieser
kann dann termingerecht sein Einverstdndnis
zur Drucklegung geben und die Synode wéh-
rend der Friithjahrstagung nachtrdglich um ihre
Zustimmung bitten,

Als Arbeitsgang ist vorgesehen § 104 Absatz 2
Ziffer a) unserer Grundordnung. Und gleichzeitig
nehmen wir dazu auf den Zusatzantrag, daB die
Herren Dr. Haag, Riehm, Wagner, Dr. Wedel, D. Erb
und Gorenflos zu dieser Sitzung beim Landeskirchen-
rat hinzugezogen werden.

Wer kann dieser Regelung nicht zustimmen? — 2.
Wer enthélt sich? — 3. Somit wére der Antrag an-
genommen bei 2 Gegenstimmen und 3 Enthaltungen.

V,3

Nun darf ich den letzten Bericht des Hauptaus-
schusses aufrufen: Herr Synodaler Rave berichtet
zu Planung einer Informations- Fir-
bitte- und Opferaktionfirdie Welt-
mission,

Berichterstatter Synodaler Rave: Hochverehrter
Herr Landesbischofl Liebe Briider und Schwestern!
Nehmen Sie, bitte, die Liste der Eingédnge, die Sie
am Anfang der Synodaltagung schon hatten, noch
einmal zur Hand und schlagen Sie die dort auf der
Seite 9 abgedrudkte, als Nr. 7 gefiihrte Eingabe auf
.Bitte des Evangelischen Oberkirchenrats, Stellung-
nahme zu einem Fragebogen des Verbindungsaus-
schusses der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft fiir
Weltmission”.

Der VerbindungsausschuB der Evangelischen Ar-
beitsgemeinschaft fiir Weltmission hat am 4. 4. 1968
ein Rundschreiben an alle Landeskirchen und Mis-
sionsgesellschaften gerichtet. In diesem Schreiben
tragt er den Plan einer Gesamtaktion im Bereich
der EKD vor, die Information, Fiirbitte und Opfer
fiir Weltmission umfassen soll. Landeskirche und
Missionsgesellschaften werden gefragt, ob sie eine
solche Aktion fiir sinnvoll halten, und sollen sich
gegebenenfalls zu einer Reihe praktischer Fragen
zu deren Vorbereitung und Durchfiihrung duBern.

Inzwischen haben alle Missionsgesellschaften dem
Vorhaben zugestimmt. Im Blick auf manche prakti-
schen Fragen ist diese vorbehaltlose Zustimmung
der Missionsgesellschaften auch die notwendige
Voraussetzung zur Realisierung eines solchen Vor-
habens. Von den Landeskirchen haben bisher neun
geantwortet. Von ihnen stimmten acht dem Gesamt-
vorhaben zu, die neunte ist ebenfalls einverstanden,
lehnt jedoch eine bei der Aktion mit vorgesehene
Sammlung fiir die Weltmission ab.

Der HauptausschuB hat den Fragebogen durch-
beraten; ich gehe nun den einzelnen Punkten ent-
lang:

Zu 1.: Wir stimmen dem Grundgedanken nicht
nur zu, sondern erhoffen uns, daB wir durch seine
Verwirklichung einen beachtlichen Schritt vorwdrts
kommen in dem Bemiihen, den im Gkumenischen
Rahmen festzustellenden Riickstand gerade der deut-
schen evangelischen Christenheit im Blick auf die
Wahrnehmung der weltmissionarischen Aufgaben
etwas aufzuholen. Wir sind uns dabei bewuBt, dafl
die Vorbereitung einer solchen GroBSaktion auch die
Bereitschaft zur Vorausinvestition nicht unerheb-
licher finanzieller Mittel erfordert. Unsere Zustim-
mung schlieBt also ein, daB unsere Landeskirche
nach unserer Meinung bereit sein muB, sich dann
im notwendigen Umfange auch daran zu beteiligen.

Zu 2.: Selbstverstdndlich soll die Vorbereitung
den genannten Stellen iibertragen werden. Sie sehen
»Evangelische Arbeitsgemeinschaft fiir Weltmission
in Zusammenarbeit mit dem Deutschen Evangeli-
schen Missionsrat und mit den regionalen Arbeits-
gemeinschaften fiir Weltmission”. (Das wére also
unsere Siidwestdeutsche Arbeitsgemeinschaft.) Nur
durch Zusammenarbeit fiir den Gesamtbereich der
EKD kann das MaB an Rationalisierung der Ko-
ordination bei der Planung, bei der Erarbeitung des
Materials usw. erreicht werden, ohne das ein spiir-
barer Fortschritt nicht moglich ist. Eine solche Ter-
minabstimmung ist beispielsweise bereits unum-
géngliche Voraussetzung dafiir, daB die Massen-




86 Zweite Sitzung

kommunikationsmittel bei der o6ffentlichen Informa-
tion und Werbung mit herangezogen werden kénnen.

Zu 3.: Zur Frage des Termins.

In unserer Landeskirche wird im Augenblick der
herkémmliche Missionssonntag am ersten Sonntag
nach Epiphanias in seiner Bedeutung zunehmend
durch den ersten Sonntag nach Trinitatis mit dem
Landesmissionsfest zuriickgedrangt. Veranstaltungen
wie Bezirksmissionsfeste sind freilich schon aus Wit-
terungsgriinden auch bisher kaum im Januar ge-
halten worden; sie lagen meist im Frithsommer, oft
am Himmelfahrtstag selbst.

Im Gesprich sind nun als Termin fiir die Gesamt-
aktion folgende Maéglichkeiten: :

Zeit nach Epiphanias,

Passionszeit,

Zeit zwischen Rogate und Trinitatis,
wobei dieser dritte Termin zwischen Rogate und
Trinitatis in den Landeskirchen, die sich bisher ge-
duBert haben, die relativ meiste Zustimmung ge-
funden hat. Wir machen jedoch darauf aufmerksam,
daB sich die Exaudi-Woche geméB der Empfehlung
der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in
Deutschland zunehmend als die dkumenische Ge-
betswoche durchsetzt und so eine unliebsame Kol-
lision von Terminen heraufbeschworen wiirde, wenn
man diese Zeit nimmt. Wir halten demnach, da wir
auch meinen, die Zeit nach Epiphanias und die Pas-
sionszeit sei noch weniger geeignet, einen der ersten
Sonntage nach Trinitatis fiir den besten Termin,
nicht nur, weil es bei uns im Augenblick schon so
ist.

Zu 4.: Wann man damit anfangt.

Wir sind einverstanden, daB die Aktion erstmals
1970 durchgefiihrt wird, Das wiirde zundchst be-
deuten, daB das Landesmissionsfest auf den noch
festzusetzenden Termin dieser Gesamtaktion ver-
legt wird und der erste Sonntag nach Epiphanias
endgiiltig seines Charakters als herkémmlich soge-
nannter Missionssonntag entkleidet werden miiBte.
Im weiteren erhebt sich dann die Frage, wie das
Vorhaben nun in den verschiedenen Dekanaten, ja
in jeder einzelnen Ortsgemeinde aufgenommen wer-
den kann und soll. Ich zéhle einige Schwierigkeiten
auf:

Wie soll es in einem Dekanat gehandhabt wer-
den, wenn dort im gleichen Jahr, woméglich in zeit-
licher Nédhe, eine Veranstaltung wie das Landesfest
des Gustav-Adolf-Werkes oder des Evangelischen
Bundes vorbereitet und durchgefiihrt werden soll?

Oder: Ist es beispielsweise im Blick auf die Refe-
renten iiberhaupt méglich, in einer und der gleichen
Woche alliiberall Veranstaltungen in der gebotenen
Qualitédt durchzufiihren? Was geschieht in den iibri-
gen 51 Wochen des Jahres auf dem Gebiet der Welt-
mission?

Oder: Wie soll es ein Dekan iiberhaupt schaffen,
kiinftig jedes Jahr eine solche GroBaktion in seinem
Bezirk durchzufiihren?

Hierauf wurde geantwortet:

Es muB ja nicht unbedingt iiberall sofort eine
Bezirksveranstaltung neu ins Auge gefaBt werden,
wo noch keine solche in Ubung gewesen ist. Was in

jedem Fall mdglich ist, ist dies: daB in jeder Ge-
meinde der Ortspfarrer an diesem Sonntag und der
folgenden Woche Gottesdienst und Gemeindearbeit
unter das Thema der Weltmission stellt, wie er das
im allgemeinen auch beim herkémmlichen Missions-
sonntag ja schon gemacht haben sollte. Durch we-
sentliche Verbesserung des Vorbereitungs- und
Werbematerials und die Einschaltung der Massen-
kommunikationsmittel wird ihm im Gegenteil diese
Aufgabe ja kiinftig wesentlich erleichtert werden,

Eine jdhrliche Bezirksveranstaltung sollte sich
freilich in den néchsten Jahren tatsdchlich iiberall
einbiirgern. Auf der Hand liegt, daB deren Planung
und Vorbereitung nicht der Dekan leisten kann;
diese Aufgabe muB einem Bezirksarbeitskreis {iber-
tragen werden, in den etwa der Bezirksvertreter
der AuBeren Mission, der Bezirksbeauftragte fiir
okumenische Fragen, einige Bezirkssynodale sowie
weitere sachkundige und mit dem Gegenstand inner-
lich befaite Gemeindeglieder berufen werden
kénnten.

Za 5.
Kirche.

Eine solche ist unseres Erachtens nur im Blick auf
die Gleichzeitigkeit paralleler Aktionen in beiden
Kirchen anzustreben, vor allem eben im Hinblick
auf die Massenkommunikationsmittel, deren Aus-
schaltung das voraussetzt. Gemeinsame Aktionen in
den Ortsgemeinden halten wir noch nicht fiir még-
lich und angebracht.

Zu 6.: Die Frage der Sammlung.

Im Rahmen einer solchen Woche von den Gemein-
den im Gottesdienst und bei Gemeindeveranstaltun-
gen ein besonderes Opfer fiir die Weltmission zu
erbitten, halten wir durchaus fiir angebracht; die
Einfliihrung einer neuen zusétzlichen Haussamm-
lung fiir die Weltmission wird jedoch einmiitig ab-
gelehnt. Die maBgebenden Gesichtspunkte fiir diese
Stellungnahme wurden seinerzeit bei der Frage der
Beibehaltung der Sammlung fiir das Evangelische
Hilfswerk schon genannt und ausreichend erértert.

Zu 7.: Jetzt geht es um die Verteilung der Opfer-
eingdnge, 7., 8. und 9. Ein Teil des Opferertrages
soll der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft fiir
Weltmission fiir libergreifende funktionale Missions-
aufgaben anvertraut werden, wie hier unter a) ins
Auge gefaBt ist; kleine finanziell notleidende Mis-
sionsgeselschaften sollen jedoch daraus nicht unter-
stiitzt werden — die Frage unter b). Es ist bereits
iiberfdllig, daB solche Gesellschaften sich unter-
einander zusammenschlieBen oder zu den Landes-
kirchen, mit denen sie bisher den relativ néchsten
Kontakt hatten, in ein engeres Verhiltnis eintreten.
Eine neu beginnende finanzielle Unterstiitzung sol-
cher Gesellschaften wiirde eine notwendige Ent-
wicklung nur verzdgern.

Zu 8.: Der verbleibende Anteil, wie es mit dem
gehalten werden soll. Er soll unserer Meinung nach
nicht den Missionsgesellschaften schematisch nach
einem auszuhandelnden Schliissel zugeteilt werden,
sondern iiber die regionalen Arbeitsgemeinschaften
sollen bestimmte Aufgaben iiberlegt und dann be-
schlossen werden und das Opfer auch dafiir gegeben,

Zusammenarbeit mit der Katholischen




Zweite Sitzung 87

Aufgaben, die den Gemeinden bereits wéhrend der
Aktion bekanntzugeben sind. Damit im Zusammen-
hang gleich

Zu 9.: die Frage, ob jede Gemeinde 25% des Auf-
kommens Zwecken zufiihren kann, die sie selber im
Sinne hat, Wir halten es hier wie {iberhaupt nicht fiir
gut, Opferertrage teilweise einem Zweck zuzufiihren,
der nicht bei Ansage des Opfers mit angesagt wor-
den ist. Opferertridge sollen grundsitzlich ohne je-
den Abzug dem Zweck zugutekommen, der den
Gemeindegliedern bei Ansage des Opfers auch ge-
nannt worden ist. Das ist die gleiche Frage wie bei
Kollekte und Kirchenopfer und deren gemeinsamen
Erhebung. Wenn eine Gemeinde also willig ist, fiir
spezielle Missionsprojekte zusatzlich Opfer aufzu-
bringen, soll sie das in den iibrigen 51 Wochen bei
anderer Gelegenheit tun.

Die Frage 10.: ,Sind Sie der Meinung, daf die
Kirchenleitung auch dadurch usw. ihren Auftrag
wahrnehmen sollte?” Das ist eine Frage offenbar
padagogischer Funktion.

Der HauptausschuB schldgt der Synode folgenden
BeschluB vor:

Die Landessynode stimmt dem Grundgedanken
der Aktion und der ihr zugrunde liegenden
Situationsanalyse in den wesentlichen Ziigen
zu, ohne sich mit allen Einzelheiten der vorge-
legten Konzeption zu identifizieren; insbeson-
dere vermag sie dem Vorschlag einer zusitz-
lichen jéhrlichen Sammlung fiir die Weltmission
ihre Zustimmung nicht zu geben. Sie bittet den
Evangelischen Oberkirchenrat, im Falle des
Zustandekommens der Aktion alle MaBnahmen
zu ihrer Vorbereitung und Durchfithrung im
Bereich unserer Landeskirche zu treffen und
dabei im einzelnen gemdB den eben vorgetra-
genen Stellungnahmen zu verfahren. (Beifalll)

Préasident Dr. Angelberger: Danke schon! Wiinscht
jemand das Wort? — Das ist nicht der Fall, so daB
ich den Vorschlag des Hauptausschusses zur Ab-
stimmung stellen kann. Wer ist mit dem Vorschlag
des Hauptausschusses nicht einverstanden? —
Wer enthdlt sich? — Somit wére der Vorschlag ein-
stimmig angenommen.

VL

Wir haben nun unsere Tagesordnung erledigt mit
Ausnahme des Punktes ,Verschiedenes. Es liegt
keine Wortmeldung vor, so daB ich zum SchluB
kommen darf.

Meine sehr geehrten Damen und Herren, liebe
Schwestern und Briider! Wir stehen am Ende unserer
diesjdhrigen Herbsttagung. Beim AbschiuB dieser
Arbeitstagung bewegt es uns alle, und wir danken
Gott dafiir, daB uns hier im Verlauf dieser Synodal-
tagung dieses briiderliche Zusammensein und diese

Art des Miteinander-Redens und des Aufeinander-
Horens geschenkt worden ist. Es ist fiir uns alle
ein iliberaus groBes Geschenk, das uns zuteil ge-
worden ist. Unseren Dank konnen wir kaum in
Worte fassen. Teilweise haben wir es heute schon
getan durch die Annahme und die gleichzeitige Aus-
gestaltung des Antrages unseres Synodalen Holl-
stein und andere und gleichzeitig auch durch unser
abschlieBendes Wort an unsere Gemeinden draufBien,
die wir auch an der uns beschenkten groBen und
schonen Gabe teilhaben lassen wollen.

Wenn ich den Dank, der uns erfiillt, in Worte
fasse, mochte ich mich in erster Linie an unsere
Herren Referenten der zuriickliegenden Tage wen-
den. Sie alle, jeder in seiner Art und auf seinem
Gebiet, haben — das darf man ruhig sagen — groB-
artige Leistungen vollbracht, fiir die wir von gan-
zem Herzen dankbar sind, sowohl was den ge-
botenen Vorirag selbst wie auch die Vorbereitung
der Gruppenarbeit und die Beteiligung an der Aus-
sprache selbst betrifft. Thnen allen auch heute noch-
mals herzlichen Dank. Meinen besonderen Dank
mdochte ich unserem vorbereitenden Ausschub sagen,
vor allen Dingen den Herren Gorenflos und Dr.
Eisinger; letzterer mubte leider infolge Erkrankung
wegfahren. (Allgemeiner Beifalll)

Sie haben sich groBe Miihe gegeben bei der Ge-
samtplanung, bei der Vorbereitung der Themen und
bei der Gewinnung der Herren Referenten. Zu Dank
sind wir auch den Sprechern der Arbeitsgruppen
und d e m AuschuB verpflichtet, der sich um die ab-
schlieBende Formulierung und das Wort an die Ge-
meinden sehr eingehend eingesetzt hat. Auch hier
mochte ich Sie, Herr Gorenflos, nochmals besonders
bei der Danksagung herausstellen. (Beifalll)

Dank auch Ihnen allen, liebe Schwestern und
Briider, fiir Ihre gute Beteiligung und jederzeitige
Bereitschaft. Innigen Dank auch allen unseren treuen
Helfern, hier im Plenum, driiben im Biiro und hinter
uns im technischen Raum. (Beifalll)

In bewihrter Weise haben uns wieder unsere
lieben Schwestern des Hauses mit ihren unermiid-
lichen Mitarbeiterinnen umsorgt und versorgt. (Bei-
falll) Wir durften uns wieder wohl fiihlen, und da-
durch ist die Arbeit der Synode im AuBeren sicher-
lich erleichtert worden. Auch ihnen allen unser all-
herzlichster Dank. (Beifalll)

AnschlieBend sei Thnen allen aufrichtig gedankt
fiir IThre Dienste in diesen Tagen mit dem innigen
Wunsch: gute Heimfahrt und alles Gute. (Allge-
meiner Beifalll)

Landesbischof Dr. Heidland spricht das
SchluBgebet.

Ich schlieBe die zweite Plenarsitzung unserer
6. Tagung.

— Ende 12.30 Uhr —




89

Moderne Theologie und Gemeinde

Vortrdge anldfilich der Themenstellung der Landessynode

Proressor D. Hans WALTER WOLFF

Beispiele wissenschaftlicher Bibelerklirung,
vorgelegt zu Amos 3

Hohe Synode, liebe Schwestern und Briider!*)

Es ist gut, dafl wir in dieser Woche mit dem 119. Psalm
unter der Bitte stehen: ,Offne mir die Augen, dafl ich sehe
die Wunder Deiner Weisung®. Nur unter solcher Bitte kén-
nen wir ein rechtes Verstehen eines jeden Textes der Heili-
gen Schrift erwarten, zugleich in der Freude, die in dem
gleichen 119. Psalm ausgesprochen wird: ,Ich freue mich
iiber dein Wort wie einer, der eine grofle Beute kriegt®.
Es sieht zuweilen so aus, als sei im Umgang mit der Hei-
ligen Schrift die Ausbeute sehr klein und sehr mager ge-
worden. Daran zeigt sich, daf einiges unter uns nicht in
Ordnung ist. Wenn wir uns Kapiteln der Bibel zuwenden,
die nicht zu den gelidufigen Texten gehoren, dann sollen
sie uns helfen, die Grofle der Beute, die uns iibergeben
wird, deutlicher zu erkennen.

VORBEMERKUNGEN

In den erstarrten Fronten zwischen Kreisen der sog. Be-
kenntnisbewegung ,Kein anderes Evangelium® einerseits
und Kreisen der sog. modernen Theologie andererseits
wird zu oft pauschal #ber die Bibel geredet. Wir haben
nur dann Hoffnung auf ein gegenseitiges Verstehen und
eine gemeinsame Zukunft, wenn alle Beteiligten sich mit-
einander wunter die Bibel stellen. Nur so werden wir den
Dienst mit dem Evangelium fiir die Welt ausrichten kon-
nen. Wenn ich eines Ihrer Tagung an diesem Kurort als
theologisch-gymnastische Ubung wiinschen mochte, dann
dieses, dafl alle Erstarrung einer neuen Beweglichkeit
weicht, die nicht mehr #ber die Schrift diskutiert, sondern
sich unter die einzelnen Texte stellt.

Denn das ist der Sinn der Bibelkritik, so wie ich sie allein

*) Das Manuskript wurde auf Grund von Tonbandnach-
schriften der freigehaltenen Referate angefertigt.

verstehen kann, dafl die modernen Autoritiiten als Hilfen
eingeschaltet werden, aber nicht als Besserwisser vor-
geschaltet werden. Die Gefahr, daf wir moderne Autori-
titen als Besserwisser vorschalten, besteht auf allen Seiten.
Darin sollten wir uns mehr und mehr einigen, daf wir
alles das, was uns heute als Erkenntnishilfe gegeben wird,
als Hilfe zum Erkennen dessen nutzen, was das Bibelwort
selbst urspriinglich sagt. Bibelkritik heifit vor allem: Kri-
tik unserer eigenen vorgefafiten Meinung.

Die Schrift sagt, was wir nicht zuvor wissen oder wiin-
schen. Junge Atheisten wenden sich mit einer neuen Auf-
merksamkeit der Bibel zu. Es ist bekannt geworden, dafl
einer der jungen tschechischen Philosophen, Vitezslav Gar-
davsky, im letzten Jahr in einer der fiihrenden tschechi-
schen Literaturzeitschriften eine Aufsatzreihe publizierte:
»Gott ist nicht ganz tot*. Wihrend Amerika in der theo-
logisch-literarischen Produktion von der Gott-ist-tot-
Theologie iiberrollt wird, taucht hier inmitten einer athe-
istischen Welt ein solcher Satz auf. Es ist schon bewegend
zu sehen, mit welcher Spannung ein moderner Atheist an
das Alte und an das Neue Testament herangeht, wie er
iiber Jakob und wie er iiber Jesus schreibt. Ich zitiere nur
einen Satz: ,Uber die Bibel schreiben, ich gestehe, dafl ich
Angst habe® (S. 31). ,Dieses Buch wird schwerlich jemals
ganz in Vergessenheit geraten. Die Menschen werden auch
kaum jemals ihm gegeniiber vollig gleichgiiltig werden*
(S. 33). ,Es fesselt .. ..“ Zu all dem, was diesen Tschechen
in der Bibel fesselt, gehtrt besonders das ,Pathos der
Prophetie® (S. 31).

Die Kirche wird fiir das Gesprich nach allen Seiten neu mit
den Ohren der ganzen Menschheit, gerade auch der athe-
istischen Menschheit hren miissen, horen diirfen, hoffent-
lich héren kénnen — fiir die Menschheit. Soviel vorweg.
Im einzelnen habe ich nun Rechenschaft abzulegen, wie wir
heute die Bibel wissenschaftlich zu verstehen suchen, erkli-
ren und auslegen. Mir ist wohl bewuflt, wieviel Mifi-
trauen unserer Arbeit an den Universititen entgegen-
schligt. Mir steht auch vor Augen, wie begriindet solches
Miftrauen weithin ist. Eben deshalb ist ein solcher Re-
chenschaftsbericht vor einer Synode, die sich als Leitung
der Gemeinden verantwortlich weifl und auch fiir den
Pfarrernachwuchs verantwortlich ist, ein verstindliches
und dringendes Erfordernis. Ich méchte Ihnen im Grunde
nichts anderes darlegen als das, was wir mit unseren Stu-
denten, mit Ihren kiinftigen Pfarrern treiben. Darum neh-
men wir einen Text vor wie in einem alttestamentlichen




90

Seminar oder einer Vorlesung und gehen eine Reihe von
Arbeitsgingen durch, von denen wir meinen, daf sie un-
entbehrlich sind, um den Text in seinem urspriinglichen
Sinn und in seiner bleibenden Bedeutung recht zu verste-
hen.

1. UBERSETZUNG

Ich werde zuniichst den Text iibersetzen. Sie vergleichen
dazu, bitte, Ihren Luthertext. Es ist schén, wenn Sie den
revidierten Text haben, aber auch interessant, wenn Sie
den alten, nicht revidierten Luthertext vergleichen kin-
nen — oder andere moderne Ubersetzungen. Einige Theo-
logen werden ihre hebriische Bibel dabei haben. Ich
mochte jedoch grundsitzlich darauf verzichten, mich
fremdsprachlicher Ausdriicke zu bedienen.

Wir schlagen Amos 3 auf.

»Hort dieses Wort, das der Herr gegen euch geredet hat,
ihr IsraelsShne (gegen die ganze Sippe, die ich aus Agyp-
tenland herausgefiihrt habe; es lautet):
Nur euch hab ich ersehn

aus allen Sippen derErde.
Drum ahnde ich an euch

alle eure Vergehen.

Gehen auch zwei miteinander,
wenn sie sich nicht begegnet?
Briillt der Léwe im Dickicht,
und er hat keine Beute?
Erhebt der Leu seine Stimme,
wenn er nicht etwas fing?
Fillt ein Vogel zur Erde,
wenn das Wurfholz ihn nicht traf?
Springt das Klappnetz auf vom Boden,
wenn es nicht wirklich fingt?
Oder stofft man ins Horn in der Stadt,
und die Leute schrecken nicht auf?
Oder trifft ein Ungliick die Stadt,
und der Herr war nicht am Werk?
(Denn nicht wirkt der Herr Herr irgendetwas, ohne dafl
er seinen Plan seinen Knechten den Propheten, zuvor
enthiillt.)
Hat der Lowe gebriillt,
wer fiirchtet sich nicht?
Hat der Herr geredet,
wer verkiindet dann nicht?
(Achten Sie schon beim Horen darauf, wie sich stilistisch
einzelne Stellen voneinander abheben. Rhythmische Fra-
gen wurden in Vers 7 plétzlich durch einen prosaischen
Satz unterbrochen. Merken Sie, wie jetzt im Ubergang zu
Vers 9 wieder ein neuer Tenor anhebt?)
Gebt’s kund iiber den Wohnburgen zu Asdod,
tiber den Wohnburgen im Lande Agypten!
Sprecht: Sammelt euch auf Samariens Berg!
Seht den maflosen Terror in seiner Mitte
und die Unterdriickten darin!
Sie verstehen nicht, das Rechte zu tun,
die Gewalttat und Bedriickung in ihren Wohnburgen
hiufen.
Darum hat so der Herr gesprochen:
Ein Feind wird das Land umzingeln,
er reiflt deine Macht herunter,
und deine Wohnburgen werden gepliindert.

So hat der Herr gesprochen:

Wie der Hirt herausreifit aus dem Maul des Lowen
zwei Wadenbeine oder einen Ohrzipfel,

so werden die Israelséhne herausgerissen,
die in Samaria sitzen, am Fuflende der Couch
und am Kopfstiick der Liege.

Hort und bestellt Zeugen gegen Jakobs Haus!
Ja, am Tage, da ich Israels Frevel an ihm ahnde,
da werden die Horner des Altars abgehauen und fallen
[zur Erde.
Ich zerschlage das Winterhaus samt dem Sommerhaus.
Die Elfenbeinhiuser verschwinden,
die zahlreichen Bauten verfallen,
spricht der Herr.”

Beim Horen und Lesen werden hoffentlich schon manche
Fragen iiber kleine Auslassungen oder bei befremdenden
Ubersetzungsstiicken aufgebrochen sein. Lassen Sie mich
anfangs nur zwei Bemerkungen dazu machen. Groff ist
schon die Aufgabe der Ubersetzung; sie kann nie aufhs-
ren, wenn anders jede Generation ihre eigene Sprache
spricht. Sie wissen, wie Ihre Schiiler in den Schulen, wie
Thre Kinder zu Hause Jargonausdriicke mitbringen, die
Thnen fremd sind. So ist unsere Sprache im ganzen stin-
dig in Bewegung. Darum brauchen wir nicht nur alle Ge-
nerationen einmal einen revidierten Luthertext, sondern
unsere Theologen sollen es verstehen, vom Grundrtext aus
und im Sinne des urspriinglichen Zeugen genau in die
Sprache der gegenwirtigen Generation hineinzusagen, was
hier gesagt werden mufl. Ich wihle zwei kleine Beispiele
fiir das Problem der Ubersetzung aus.

Soweit Sie den alten Luthertext haben, haben Sie bei
Vers 5a das Wort ,Vogler® gefunden. ,Fillt ein Vogel
zur Erde, wenn kein Vogler da ist?“ sagt der alte Luther-
text. Welcher Mensch heute versteht noch, was mit dem
Wort ,Vogler® gemeint ist? Ein , Vogelsteller® ist viel-
leicht noch vertraut. Im revidierten Luthertext finden Sie:
»Fillt ein Vogel zur Erde, wenn kein Fangnetz da ist?“
Das ist insofern richtig, als das hebriische Wort im Ur-
text sicher ein ganz bestimmtes Fanggerit bezeichnet, und
zwar ein anderes als das, was in der zweiten Vershilfte
erwihnt wird. Sie lautet im revidierten Luthertext:
»Springt eine Falle auf von der Erde, sie habe denn etwas
gefangen?“ Da wird ein zweites Fanggerit genannt. Es ist
deutlich — da es beim Fang von der Erde aufspringt —
ein Klappnetz. Dagegen trifft das erste offenbar den Vo-
gel im Fluge; denn es heifit ja: ,Fillt ein Vogel zur Erde,
wenn kein Fanggerit da ist.“ Der revidierte Luthertext
sagt noch ,Fangnetz“. Doch ist diese Ubersetzung wohl
niche die letzegiiltige. Zur besseren Deutung gibt es man-
cherlei Hilfen. An erster Stelle steht die sprachliche Wort-
deutung. Dann aber bietet uns z.B. die archiologische
Forschung Erklirungsmdglichkeiten aus dem Alten Orient
an. Wir haben das Gliidk, besonders von den Assyrern Ab-
bildungen gefunden zu haben, die uns Jagdszenen dar-
stellen. Sie lassen erkennen, welche Geriite in der Zeit des
Amos iiblich gewesen sind. Darstellungen von Vogelfang
und Hasenjagd zeigen neben dem Fangnetz, das als Falle
auf der Erde aufgestellt wird, auch ein Wurfholz, dem
Bumerang dhnlich. Nun liegt es ganz nahe, fiir das he-
briische Wort Mokesch im Verse 5a an ein solches Wurf-
holz zu denken. Wenn mit dem Wurfholz nach dem Vogel
geworfen wird, ist verstindlich, dafl der Vogel zur Erde




fillt. So nehmen wir zur Erforschung der Wortbedeutung
altorientalisches Bildmaterial zu Hilfe, um Texte heute
recht zu verstehen. Unser fragliches Wort bekommt spiiter
auch eine allgemeinere, verschlissene Bedeutung; es bezeich-
net Fanggerite schlechthin., Aber hier mufl die spezielle
Bedeutung Wurfholz des Satzzusammenhanges wegen als
die urspriingliche angenommen werden. Darum habe ich
tibersetzt: ,Fillt ein Vogel zur Erde, wenn das Wurfholz
ihn nicht traf?“ Bitte, drgern Sie sich nicht, dafl der revi-
dierte Text schon wieder verbessert wird. Es gehort zu den
Freuden, daf wir zur Erkenntnis des Wortes auch in solch
kleinen Dingen zu neuen Entdeckungen fortschreiten diir-
fen.

Ein zweites Wort stelle ich als Beispiel zum Ubersetzungs-
problem heraus. Es steht im 7. Vers. Der revidierte Luther-
text iibersetzt: ,Gott der Herr tut nichts, er offenbare denn
seinen Ratschluf den Propheten, seinen Knechten®. Der
dltere Luthertext hat statt Ratschlufl ,Geheimnis® {iber-
setzt. ,Offenbaren® steht im #lteren und neueren Luther-
text. Ich habe iibersetzt: ,Nicht wirkt der Herr irgend-
etwas, ohne daf er seinen Plan seinen Knechten, den Pro-
pheten, enthiillt®. In der Kirche, in der Gemeinde, im Ge-
sprich mit der Welt sollten wir nicht immer die iiberlie-
ferten Vokabeln brauchen, zu denen das Wort ,offenba-
ren® gehort. Dieses Wort ist so festgelegt im kirchlich-
theologischen Sprachgebrauch und zugleich unserer Ge-
genwartssprache so fremd, dafl unsere Zeitgenossen es
kaum aufnehmen konnen. Sie meinen, es wire da etwas
ausgesagt, was sonst in der Welt nicht vorkommt, wihrend
das hebriische Wort, das hier fiir Offenbarung steht, von
den Leuten im alten Israel auch auf dem Markt gebraucht
und bei ihren sonstigen Gesprichen benutzt wurde. Es
heiflt einfach: ,aufdecken®, ,enthiillen®, ,offenlegen®.
Ahnliches gilt fiir das Wort Geheimnis, das im neueren
Luthertext mit ,,Ratschluf“ iibersetzt ist. Die ganze Wen-
dung, die jetzt iibersetzt ist ,Ratschlufl offenbaren® oder
vorher ,,Geheimnis offenbaren®, kommt oft in den Sprii-
chen Salomos vor. Da ist z. B. in Spriiche 11, 13 die
Rede von einem Verleumder, der Geheimnisse ausplau-

dert:
»Ein Verleumder verrit, was er heimlich weiff;

aber wer getreuen Herzens ist, verbirgt es®.

»Geheimnisse ausplaudern®, das kann also der Ausdruck
meinen, der in unserem Vers 7 steht. In den Spriichen ist
es eine schlechte Eigenschaft von Menschen, ,Geheimnisse
auszuplaudern®. Aber gerade ein solch gingiges und all-
gemein verstindliches Wort wird benutzt, um das zu er-
kliren, was zwischen Gott und der Welt durch die Pro-
pheten geschieht.

Wir miissen uns iiber das Wort ,Ratschluf“ oder ,Ge-
heimnis“ noch etwas genauer verstindigen. Denn dieses
Wort bezeichnet urspriinglich einen ,Kreis“. Sod heifit es
hebrdisch; es meint eine Runde, in der man etwa am
Feierabend im Tor der altisraelischen Stidte zusammen-
sitzt und wo die Altesten der Stadt Erlebnisse austau-
schen, aber auch wichtige Entscheidungen beraten. So ist
im Psalm 55, 15 von dem Gliick die Rede, das man
hat, wenn man im vertrauten Kreis miteinander sprechen
kann. Die Runde kann zu einer offiziellen Ratsversamm-
lung werden. Der Kreis der Altesten im Tor der israeli-
schen Stidte hatte auch Gerichtsverfahren durchzufiihren,
Schlichtungsaufgaben vorzunehmen und Entscheidungen
fiir das Ganze der Stadt zu beraten und zu beschlieffen. Im

91

dhnlichen Sinne wird nun auch von dem Gott Israels in
Jeremia 23, 18 und 22 gesagt, dafl er in einem solchen
Kreis der Beratung lebt. In der Berufungserzihlung des
Propheten Jesaja ist der Gott Israels umgeben von einem
Kreis von Seraphen, von einer Dienerschaft, die ihm das
Dreimalheilig entgegenjubelt, die aber auch zur Verfiigung
steht, um seine Befehle auszurichten, etwa um die Lippen
des Propheten mit der Glithkohle zu beriihren und zu ent-
stindigen. In diesem Kreis wirft der Gott Israels auch die
Frage auf: ,Wer will fiir uns gehen, wen soll ich senden?*
Er berit mit seiner Umgebung. In 1. K6n. 22 haben wir eine
dhnliche Erzihlung vom Propheten Micha ben Jimla. Auch
er ist hineingenommen in eine Runde der Beratung bei
Gott. Jer. 23,22 heiflt es von den falschen Propheten:
»Wenn sie in meinem Rat, d. h. in meiner Ratsversamm-
lung, gestanden hdtten, dann hitten sie meine Worte mei-
nem Volk gepredigt®. Genau dieses Wort von der Rats-
versammlung, vom Beraterkreis, von der Runde, in der
man auf das Wort Gottes hért und in der das Wort Got-
tes besprochen wird und in der dann iiberlegt wird, wer es
ausrichten soll, das Wort fiir diesen Kreis haben wir an
unserer Stelle: ,er enthiille denn seinen Ratschlu3®. Doch
hat sich nun seine Bedeutung weiter entwickelt. Es bezeich-
net nicht mehr den beratenden Kreis, sondern das Ergeb-
nis der Beratung, also den Plan, den Entschluf}, der gefafit
worden ist. Nur das bedeutet das Wort noch an unserer
Stelle, wie der Satzzusammenhang zeigt. Ich schlage dem-
nach vor, statt ,er offenbare sein Geheimnis* (alter
Luthertext) oder auch ,er offenbare seinen Ratschluf®
heute verstindlicher zu sagen: ,er legt seinen Entschlufl
offen dar®. Das tut er durch die Propheten, seine Knechte.
So soll sich der Theologe bei jedem einzelnen Wort miihen,
seinen Zeitgenossen schon sprachlich so nahe wie nur még-
lich zu kommen, um den urspriinglichen Aussagewillen des
Textes klar verstindlich zu machen.

I1. TEXTKRITIK

Nun komme ich zu einer Reihe von Arbeitsgingen, die
der Ausleger, wenn er sorgfiltig arbeiten will, wahrneh-
men mufl. Einer der ersten heiflt Textkritik. Ich mochte
von vornherein vor einem Schema der Auslegung warnen,
das man gesetzlich handhaben kénnte. Ich nenne nur Bei-
spiele fiir Aufgaben, vor die sich jeder Ausleger gestellt
sieht. Schon das, was ich vorweg als Ubersetzung geboten
habe, ist im Grunde das Ergebnis aller weiteren auslegen-
den Uberlegungen. Eine gute Ubersetzung kann man
eigentlich erst am Schluff der Auslegungsarbeit liefern, —
erst dann, wenn man wirklich alles, was der Text an Fra-
gen aufwirft, moglichst gut beantwortet hat. Unsere Bei-
spiele zeigten es. So greifen alle Arbeitsginge der Aus-
legung ineinander. Nur zur methodischen Klirung fiihren
wir einige wichtige nebeneinander vor, werden aber dabei
notwendig das Ubergreifen bemerken.

Auch zur Textkritik greife ich, wie jeweils bei allen fol-
genden methodischen Schritten, zwei Beispiele heraus. Sie
stehen in Vers 5 und 9. Bei Vers 5 hat Sie meine Uber-
setzung vielleicht iiberrascht, wenn Sie mit dem alten
Luthertext verglichen haben. Dort heifit es nimlich etwas
ausfithrlicher: , Fillt auch ein Vogel in den Strick auf der
Erde, da kein Vogler ist?“ Nun, den Vogler haben wir
schon in ein Wurfholz verwandelt und haben hoffentlich
zu recht erkannnt, dafl es sich im Urtext um ein Fanggerit
in der Form eines Bumerang handelt. Jetzt geht es um




92

die erste Hilfte: ,Fillt auch ein Vogel in den Strick auf
der Erde .. .* Schon der revidierte Luthertext lautet kiir-
zer: ,Fillt etwa ein Vogel zur Erde ...“ Warum? Der
iiberlieferte hebriische Text hat aber neben diesem ,Fillt
auch ein Vogel zur Erde* noch ein anderes Wortchen ste-
hen, nimlich dasselbe, was dann in der zweiten Hilfte
des Verses mit ,Falle® iibersetzt ist. Dieses Wort steht in
der ersten Vershilfte im iiberlieferten Text noch einmal.
Wie ist es nun mit dem Wortlaut der Heiligen Schrift?

Manche werden nervds und denken an dieser Stelle: es soll
doch kein Tiittel und kein i-Punkt hinfallen; wie kann
man auch nur ein Wort auslassen und iibergehen? An einem
solchen inhaltlich verhiltnismifig belanglosen Beispiel will
ich Thnen deutlich machen, dafl es notwendig ist, Text-
kritik zu {iben. Warum? Der hebriische Bibeltext, wie er
in unseren wissenschaftlichen Bibelausgaben gedrucke ist,
gibt einen Kodex wieder, der handschriftlich aus dem An-
fang des 10. Jahrhunderts nach Christus stammt. Wir ha-
ben aber Belege dafiir, daf dieser im 10. Jahrhundert nach
Christus geschriebene Text fast auf den Buchstaben genau
dem Text entspricht, wie er im 3. und 2. Jahrhundert vor
Christus iiberliefert ist. Sie haben von den Funden von
Qumran in den Hohlen am Toten Meer gehdrt. Dort ist
eine ganze Reihe von alttestamentlichen Texten entdeckt
worden, die im zweiten Jahrhundert vor Christus geschrie-
ben worden sind. Sie stimmen weithin bis auf den einzel-
nen Buchstaben mit den Handschriften aus dem Mittel-
alter iiberein. Wir sehen bei der Uberlieferung des Alten
wie des Neuen Testaments ein hohes Maf an Sorgfalt an-
gewendet.

Am Rande der hebriischen Texte finden sich interessante
kleine Zeichen, sogenannte masoretische Zeichen. Bei sel-
tenen Wortern ist ein kleiner Kreis iiber das Wort gesetzt;
dazu ist am Rande beispielsweise notiert: Dieses Wort
kommt so nur noch einmal vor oder noch zweimal oder
noch dreimal. Damit wird bei seltenen Wortern dem Ab-
schreiber gesagt: Verwundere dich nicht, dafl dies Wort
hier so geschrieben wird. Es ist singuldr oder selten, aber
es mufl genau so weiteriiberliefert werden. Damit sind
genaue Warnungen fiir die exakte Abschrift im Bibeltext
selbst notiert. Am Ende der einzelnen Schriften des Alten
Testaments haben wir Notizen, die die Anzahl der Verse
genau angeben. So finden wir am Schlufl des Buches Amos
die Bemerkung: ,die Summe der Verse betrigt 146“. Da-
mit ist der Abschreiber gefragt: Hast du auch nicht einen
der 146 Verse ausgelassen? Das sind Beispiele fiir die Sorg-
falt und Genauigkeit, mit der der Text in den langen
Jahrhunderten der handschriftlichen Uberlieferung wei-
tergegeben worden ist.

Dennoch hat es kleine Abschreibefehler immer wieder ge-
geben. Auch sind Texte durch Miusefrafl oder Witterungs-
einfliisse so beschidigt worden, so daf der nichste Ab-
schreiber bei bestimmten Zeilen nicht mehr erkennen
konnte, welche Buchstaben im alten Text standen. Aus
Versehen wurde zuweilen ein Wort doppelt abgeschrieben
oder iibersprungen. Ganz seltene Worter hat zuweilen ein
alter Ausleger am Rande durch ein anderes Wort erklirt
und diese Erklirung wurde bei der nichsten Abschrift in
den Text hineingenommen. Eben das mufl beim Vers 5
passiert sein.

Wenn es hier im iiberlieferten Text heiffie: ,Fillt auch
ein Vogel in den Strick auf der Erde“, dann ist damit das
Wort fiir ein Fanggerdt aus der zweiten Vershilfte noch

einmal in die erste hineingenommen. Daf es in der ersten
nicht urspriinglich gestanden hat, obwohl es der he-
briische Text bietet (und danach auch der dltere Luther-
text) geht daraus hervor, dafl die Septuaginta dieses Wort
noch nicht iibersetzt hat. Die Septuaginta ist die altgrie-
chische Bibeliibersetzung, die in Alexandrien in Agypten
gearbeitet worden ist. Schon im dritten Jahrhundert vor
Christus hat man mit dieser groflen Ubersetzungsarbeit
in die Weltsprache der damaligen Zeit, das Griechische,
begonnen. Zuerst wurden die fiinf Biicher Mose iibertra-
gen, im zweiten Jahrhundert die prophetischen Biicher. Uns
sere Ubersetzung des Buches Amos wird also aus dem zwei-
ten Jahrhundert vor Christus stammen. Dort steht noch
der kiirzere Text: ,Fillt auch ein Vogel auf die Erde®,
und nicht: ,in den Strick auf der Erde®. Wir miissen also
entscheiden zwischen zwei alten Texten. So wird die Not-
wendigkeit der Textkritik klar. Uberliefert sind zwei ver-
schiedene Texte: die griechische Bibel ohne das Wort
»otrick®, die hebriische Bibel mit diesem Wort ,Strick®.
Wahrscheinlich bewahrt die griechische Bibel den urspriing-
lichen Text. Es ist eine Faustregel, da der kiirzere Text
als der urspriingliche zu gelten hat. Denn Erginzungen als
Erklarungen sind bei der Schriftiiberlieferung wahrschein-
licher als Streichungen.

Doch damit ist erst ein Punkt genannt, der uns zur Text-
kritik notigt. Ein weiterer ergibt sich, wenn man den
Textzusammenhang ansieht. Luther hat, um den hebrii-
schen Text iiberhaupt verstindlich zu machen, zwei Ver-
hiltniswdrter gebraucht: ,Fillt etwa ein Vogel in den
Strick auf der Erde®. (Meine Damen und Herren, seien
Sie nicht bdse, wenn ich Sie jetzt mit Pripositionen oder
Verhiltniswortern behellige. Denken Sie, dafl Luther auf
der Wartburg und danach zwolf bis dreizehn Jahre an der
Bibeliibersetzung gearbeitet, sich um jedes Wort bemiiht,
an manchem Satz einen ganzen Tag gesessen hat. Das war
ihm dieser Text wert. Sie miissen wenigstens einen kleinen
Eindruck von solcher Arbeit bekommen.) Luther {ibersetzte
also: ,Fillt ein Vogel in den Strick axf der Erde“, Aber
im Hebriischen steht hier nur eine Priposition: ,Fillt ein
Vogel in den Strick der Erde®, miiflte man wortlich iiber-
setzen. Dafl im hebriischen Text nur ein Verhéltniswort
steht, macht es ziemlich sicher, daf hier urspriinglich auch
nur eins von den beiden Hauptwortern gestanden hat, daft
mithin die Septuaginta den urspriinglichen Text wieder-
gibt.

Nun kommt noch ein weiteres hinzu. Ich habe Ihnen in der
Ubersetzung deutlich zu machen versucht, daf der Text
dichterisch gestaltet ist. Jede Reihe ist im Urtext dreitaktig.
Unser Halbvers aber hat mit seinem iiberschiissigen Wort
einen Takt zuviel. Sie sehen an diesem Beispiel der Metrik,
daf Fragen der Textkritik schon iibergreifen miissen zu der
ganz anderen Frage nach der Redeform des Propheten, die
uns noch besonders beschiftigen soll. Die Rhythmik der
Sprache ist zwar kein entscheidender Gesichtspunkst fiir die
Textkritik, aber hier bestitigt sie klar das Ergebnis der
beiden anderen Beobachtungen, daf die griechische Uber-

‘serzung kiirzer iibersetzt hat und dafl auch im hebriischen

Text nur ein Verhiltniswort steht.

Ein viertes dient der Kontrolle. Man mufl immer erkliren
kénnen, wie Textabweichungen in der alten Uberliefe-
rung zustandegekommen sind. Das kann man in diesem
Falle gut. Denn das hebriische Wort, das Luther in der
ersten Vershilfte mit ,Strick® {ibersetzt hat, ist das gleiche




Wort, das in der zweiten Hilfte mit ,Falle® verdeutscht
wird. Es ist das bekanntere Wort. Damit hat man wohl
das seltenere Wort fiir das Fanggerit, was in der ersten
Hilfte stand, erkliren wollen. Das ist ein Erklirungsver-
such. Je linger man wissenschaftlich arbeitet und Theologie
treibt, um so bescheidener und zuriickhaltender wird man
in der Sicherheit der Aussage. An manchen Stellen muf
man sagen, dafl wir nur einen moglichen, aber nicht unbe-
dingt verlifllichen Erklirungsgrund nennen kdnnen. Im
ganzen wird an diesem Beispiel klar sein, dafl Textkritik
notwendig ist und welche sorgfiltigen Beobachtungen an-
gestellt werden miissen, um eine textkritische Entscheidung
begriindet zu treffen. Man kann in diesem Falle sagen, dafl
das Ergebnis hochgradig gesichert ist: Der kiirzere Text
der griechischen Bibel ist der urspriingliche Text des Amos.

Das zweite Beispiel wihlen wir aus Vers 9. Auch da geht
es nur um ein Wort: ,Gebts kund iiber den Wohnburgen
zu Asdod, iiber den Wohnburgen im Lande Agypten®. As-
dod ist eine der filhrenden Philisterstidte. Statt ,, Asdod*
hat die griechische Bibel ein anderes Wort, nimlich ,As-
sur“. Das wird im Hebriischen ganz dhnlich geschrieben.
Die Abweichung leuchtet ein, nicht nur, weil das Schrift-
bild verwandt ist, sondern auch, weil in der Parallele zu
Agypten, das ja ein Grofireich ist, Assur als Grofireich viel
niher liegt als eine Stadt aus dem Philisterland. Hat nun
die altgriechische Ubersetzung mit ,Assur® oder die he-
briische Bibel mit ,,Asdod“ das Wort des Propheten auf-
bewahrt?

Soeben sahen wir, dafl die Septuaginta den urspriinglichen
Text bot; in diesem Falle bin ich gewifl, daf die hebriische
Bibel uns das Amoswort bewahrt hat, Warum? Der erste
Grund lautet: Amos erwihnt Assur nie. Aber Asdod kennt
er genau. In Kap. 1,8 kommt es bei ihm vor, und auch an-
dere Philisterstidte nennt er, wie die Philister iiberhaupt,
so in Kap. 6,2 und 9,7. Ein altbewihrter Grundsatz der
Auslegung heiflt: die Heilige Schrift legt sich selbst aus.
Wir haben keinen besseren Erklirer des Propheten Amos
als den Propheten Amos selbst. Wenn Amos sonst nie von
Assur spricht, aber von Asod und den Philisterstidten oft,
dann legt es sich schon von da aus nahe, dal ,Asdod* das
Wort ist, das er gebraucht hat.

Zweitens: Der politische Horizont des Amos umfafit Assur
nicht. Hier mufl man zeitgeschichtliche Studien anstellen.
Amos ist rund um 760 — dafiir kann man zwingende
Griinde anfiihren — in Israel aufgetreten. In dieser Zeit
aber spielte das neuassyrische Reich fiir Palistina iiber-
haupt keine Rolle. Im zweiten Viertel des 8. Jahrhunderts
hatte nimlich der Staat Urartu, der siidlich des Schwarzen
Meeres lag, die Krifte des neu-assyrischen Reiches gebun-
den. So ist es historisch unwahrscheinlich, daf Assur in den
Gesichtskreis des Amos eintrat. Die Erzfeinde, die Amos
sah, waren auf der einen Seite die Aramier, auf der ande-
ren Seite die Philister. Von den Aramiern als Erzfeind
spricht er ofter; Kap. 1,3, Kap. 4,3, Kap. 5,27 setzen die
Aramiergefahr voraus.

Als dritter Grund kommt hinzu, daf das seltenere Wort —
aufs ganze der Bibel gesehen — ,Asdod® ist. Das selte-
nere Wort ist in der Regel das urspriingliche; denn es wird
eher vom Abschreiber ein seltenes Wort durch ein bekann-
teres ersetzt als umgekehrt. Dafl spitere Abschreiber statt
Asdod Assur geschrieben haben, zumal das Schriftbild ihn-
lich war, ist also gut verstindlich. Damit sind wir schon

93

zum vierten bei der Kontrollfrage: wie ist die Abweichung
zu erkliren? Die Parallele Assur—Agypten ist im Alten
Testament sehr hidufig. Der Abschreiber kam vom Hosea-
buch her, Im Hoseabuch haben wir oft Assur und Agyp-
ten nebeneinander stehen: in Hos 7,11; 9,3; 11,11; 12,2,
Wenn ein Abschreiber vom Hoseabuch herkommt, dann
liegt ihm als Parallele zu Agypten Assur viel niher als
Asdod.

Hier entscheiden wir uns also eindeutig fiir den hebriischen
Text. Die Griinde sind klar: Amos selbst legt es nahe, weil
er die Philisterstidte kennt; der geschichtliche Horizont
macht es unwahrscheinlich, da8 Assur iiberhaupt in sei-
nem Gesichtskreis lag; fiir Philistia jedoch war es nach-
weisbar. Asdod ist das seltenere Wort; es erklirt sich
cher, dal Asdod spiter zu Assur wurde als das Umge-
kehrte. Nebenher lernen wir aus diesem Fall noch etwas:
wir sehen eine Freiheit zur Ubertragung in andere ge-
schichtliche Verhiltnisse. Fiir spitere Zeiten waren Agyp-
ten und Assur immerzu bedeutende Gréflen, Asdod aber
verschwand aus dem Horizont der spiteren Uberlieferer.
Die Freiheit zur Ubertragung des Wortes in neue ge-
schichtliche Verhiltnisse erkennen wir hier schon darin,
daf eine andere geschichtliche Grifle an die Stelle der
urspriinglichen Grofle treten kann.

II1. LITERARKRITIE

Zur Literarkritik wihle ich als Beispiele Vers 1 b und Vers
7. Zunichst 1b. Horen Sie noch einmal die Ubersetzung
des ganzen Verses, lesen Sie bitte mit und fragen Sie sich,
ob Ihnen schon etwas Merkwiirdiges auffillt. Vers 1 heifit:
»Hort dieses Wort, das der Herr gegen euch geredet hat,
ihr Israelsshne, gegen die ganze Sippe, die ich aus Agyp-
tenland heraufgefithrt habe. Es lautet ...* Ich behaupte
zundchst einmal, die zweite Vershilfte: ,gegen die ganze
Sippe, die ich aus Agyptenland heraufgefiihrt habe; es
lautet®, sei literarisch sekundir, also erst spater — ich wage
zuversichtlich die Behauptung — erst zwei bis drei Jahr-
hunderte nach Amos’ Auftreten hinzugefiigt worden. Das
alte Amoswort war kiirzer. Es hief einfach: ,Horet dieses
Wort, das der Herr gegen euch geredet hat, ihr Israel-
s6hne®. Dem folgt Vers 2:

»Nur euch habe ich ersehen
aus allen Sippen der Erde,
drum ahnde ich an euch
alle eure Vergehen®.

Wie komme ich zu meiner Behauptung? Haben Sie jetzt
nicht das typische Beispiel eines modernen Theologen vor
sich, der die Frechheit besitzt, einen halben Satz aus der
Bibel dem Propheten abzusprechen und zu behaupten, er
sei Jahrhunderte spiiter nachgetragen? Ich verstehe die in-
nere Erregung im Blick auf wichtigere Texte. Eben darum
aber bitte ich Sie, den Uberlegungen bei diesem inhaltlich
unbedeutenden Beispiel gut zu folgen. Horen Sie, warum
sie angestellt werden miissen, und vor allen Dingen er-
kennen Sie den positiven Ertrag der Beobachtungen. Be-
achten Sie bitte gerade an dieser Stelle: Wir mochten uns
nicht als Meister iiber die Schrift erheben, sondern im Ha-
ren unter dem Wort erkennen, was dieses Wort selbst an
Fragen aufwirft.

Es heiflt hier: ,Hort, was der Herr wider euch redet, ihr
Kinder Israel. Der revidierte Luthertext fihrt fort:
»wider alle Geschlechter, die ich aus Agyptenland gefiihrt




94

habe. Aus allen Geschlechtern auf Erden habe ich allein
euch erkannt. ., .*

Wir beobachten zuerst: In diesem Vers 1b ist von dem
Herrn in erster Person gesprochen: ,wider alle Geschlech-
ter, die ich aus Agyptenland gefithrt habe®“. In der ersten
Vershilfte ist von dem Herrn in dritter Person die Rede:
»Hort, was der Herr wider euch geredet hat!“. Die Span-
nung ist beachtenswert. Erst im zweiten Vers, wo das Wort
des Herrn selbst wiedergegeben wird, ist von dem Herrn
in erster Person gesprochen: ,Aus allen Geschlechtern auf
Erden habe ich allein euch erkannt, drum will ich auch an
euch heimsuchen alle eure Siinden®. Im einleitenden Vor-
dersatz mufl doch von dem Herrn in dritter Person ge-
sprochen werden: ,Hort, was der Herr wider euch redet;
aber die zweite Vershilfte sagt: ,Ich®, ,die ich aus Agyp-
tenland gefiihrt habe®. Das ist die erste Spannung, die man
beachten mufl. Sie weckt die Frage: Ist der Vers 1 aus
einem Gufl oder ist der zweite Halbvers fiir sich zu sehen?
Zum zweiten beobachten wir: In Vers b heiflt es: ,gegen
die ganze Sippe, die ich aus Agyptenland heraufgefiihrt
habe“ oder im revidierten Luthertext, ,wider alle Ge-
schlechter, die ich aus Agyptenland gefithrt habe®. Die
erste Vershilfte heiflt jedoch: ,Hort, was der Herr wider
euch redet, ihr Kinder Israels®. Die erste Vershilfte spricht
die Israeliten direkt an: ,Hort, was der Herr wider euch
redet, ihr Kinder Israel“. Im Vers b geht neutral die Rede
in dritter Person ,iiber alle Geschlechter, die ich aus Agyp-
tenland gefiihrt habe®.

Fiir den Kundigen erwecken diese beiden Beobachtungen
den Eindruck, daf in der zweiten Hilfte eine Nacherkli-
rung stattgefunden hat. Wie ist sie entstanden? Sehen wir
den Wortlaut genauer an, so erkennen wir, dal die Wor-
ter im wesentlichen dem Vers 2 entnommen sind. Dort ist
die Rede von ,allen Geschlechtern auf Erden® oder ,von
allen Sippen der Erde®, wie wir heute vielleicht besser
iibersetzen wiirden. Die Wortgruppe: ,alle Sippen der
Erde®, ,alle Geschlechter der Erde®, wird in die Erkla-
rung 1b aufgenommen. Soeben haben wir schon gesehen,
dafl auch das ,,Ich® in 1b aus Vers 2 kommt.

Noch ein drittes ist zu sehen: In 2b heifit es: ,Darum will
ich an euch heimsuchen alle eure Siinden“. Wortlich iiber-
setzt miifite man sagen: ,...gegen euch auffiihren alle
eure Stinden®; dem ,an euch® in 2b liegt genau das gleiche
hebriische Verhiltniswort zugrunde, wie dem ,gegen® in
1b: ,gegen alle Geschlechter der Erde“. Wir schliefen
also: Vers 1a ist durch Vers 1b im Blick auf Vers 2
erginzt worden.

Was soll diese Erginzung? Wir verdanken sie Uberliefe-
rern, die erkannt haben, daff das Amoswort nicht nur im
8. Jahrhundert vor Christus gegeniiber dem Nordreich Is-
rael Geltung gehabt hat. Das Nordreich wurde 721 end-
gliltig zerstdrt. Die Amosworte aber wurden weiter iiber-
liefert, auch in Juda, auch in Jerusalem. Es drohte die Ge-
fahr, daf man in Jerusalem jetzt die Nase riimpfte und
sagte: Dem Nordreich geschah recht. Amos hat es ihnen
friih genug gesagt: ,ich habe euch erwihlt, darum suche ich
heim an euch alle Siinde®“. Sie haben die Strafe verdient,
die sie bekommen haben: Die Assyrer haben ihr Gebiet in
assyrische Provinzen verwandelt. Aber uns in Jerusalem
trifft das Wort nicht. Der Herr ist fiir uns. Jetzt sagt unser
Erginzer: Vorsicht! Das prophetische Wort gilt ,der gan-
zen Sippe®, die der Herr aus Agypten heraufgefiihrt hat.
Es richtet sich auch gegen euch. Wir finden im Buche Amos

mehrere Beispiele, die zeigen, dafl der Hochmut Jerusa-
lems durch die Neuverkiindigung der Amosworte gestraft
wird.

Damit sehen Sie das positiv Bedeutsame an einer literar-
kritischen Einsicht. Sie lehrt erkennen, wie die Verkiindi-
gung weitergeht und wie vor einem Mifverstindnis des
Hochmuts gewarnt wird, der das alte Wort nur historisch
verstehen will, als gelte das Wort nur vergangenen Ge-
schlechtern. Darum die Erginzung: ,gegen alle Geschlech-
ter, die ich aus Agyptenland gefiihrt habe®. Die Nacherkli-
rung ist ein Zeichen dafiir, daff das Wort aktuell bleibt. Es
will auch zwei Jahrhunderte spiter, auch in anderen Tei-
len des Gottesvolkes, gehdrt werden. So sieht sich der auf-
merksame Leser des Prophetenbuches angeregt, damit zu
rechnen, daf das Wort nicht nur dem 8 .Jahrhundert vor
Christus galt, so gewifl der hier bezeugte Gott der gegen-
wirtige Herr ist. Der Anstof zu solcher Einsicht ist mit der
literarkritischen Erkenntnis dieser Erginzung gegeben.

Wenn man die Fragen, die das Wort selbst aufwecdkt, so
aufnimmt, dann merkt man etwas von dem Geheimnis des
Fortganges der Verkiindigung, von der bleibenden Aktu-
alitit der Verkiindigung in diesem Wort selbst. Natiirlich
bedarf das des wissenschaftlichen Fleifles und der Sorgfalt.
Man sage nicht: Nun gur, aber der schlichte Bibelleser kann
so etwas nicht selbst erkennen. Lebt er nicht in der Ge-
meinde, in der wir Theologen als Hilfsarbeiter bereit-
stehen, damit einer dem anderen weiterhilft?

Das zweite Beispiel finden wir in Vers 7. Wahrscheinlich ist
Ihnen schon aufgefallen, wie dort die peitschenden Rhyth-
men des Amos plétzlich unterbrochen sind. Ich fithre noch
einmal in dem Zusammenhang von 6—8 vor, wie Vers 7
so ganz anders klingt. Vers 6 geht wie 3—>5 in dreitaktigen
Doppelreihen einher:

»Stofit man ins Horn in der Stadt,

und die Leute schrecken nicht auf?
Oder trifft ein Ungliick die Stadt,

und der Herr war nicht am Werk?“

Dann folgt Vers 7: ,Denn nicht wirkt der Herr Herr
irgendetwas, ohne dafl er seinen Plan seinen Knechten,
den Propheten, zuvor enthiillt®, Danach geht es wieder
rhythmisch weiter:
»Hat der Lowe gebriillt,
wer fiirchtet sich nicht?
Hat der Herr geredet,
wer verkiindet dann nicht?

Jeder von Thnen kann folgendes beobachten:

Erstens: In Vers 7 steht ein Aussagesatz zwischen lau-
ter Fragen. Weiter: Im umliegenden Text liegt Dichtung
vor, in Vers 7 aber eine prosaische Sprache. Die knappen
Fragen vorher und nachher sind plétzlich unterbrochen
durch ein langes, umstindliches Satzgebilde: ,der Herr,
Herr wirke nicht irgendetwas, ohne dafl er seinen Plan
seinen Knechten, den Propheten, zuvor enthiillt®. Dieses
Stiick ist also offenbar zwischenhineingekommen. Schliefi-
lich zeigt es sein Inhalt: Hier wird #ber die Propheten ge-
sprochen; Knechte des Herrn werden sie genannt. Die Be-
nennung der Propheten als ,Knechte des Herrn® mag fiir
uns selbstverstindlich sein; fiir die Alten war sie es ganz
und gar nicht. Amos spricht sonst nie von Propheten als
Knechten des Herrn. Aber das grofle Geschichtswerk, das
wir in den Ko&nigsbiichern vor uns haben, spricht immer
von den Propheten als Knechten des Herrn. Es sieht schon




zuriick auf die grofle Geschichte der Propheten von Nathan
und Ahia von Silo an iiber Jesaja bis hin zu Jeremia und
den Propheten der letzten Zeit vor dem groflen babyloni-
schen Exil; in 2. K6 17,23; 2. K5 20,9 und anderen Stellen
wird in diesem Geschichtswerk von den Propheten als den
Knechten des Herrn gesprochen. Das weist uns auf die
Sprache, die wir in der Wissenschaft die deuteronomistische
nennen; sie ist zugleich die Sprache jener Ausleger, die die
alten Prophetenbiicher den Judiern im 6. Jahrhundert be-
sonders verstindlich machen wollen.

Den Ausdruck ,Ratschlufl® oder ,Plan® haben wir schon
bei der Besprechung der Ubersetzung behandelt. Er kommt
auch im vergleichbaren Zusammenhang erst spiter vor. Ich
nannte Jeremia 23,18 und 22. Der Text liegt mindestens
11/2 Jahrhunderte nach Amos.

Vor allen Dingen ist auf den Gedankengang zu achten und
damit auf die Bedeutung der Aussage dieses Verses. Was
will Amos mit dem sagen, was voraufgeht und was nach-
folgt? Er ist von einer Frage bewegt: Wie verhilt sich das
Prophetenwort zum voraufgehenden Gotteswort? Wenn
wir nachher iiber die Botschaft nachdenken, werden wir
das noch deutlicher sehen. Der Schlufisatz: ,Der Herr re-
det, wer muf nicht verkiindigen?“ antwortet auf eine
skeptische Frage, die ihm entgegengehalten wurde: Redest
du iiberhaupt im Namen Gottes, redest du nicht von dir
aus? Ist es nicht deine politische Meinung, du Mann aus
dem Stidreich, daf du uns hier im Nordreich so schlecht
machst? Amos sagt: ,der Herr redet, ich muflte Prophet
werden“. Die Bindung seines Wortes an das voraufgehende
Gotteswort beschiftigt ihn in der ganzen Kette der Fragen.
Er fordert von seinen Horern die Einsicht: So wie alles im
Leben seine Ursache hat, so hat mein Verkiinden auch eine
ganz bestimmte Ursache, nimlich das Reden Gottes; das ist
unwiderstehlich Ursache fiir mein Reden.

In Vers 7 steht eine andere Frage in der Mitte: ,Gott, der
Herr, tut nichts, er enthiille denn seinen Entschluff den
Propheten, seinen Knechten®. Hier geht es nicht um das
Verhiltnis von Prophetenwort und Gotteswort, sondern
um das Verhiltnis von Prophetenwort und Gottes Tat.
Wenn Gott etwas tut, dann sagt er’s zuvor durch seine
Knechte, die Propheten; sonst tut er nichts. Das ist eine
ganz andere Aussage: Wiflt, alles, was geschieht, kénnt ihr
als Gottes Tat erkennen im Licht des voraufgehenden Pro-
phetenwortes.

Die Situation, in der Amos sprach, unterschied sich erheb-
lich von der, in der dieser Theologe von Vers 7 sprach.
Amos trat in einer Stunde der Anfechtung auf; man be-
stritt ihm, im Namen Gottes zu reden, man behauptete, er
rede nur von sich und seinen politischen Interessen aus. Da-
gegen sagte er disputierend: Nein, ich mufite; der Herr hat
mich gezwungen; wie konnte ich anders? So, wie einer
zittern mufl, wenn der Lowe briillt, so mufl ich reden,
wenn der Herr es will. Das ist die Stunde des Amos. Die
Stunde des Verses 7 ist die Zeit in Juda, etwa um das
babylonische Exil, in der man mehr und mehr erkannte,
daf alles, was damals an Gerichten Gottes in Juda geschah,
zuvor durch Propheten angesagt war. In Vers 7 geht es
nicht um das Verhiltnis des Prophetenwortes zum Gottes-
wort, sondern um das Verhiltnis der Geschichte zum vor-
aufgehenden Prophetenwort. Der Vers 7 ist ein theologi-
scher Lehrsatz,

Wie kommen theologische Lehrer zweihundert Jahre nach
Amos dazu, in das Amosbuch ein solches Stiick einzuschal-

95

ten? Sie haben das prophetische Wort verstanden. Der
theologische Lehrsatz in Vers 7: ,Gott, der Herr, tut nichts,
er enthiille denn seinen Entschluff den Propheten, seinen
Knechten®, will nichts anderes, als das voraufgehende und
das folgende Amoswort auslegen. Was geht vorauf? ,Ist
etwa ein Ungliick in der Stadt, das der Herr nicht tut?“
Hier ist zwar nicht vom Verhiltnis der Geschichte zum
Prophetenwort gesprochen, aber davon, dafl alles, was
geschieht, von dem Herrn aus geschieht. So sagte Amos,
und in Vers 8 fihrt er fort: ,Der Herr redet, wer mufl
nicht Prophet werden?® Gott hat sein prophetisches Wort
gesandt, Diese beiden Aussagen des Amos: Geschichte
kommt von Gott (Vers 6), und: der Prophet kommt von
Gott (Vers 8), werden nun in den neuen theologischen
Lehrsatz zusammengezogen: Keine Geschichte geschieht,
ohne dafl sie vom prophetischen Gotteswort her zuvor
beleuchtet wiire, So vollzieht sich in spiterer Zeit theo-
logische Erkenntnis unter dem iiberlieferten prophetischen
Wort.

Dieses Beispiel der Literarkritik 1iflt den Fortschritt theo-
logischer Erkenntnis miterleben, wie er sich im Propheten-
buch selbst vollzieht.

IV. FORMGESCHICHTE

Als erstes Beispiel wihlen wir die Verse 3—6 und 8. Wir
haben die Fragen kennengelernt und auch die Rhythmen
gehort. Hier liegt eine lehrhafte Disputation vor. Amos hat
sehr verschiedene Weisen, seine Horer anzusprechen; er
weifl immer neu das Ohr aufzusprengen fiir das, was ge-
hort werden muf. Er spricht durchaus nicht immer als Bote
seines Gottes. Man kann wohl sagen, daf der Botenspruch
die Grundform seiner Rede ist. So haben wir es in Vers 2

s »Nur euch habe ich ersehen
aus allen Sippen der Erde,
drum ahnde ich an euch

alle eure Vergehen®.

Das ist ein Botenspruch, in dem das Gotteswort selbst in
der Ichform erscheint, mit dem Vorspann: ,Hort dieses
Wort, das der Herr gegen euch geredet hat!“ Aber so redet
er nicht immer. In 3—6 und 8 ist von dem Herrn in drit-
ter Person gesprochen. Sie sehen das zum ersten Mal im
Vers 6: ,, Trifft ein Ungliick die Stadt, und der Herr war
nicht am Werk?“; und am Schlufl wieder: ,Hat der Herr
geredet, wer verkiindet dann nicht?* Amos disputiert. Da-
bei kommt aber der Herr erst gegen Ende in die Rede hin-
ein. Vorher ist von allen méglichen Dingen die Rede:
»Gehen zwei miteinander,
wenn sie sich nicht begegnent?
Briillt der Lowe im Didkiche,
und er hat keine Beute?
Stoft man ins Horn in der Stadt,
und die Leute erschrecken nicht?“
Dann erst kommt ,der Herr*:
» Irifft ein Ungliick die Stadt,
und der Herr hat’s nicht getan.”
Ferner im letzten Wort (8b). Man merkt, was fiir einen
langen Anlauf dieser Prophet nimmt. Eine Atmosphire lei-
denschaftlichen Ringens des Propheten mit seinen Leuten
ist spiirbar. Mit einer neungliedrigen Kette von Fragen be-
stiirmt er die Horer. Und nur fragend verkiindet er hier,
so daf doch Antworten gegeben werden miissen, dafl die
Horer selbst bestitigen miissen, was der Prophet ihnen




96

fragend nahelegt. Dabei ist eine beharrliche Weisheit im
Spiel; durch die Vielzahl von Parallelbeispielen will sie
tiberfiihren. Bei ganz simplen Dingen fingt er an:
»Gehen zwei miteinander,
wenn sie sich nicht begegnet?*

Man muf an einsame Steppenpisten in Paldstina denken:
Gehen da zwei miteinander, dann miissen sie sich selbst-
verstindlich vorher getroffen haben. Damit eréffnet Amos
die Hauptlehre dieses Disputs: Es gibt kein Geschehen,
dem nicht ein anderes Geschehen voraufgeht. Er fihrt fort:

»Briillt der Léwe im Didkicht,
und er hat keine Beute?*

Wenn der Lowe briillt, dann weiff man, er hat seinen Fang
getan und sichert seine Beute durch sein Gebriill gegen
solche, die sie ihm streitig machen wollen. Solange er noch
auf dem Sprung ist, das Tier aus der Herde herauszuholen,
wird er sich stumm heranschleichen. Also auch hier ist ein
Geschehen voraufgegangen. Wenn der Leu im Dickicht
briillt, dann hat er zuvor Beute gefangen. Oder:

»Fillt ein Vogel zur Erde,
wenn das Wurfholz ihn nicht traf?“

Fillt ein Vogel herunter, dann mufl zuvor der Bumerang
geflogen sein. Und wenn die Wirter an den Stadttoren ins
Horn stoflen, um die Stadt zu alarmieren, dann schrecken
die Leute auf. Ein Vorgang zieht den anderen nach sich.
Kein Geschehen ist aus sich selbst erklirbar. Das ist also
weisheitliche Lehre. Es ist eine urtiimliche Weise der Wis-
senschaft, in der Anreihung von Parallelphinomenen die
Schliissigkeit eines Satzes darzutun. Amos bedient sich der
Wissenschaft wie der Rhetorik seiner Zeit, um seinen Leu-
ten zur Erkenntnis des Besonderen und Einmaligen zu ver-
helfen, vor dem sie jetzt stehen. Wenn Amos Israel ver-
kiindet, das Volk miisse in die Verbannung wandern, Je-
robeam II., der Kénig, werde durchs Schwert fallen, dann
soll keiner denken, das kime aus Amos selbst. Wie sonst
in der Welt kein Geschehen aus sich selbst verstindlich
wird, sondern erst von einem voraufgehenden anderen her,
so mufl in konsequentem Weiterdenken geschlossen wer-
den, dafl zuvor der Herr geredet hat, wenn Amos verkiin-
den muf}, so wie man erschrecken muff, wenn der Léwe
briille. Amos spricht kurz und kunstvoll. Da sitzt jeder
Satz. Die Komposition der Sdtze ist geschliffen. Vers 3
ist ein friedlicher Auftakt:
»Gehen zwei miteinander,
wenn sie sich nicht begegnet?*

Das ist wie eine Voranzeige der Begegnung des Propheten
mit Gott; aber die Sache ist noch ganz verhiillt und das
Bild ist noch ganz friedlich. Schon in Vers 4 beginnt der
Kampf, zuerst als Kampf zwischen Tier und Tier:
»Briillt der Léwe im Dickicht,
und er hat keine Beute?
Erhebt der Leu seine Stimme,
wenn er nicht etwas fing?“

Im Vers 5 kimpft der Mensch gegen das Tier. Jagdbilder
erscheinen:
»Fillt ein Vogel zur Erde,
wenn das Wurfholz ihn nicht traf?
Springt das Klappnetz auf vom Boden,
wenn es nicht wirklich fingt?*
Vers 6a steigert zum Kampf von Menschen gegen Men-
schen (Bemerken Sie die Steigerung? [4] Tier gegen Tier,
[5] Mensch gegen Tier, [6a] Mensch gegen Mensch):

»Stoft man ins Horn in der Stadt,
und die Leute schrecken nicht auf?

Im Kriegsfall, wenn ein feindliches Heer anriickt, wird das
Alarmhorn geblasen. 6 b bringt die letzte Steigerung: Gott
kimpft gegen den Menschen:
» Irifft ein Ungliidk die Stadt,
und der Herr war nicht am Werk?“

In Vers 8 ist der H8hepunket erreicht. Er wird dadurch
ausgezeichnet, dafl die Fragen umgestellt werden. Vorher
stehen immer die Fragewdrter am Anfang: ,St6ft man ins
Horn in der Stadt, ...“ usw. Hier aber steht eine Aus-
sage am Anfang und die Frage schlieft an:
»Der Lowe briillt,
wer erschrickt dann nicht?
Der Herr hat geredet,
wer verkiindigt dann nicht?“

Das Faktum, von dem auszugehen ist, wird an die erste
Stelle gesetzt. Der Stilumschwung zeigt den Hohepunkt
an. Dazu wird mit der Wer-Frage erstmals der Horer
direkt in die Disputation einbezogen. Schlieflich zeichnet
die beiden Schlufisitze in Vers 8 so etwas wie ein Stakkato-
effekt aus. Dieser Stakkatoeffekt fehlt in unseren Predig-
ten hiufig: ein knappes Biindeln am Schluf}, das doch ganz
auf den Horer zugeht und das Entscheidende so einprigt,
daR es nicht vergessen werden kann. Die Sitze des Amos
haben sich ins Gedichtnis der Horer eingekrallt.

So arbeitet die Formgeschichte. Formen des Denkens und
des Redens werden erforscht, um zu sehen, wie der Pro-
phet verkiindet. Manche Anregung fiir unser Verkiindigen
heute knnte dem entnommen werden.

Das zweite Beispiel, Vers 9—11, zeigt uns eine Herolds-
instruktion, eine vollig andere Redeform:
»Gebt’s kund in den Wohnburgen zu Asdod,
in den Wohnburgen im Lande Agypten.
Sprecht: Sammelt euch auf Samariens Berg,
seht den mafllosen Terror in seiner Mitte
und die Unterdriickten darin.
Sie verstehen nicht das Rechte zu tun,
die Gewalttat und Bedriickung in ihren
Wohnburgen hiufen.
Darum hat so der Herr gesprochen:
Ein Feind wird das Land umzingeln . . .“

Beobachten Sie zuerst: Die Androhung des Gerichts kommt
erst in Vers 11. Sie erst wird ausdriicklich als Wort des
Herrn eingefiihrt: ,Darum hat so der Herr gesprochen®.
(In Vers 10 ist ,spricht der Herr® nachgetragen.) Das Ge-
richtswort ,ein Feind wird das Land umzingeln . . .“ wird
als Gotteswort verkiindigt. Was voraufgeht, saget der Pro-
phet gleichsam zur Verstehensvorbereitung. Wer redet
denn so?

»Gebt’s kund in den Wohnburgen zu Asdod,

iiber den Wohnburgen im Lande Agypten!
Sprecht: Sammelt euch auf Samariens Berg!“

So kann doch in der damaligen Zeit eigentlich nur ein
Konig seine Diplomaten beordern, um im Ausland be-
stimmte Dinge anzuregen. Das ist eine Diplomateninstruk-
tion. Ruft Vertreter aus Asdod und Vertreter aus Agyp-
ten herbei! Sie sollen auf Samariens Berg eine Inspektion
vornehmen; sie sollen die Schitze sehen, die auf Raub und
Mord zuriickgehen und die nun im Konigspalast, in den
Beamtenwohnungen und den Wohnburgen der Grofi-
grundbesitzer zu finden sind.



Die Formkritik zeigt, daf Amos hier nicht selbst Bote ist.
(Das Botenwort Gottes folgt erst in Vers 11.) Er ist aber
auch nicht Disputant, der iiber sein Amt und iiber seinen
Gott mit den Leuten streitet, wie in Vers 3—6 und 8. Hier
ist er einer, der selbst Boten sendet, der mit der Vollmacht
eines Konigs oder eines hohen Ministers auftritt und
Diplomaten in fremde Linder schidkt, die dort Fremde
herzubitten sollen, damit sie die Inspektion in Samaria
durchfiihren. Solche Diplomateninstruktionen oder Sen-
dung von Herolden haben wir in vielen anderen Worten.
Ich nenne als Beispiel nur Jer. 46,14, wo die Entsendung
von Boten in fremde Linder mit dem gleichen Wortlaut
geschieht, oder Jer. 4, 5. Auf dem Hintergrund der Ge-
schichte einer Redeform erkennt man, was fiir ein uner-
horter Freimut fiir Amos dazu gehért, in der Residenz-
stadt Samaria so aufzutreten, wie eigentlich nur ein Mini-
ster auftreten kann. So kilhn wird einer, den des Herrn
Reden wirklich bezwungen hat.

Welche Funktion sollen die Auslinder in Samaria wahr-
nehmen? Sie sollen die Schuld konstatieren. Das Gericht
wird dann vom Herrn durch Amos verkiindet. Merkwiir-
dig. Amos verkiindet oft die Schuld Samariens und deckt
die Vergehen Israels auf. Aber hier liflit er einmal durch
ganz unabhingige Beobachter kontrollieren, ob er mit sei-
ner Anklage recht hat. Er beruft kompetente Beobachter,
die selbst in Wohnburgen sitzen. Agypten hat eine uralte
Wohnkultur. Deren Vertreter sollen kommen. So wehrt
Amos den Verdacht ab, er wiirde als Schafziichter aus
Thekoa nur von seinem Sozialstatus aus die Verhiltnisse
in der Hauptstadt Samaria beurteilen. So appelliert er an
eine internationale Kontrolle. Er will damit sagen: die
Anklage, die ich erhebe, ist international unbestreitbar.
Was fiir eine Freiheit, auch auflerisraelitischen Menschen
ein vor Gott giiltiges Rechtsempfinden zuzutrauen! Haben
wir die Freiheit, in die Kirche Leute hineinzuholen, die mit
der Kirche iiberhaupt nichts zu tun haben und unsere
Finanzgebarung, unsere Anstellungsverhiltnisse, unsere
Bautitigkeit auflerkirchlichen Instanzen, die so etwas be-
urteilen kdnnen, zur Kontrolle zu iibergeben? Hier kommt
schon etwas mehr als eine Anfrage an den Stil unserer
Verkiindigung auf uns zu; hier geht es schon an den Nerv
des Glaubens und Lebens. So beginnt der Text zu reden,
wenn man formgeschichtlich arbeitet und in diesem Fall
eine Redeform des internationalen diplomatischen Ver-
kehrs als solche aufdedkt.

V. TRADITIONSGESCHICHTE

Wir betrachten Vers 12: Hier begegnen wir der Tradition
des Hirtenrechts:
»50 hat der Herr gesprochen:
Wie der Hirt rettet
aus dem Maul des Léwen
zwei Wadenbeine
oder einen Ohrzipfel,
so werden die S6hne Israels herausgerettet,
die in Samaria sitzen
am Fuflende der Couch,
am Kopfstiick der Liege®.
Vorweg mufl noch etwas Formgeschichtliches gesagt wer-
den. Wie kommt Amos dazu, plotzlich vom ,Herausrei-
flen”, vom ,Retten® zu reden. Ich kann mir das gut vor-
stellen. In Vers 11 hief die Gerichtsankiindigung Gottes:
»Ein Feind wird das Land umzingeln, er reiflt deine Macht

97

herunter, und deine Wohnburgen werden gepliindert®.
Was meinen Sie, wie empOrt Samaria war! Wir, erwihltes
Gottesvolk, sollen dem Feinde preisgegeben sein? Hat nicht
Gott gesprochen: ,, Ich habe euch gerettet, ich rette euch, ich
werde euch retten®? Ist das nicht unser Glaubensbekennt-
nis: ,Rettung von Agypten her®, ,Rettung in aller Zu-
kunft®, ,auf Jahwe ist VerlaR“? Hat Israel nicht diese
Gewiflheit von der Wiege seiner Geschichte her mitbekom-
men? So dhnlich wird man es dem Amos entgegengeschleu-
dert haben — in erster Linie natiirlich die Theologen und
die frommen Leute in Samaria.

Und jetzt fingt Amos an: Jawohl, Rettung! , Wie der Hirt
rettet, so werdet ihr gerettet®. Aus der Diskussion mufl
also dieses Wort verstanden werden. Nun sehen wir den
Vergleich an. Amos nimmt ein Beispiel aus dem Hirten-
recht. Das ist ihm als Schafziichter natiirlich vertraut. Im
2. Buch Mose Kap. 22 ist uns ein Kapitel des altisraeliti-
schen Hirtenrechts iiberliefert. Da wird geordnet, welche
Pflichten ein Hirte hat, dem Besitzer Vieh in Obhut ge-
geben haben. Vers 11 erklirt zum Beispiel: Wenn ein Hirt
sich ein Stiick des ihm anbefohlenen Viehs stehlen liflt,
dann ist er erstattungspflichtig. In Vers 12 heifit es: Wenn
ein Raubtier in die Herde eingebrochen ist, dann ist der
Hirt nicht erstattungspflichtig. Gegen einen Lowen oder
Biren, die in der damaligen Zeit in Palidstina auftreten
konnten, ist er machtlos .Aber in diesem Falle muf er ein
Beweisstiick beibringen (,Zeugnis® heifft es im Luther-
text). So muf} er glaubhaft machen, daff das ihm anver-
traute Schaf einem Raubtier zum Opfer fiel und daf er bis
aufs duflerste versucht hat, dem Lowen etwas zu entrei-
fen, vielleicht einen kleinen Braten fiir den Besitzer oder
Fell, das zu verwerten wire. Sein Auflerstes zu tun, ist
Pflicht nach dem Hirtenrecht. Die Erstattungspflicht ent-
fillt, wenn er iiberhaupt etwas vom geraubten Tier bei-
bringt. Unter diesem iiberlieferten Hirtenrecht konnen Sie
jetzt verstehen, mit welch einem Sarkasmus Amos jenen
Theologen und Frommen begegnet, die die Fahne ,Ret-
tung® so breit gegeniiber seiner Gerichtsverkiindigung ent-
rollt haben.
»S0 hat der Herr gesprochen:
Wie der Hirt rettet y
aus dem Maul des Léwen
zwei Wadenbeine
oder einen Ohrzipfel,
so werden die Israelsshne gerettet,
die in Samaria sitzen
am Fuflende der Couch,
am Kopfstiick des Bettes.

Merken Sie die Ironie? Zwei Wadenbeine! Daraus kann
man keinen Braten zubereiten. Oder einen Ohrzipfel! Da
ist nichts zu verwerten. Amos nennt ein Minimum an Be-
weisstiicken, das man beibringen kann, um Totalverlust zu
melden. Nichts anderes als Totalverlust wird mit diesen
Beispielen deklariert. Man muf8 also traditionsgeschicht-
lich arbeiten, man mufl die Uberlieferungen des Hirten-
rechtes kennen und erforschen, um ein solches Wort mit den
Ohren der ersten Horer verstehen zu kénnen. Wer solche
Arbeit ablehnt, kdnnte sagen: es gibt doch eine Rettung,
es gibt einen Rest, es wird immerhin etwas von Israel ge-
rettet. Man merkt da nicht mehr die bittere Ironie, die
trotz des aufgenommenen Stichwortes ,retten® die vollige
Preisgabe an den Feind verkiindet. Das ist schockierender
Sarkasmus.




98

Es gibt Menschen, die sagen, in der Kirche diirfe man nie
ironisch werden. Ich glaube auch, daf Ironie und Sarkas-
mus sehr bdse sein konnen. Aber es gibt Situationen, in
denen Menschen nicht mehr horen kénnen, wenn sie nicht
schockiert werden. Jedenfalls miissen wir sehen, dafl die
Propheten ihre Horer schockiert haben, und zwar Leute,
die sich allzu sicher fiihlten. Sie flizen sich herum auf ihren
Polstermibeln, die luxurids mit Elfenbeinschnitzereien aus-
gestattet sind; Mobiliar nach modernster assyrischer Mach-
art besitzen sie. In Kap. 6 fithrt Amos das aus- sie rikeln
sich auf ihren Couchen und auf ihren Liegen bei ihren Ge-
lagen, wo sie Wein aus Kannen saufen, neue Melodien er-
finden und neue Instrumente erproben. In 3,12 deutet er
die Selbstsicherheit nur an.

Das zweite Beispiel fiir traditionsgeschichtliche Fragen ent-
nehmen wir Vers 14: ,Die Horner des Altars werden ab-
gehauen®. Was das bedeutet, versteht man natiirlich nicht.
wenn man nicht die Bedeutung der Horner des Altars aus
der Tradition kennt. Die Horner des Altars an den vier
Ecken sind gleichsam das Packende, das man greifen kann.
Wenn einer i alten Zeiten der Blutrache ausgesetzt war,
dann durfte er sich an den Altar fliichten, sich mit beiden
Hinden an ein Horn des Altars klammern und durfte
nicht weggerissen werden. Es bot Schutz gegen willkiir-
liche Strafverfolgung. So héren wir von Adonia in 1. Ké&n.
1,50: Er fiirchtete sich vor Salomo nach Jessen Thron-
besteigung und ging hin und fafite die Horner des Altars.
Dasselbe wird von dem alten General Davids, Joab, ge-
sagt, als es nach Salomos Thronbesteigung ein blutiges
Revirement gab (1. Kén. 2,28)2 , Joab floh in das Zelt des
Herrn und fafite die Horner des Altars®. Hier hat man
eine Asylstitte. Im zweiten Buch Mose 21,13 und 14 heifit
es: Wenn einem ein Totschlag ohne Absicht passiert ist
(beim Holzfillen kommt es vor, dal das Eisen von der
Axt fliegt und jemanden am Schidel trifft), dann kann er
zu den Hornern des Altars fliichten. Aber wenn ein Mord
mit Hinterlist begangen ist, dann darf der Mdrder auch
von den Hornern des Altars weggerissen werden. Wenn
Amos jetzt verkiindet: ,Da werden die Horner des Altars
abgehauen und zur Erde fallen®, dann heifit das in seiner
Stunde: Wenn das Gericht kommt, dann werden auch die
Altire kein Asyl mehr bieten; kein geistlicher Zufluchtsort
wird Israel bleiben.

Wir wissen nicht, ob in Amos Zeiten schon jene Vorstellung
mit den Hornern des Altars verbunden war, die wir beim
Propheten Hesekiel finden (Hes. 43,20). Da heifit es: ,Die
Horner des Altars sollen mit Opferblut besprengt werden
und damit sollst du Israel entsiindigen und Siihne schaf-
fen“. Da sind die Horner des Altars nicht nur Zufluchts-
ort, Asylstitte, sondern auch Orte der Entsiindigung, der
Siihne, der Vergebung. Wenn man schon in Amos’ Tagen
diese Vorstellung mit den Hornern des Altars verband,
dann sagt die prophetische Drohung: Es wird fiir euch
keine Vergebungsmoglichkeit mehr geben. So erhellt die
Traditionsgeschichte bestimmte Einzelaussagen.

VI. WORTERKLARUNG
Das erste Beispiel nehmen wir aus Vers 2. Ich habe iiber-

seant »Nur euch habe ich ersehen
aus allen Sippen der Erde,
drum ahnde ich an euch
alle eure Vergehen®.

Bei Luther finden Sie die Ubersetzung: ,aus allen Ge-
schlechtern der Erden habe ich allein euch erkannt®. — Er-
kennen — das hebriische Wort, das Luther so wiedergibt,
wird in der Tat meist mit ,erkennen® iibersetzt. Aber was
soll das hier heiflen? ,Erkennen® im Hebriischen meint
viel mehr, als was wir im allgemeinen darunter verstehen.
Bei uns vollzieht sich ,erkennen® in der Regel durch
distanziertes Beobachten. Der alte Israelit ,erkennt® aus
unmittelbarem Umgang, aus dem Gebrauch der Dinge, aus
dem Kontaktnehmen mit Menschen. So findet sich das
Wort, das Luther mit ,erkennen® iibersetzt, zu unserer
Uberraschung an Stellen, wo wir es nie vermuten wiirden.
Im Anfang von 1. Mose 4 heifdt es: ,Adam erkannte sein
Weib Eva, und sie ward schwanger®. ,Adam erkannte
Eva®. Da merken wir, wie anders sich ,erkennen® in
Israel vollzieht als bei uns.

Daneben stelle ich 1. K&n. 1,4: Der K6nig David ist alt ge-
worden und wird im Bett nicht mehr warm. Wie kann man
einem alt werdenden Ko&nig etwas Wirme verschaffen?
Dadurch, daf man ihm ein schénes, junges Midchen be-
sorgt (1. K6n.1,3). Es ist Abisag von Sunem.Man bringt sie
dem Konig, ,,und sie war ein sehr schones Madchen®, wird
ausdriicklich gesagt, ,und umsorgte den Konig und diente
ihm*, und sie mufte natiirlich auch in sein Bett, damit er
warm wiirde; dann heiflt es ausdriicklich: ,, Aber der Konig
erkannte sie nicht® (1.Kon.1,4). ,Erkennen“ bedeutet hier
dasselbe wie 1. Mose 4,1: ,geschlechtlich miteinander ver-
kehren®.

Diese Einsicht in die mogliche Wortbedeutung ist wichtig
fiir unseren Amostext. Hebriisches ,erkennen® heifit also:
liebevolle, intime Verbindung pflegen. Wenn Sie von da-
her an unser Wort herangehen: ,nur euch habe ich er-
kannt®, dann heiflt das nun: ,,Nur mit euch habe ich liebe-
voll intimen Umgang gepflegt, anders als mit allen Vél-
kern der Erde sonst®.

Doch das geniigt noch nicht ganz. Andere Stellen machen
uns das Besondere noch klarer., Der Prophet Hosea sagt
Kapitel 8,4: ,Sie setzen Konige ein, aber ich erkenne sie
nicht“. Wir kénnen etwas freier iibersetzen: ,Ich soll es
nicht wissen“. Das soll heiflen: , Ich werde nicht beteiligt®,
»man fragt mich nicht“. Erkennen heifit: ,beteiligt sein,
herangezogen werden“. Noch deutlicher wird 1. Mose
18,19: ,Ich habe doch Abraham erkannt, daf seine Kin-
der des Herrn Wege halten und tun sollen und nach mei-
nen Geboten wandeln®. ,Ich habe Abraham erkannt®.
Luther iibersetzt: ,Ich habe ithn auserkoren®. Der Sinn-
zusammenhang legt die genauere Ubersetzung nahe: ,,Ich
habe mit ihm Verbindung aufgenommen®, ,ich habe ihn
mit einer Aufgabe betraut®, ,zu einer grofilen Aufgabe
ausgesondert®.

Am klarsten wird es in der Berufung Jeremias (Jer. 1,5):
»Ich erkannte dich, ehe ich dich im Mutterleibe bereitete,
ich sonderte dich aus, ehe du von der Mutter geboren wur-
dest“. Hier heifit ,erkennen“ ganz eindeutig: ,Ich habe
dich erwihlt®, ,berufen®. Doch diese Worte sind vielleicht
zu verschlissen. Man kann umschreiben: ,Ich habe mit dir
intime Verbindung aufgenommen und dich mit einer Auf-
gabe betraut®. Das klingt zusammen in dem hebriischen
Wort fiir ,erkennen“. Von dieser Erkenntnis des Sprach-
gebrauchs im Alten Testament versteht man dann Amos
3,2 etwa so: ,Ich habe euch liebevoll erwihlt im Unter-
schied zu allen Vélkern®. Oder: ,Ich habe euch ganz per-
sonlich ins Vertrauen gezogen und weifl um euch exklu-




siv®, Oder: ,Ich habe euch durch meine Willenskundgabe
zu einer grofilen Aufgabe ausgesondert®. Dann versteht
man auch die Fortsetzung besser: ,Darum will ich an
euch heimsuchen alle eure Siinden®. Das nackte Wort ,er-
kennen® erklirt es nicht. So mufl man sich hineingraben in
ein Wort, und das ist eine Freude. Die Konkordanz ist eine
grofle Hilfe dabei. Vom besonderen Sinn des Einzelwortes
her weiff man den Zusammenhang besser zu erkliren.

Nun noch ein anderes Beispiel zur Worterklirung aus V.9.
Es hat Sie vielleicht schon gewundert, wie ich Vers 9 iiber-
setzt habe. Er lautet bei Luther in der zweiten Hilfte:
»Seht, welch ein grofles Zetergeschrei und Unrecht darin
ist“, ,Zetergeschrei® war fiir Luthers Zeiten treffend. Aber
was sagt uns schon ,Zetergeschrei“? Wir gebrauchen das
Wort hochstens von Kindern im zweiten oder dritten
Trotzalter. Das Wort wird im Hebriischen meist ge-
braucht, wenn Gott im Kriegsfall einen Schrecken iiber ein
feindliches Heer kommen lift. So 1. Sam. 5,9: , Als sie die
Lade trugen, da entstand in der Stadt der Philister ein sehr
grofler Schrecken durch die Hand des Herrn®. Dieser
Schrecken ist also eine sehr minnliche, eine sehr politische
Sache. In 5. Mose 7,23 kann man sehen, daf das Wort
eine Verwirrung bezeichnet, die so enorm ist, daf sie zur
Selbstvernichtung fiihrt. Die Verwirrung fiihrt ein Gemet-
zel herauf. So ist denn auch in 1. Sam. 5,11 direkt die Rede
von einem ,tédlichen Schrecken®, einer ,todlichen Ver-
wirrung®. ,Zetergeschrei® ist also in all diesen Fillen viel
zu gelinde iibersetzt; das Wort besagt ,Schrecken®,
» Verwirrung mit vernichtenden, todbringenden Folgen*“.
In der Regel geht solch ein Schrecken von Gott aus. Aber
bei Amos wird das Wort erstmalig auch von zwischen-
menschlichem Handeln gebraucht. Er spricht im Zusam-
menhang von Gewalttat, von Unterdriickung in Samaria,
die die Reichen an Armen iiben. Nur noch gelegentlich
wird unser Wort von Menschen ausgesagt, beim Prophe-
ten Hesekiel 22,5 und dann Spriiche 15,16. Den letzt-
genannten Vers mufl ich vorlesen, weil er uns besonders
zum Verstindnis hilft: ,Besser wenig mit der Furcht des
Herrn als grofler Vorrat und (— ja, nun steht unser Wort
da —) ,Zetergeschrei, ,Wirrnis®, ,Schrecken® dabei“. Was
ist gemeint? Ich habe iibersetzt: , Terror“. Das ist das ein-
zige Wort, das heute in unserer Sprache genau die Sache
trifft. Auf terroristische Unterdriickung weist der Zusam-
menhang bei Amos hin: Leute werden vergewaltigt, Mord
und Raub, Angriff gegen das Leben und gegen den Besitz
geschieht. So legt also der Zusammenhang und der son-
stige Sprachgebrauch das Wort ,, Terror“ nahe als das, was
die Sache wirklich trifft. Reiche terrorisieren Arme, und
der Gort Israels stellt sich auf die Seite der Schwachen, ge-
gegen die, die den Terror iiben.

VII. BOTSCHAFT

Ich mochte zunichst zusammenfassen, was wir als Bot-
schaft aus den Versen 3—6 und 8 herauszuhoren haben.
Wir haben im einzelnen schon geniigend Vorbereitung ge-
leistet, damit wir jetzt die Gesamtaussage dieser weisheit-
lichen Disputation des Propheten erfassen kénnen.

Machen wir uns zuvor noch einmal klar, was Amos im gan-
zen verkiindet. Wir haben es in den Beispielen Vers 11 und
12 deutlich gehort: Er spricht von einem Feind, der das
Land erobern wird. Er spricht ironisch von ,Rettung®,
praktisch von Totalverlust. Nachher in Vers 14 und 15
verkiindet er Vernichtung der Altire, der Heiligtiimer und

99

der Privathiuser. Auflerst provozierende Spriiche mufiten
die fithrenden Kreise Israels und der Residenz Samaria
von diesem Propheten anhéren. Sie greifen nicht nur Stolz
und Selbstsicherheit an, sondern zerbrechen jegliche Hoff-
nung, wie Vers 12 besonders deutlich sagt. Gerade ange-
sichts der Schirfe seiner Botschaft, die in mancher Hinsicht
einmalig ist, will der Prophet nicht unverstanden bleiben.
In der Denkweise und mit der Didaktik seiner Zeit ringt
er in den V. 3—6 u. 8 in schrittweise steigernder, zugleich
kunstvoller und kluger Rhetorik, wie wir sahen, darum,
dafl die Notwendigkeit seiner unerhort erschreckenden
Verkiindigung erkannt wird. Fragend erinnert er an die
unumstéfllichen Gesetze der Weltordnung, wenn er mit
seinen Beispielen aus dem Leben der Wanderer, der Raub-
tiere, der Jiger und der Stidter darauf hinweist, dafl ge-
rade auch bei den furchtbaren Ereignissen zuriickzuforschen
ist nach den auslésenden Faktoren. Der vorliufige Hohe-
punkt in Vers 6 b heischt Zustimmung zu der Einsicht, dafl
Unheil auf den Herrn zuriickzufiihren ist. So sollte sich der
Horer der duflersten Aussage nicht verschliefen konnen,
dafl auch die prophetische Verkiindigung des Amos, auch
seine so scharf anklagende und richtende Verkiindigung
nur vom Reden des Herrn her verstanden werden darf.
Allerdings wird dieser Schlufl nicht theoretisch gefordert.
Thetisch stellt Amos das ihm widerfahrene Geschehnis, das
nur er bezeugen kann, heraus: ,Der Herr hat geredet, —
wer mufl da nicht Prophet sein?“ Das unwiderstehliche
Wort ldfit kein Schweigen zu, sagt er. Auch jeder andere
in Israel, dem zugestoflen wiire, was den Schafziichter aus
Thekoa traf, héitte mit dieser Botschaft auftreten miissen.
»Der Herr hat geredet®, — das ist die einzige Legitimation
des Amos. Fiir die Auswirkung dieses vehementen Eingriffs
und fiir die Notwendigkeit seines niederschmetternden
Verkiindigens Verstindnis zu erwecken, dem dient seine
Einschidrfung des Fragens nach Ursache und Folge.

Das ist nun eine Botschaft, die heute nicht weniger aktuell
ist als je. Amos ist einer der ersten biblischen Zeugen, die
den ganz unausweichlichen Zwang beteuern, der sie zu
ihrem Botendienst nétigte. Jeremia wird unter solchem
Zwang leiden und seinen Gott anklagen: ,Du bist mir zu
stark geworden, du hast mich vergewaltigt“ (Jer. 20,1—9).
Amos bleibt nicht der einzige, der spricht: ,Ich muflte, wie
einer zittern muf}, wenn der Léwe in seiner unmittelbaren
Nihe aufbriille“. Paulus legt der Gemeinde in Korinth dar,
daf eine unweigerliche Notigung ihn zur Verkiindigung
gebracht hat (1. Kor. 9,16 und 17). Ja, er spricht wortlich
von einem ,Zwang®, der iiber ihn kam, um zu sagen, dafl
nicht irgendein Eigenwille ihn zur Evangeliumspredigt ge-
bracht hat. So werden wir angeleitet zu der Einsicht —
Amos ist in 3,3—6 und 8 ein erster Zeuge, Paulus in sei-
ner Weise der neutestamentliche Zeuge fiir uns —, dafl im
Alten und Neuen Testament Menschen zu uns sprechen, die
nicht aus eigenem Willen in die Weltgeschichte hinein-
gewirkt haben, Wir konnen sie nach ihren eigenen Aus-
sagen nur miflverstehen, wenn wir thre Stimmen anthropo-
logisch deuten. Das tun atheistische Philosophen wie Ernst
Bloch. Er spricht bei seinem tiefen Respekt vor den alt-
testamentlichen Propheten von einer Wunschextension des
Humanum und davon, dal Amos ein Gespiir fiir soziale
Gerechtigkeit hatte, dafl er bei diesem Gespiir fiir soziale
Gerechtigkeit einen Jahwe verkiindet, der den Leuten den
roten Hahn aufs Haus setzt und ein schlechter Kompro-
mifler ist fiir Expropriateure. So wird Amos sozialrevolu-




100

tiondr gedeutet. Doch so verstehen wir ihn nicht, wie er
selbst unbedingt verstanden sein will. Von dem Gott, der
Israel aus Agypten herausgefiihrt hat, von demselben Gott,
der Israel das Land geschenkt hat, weif er sich gesendet;
er redet weder aufgrund eines Sozialprogramms noch aus
judiischer Feindschaft gegeniiber dem Nordreich. Er redet,
weil der Herr zu reden ihn gendtigt hat. So fordert er nach
seinen Anklagen auch keine Reformen, sondern kiindigt
das richtende Eingreifen seines Gottes an,

Der Interpret, den wir in Vers 7 gehort haben, ldf3t in aller
Verhaltenheit die Barmherzigkeit ahnen, die darin liegt,
dafl Gott das Geheimnis seines Willens Menschen anver-
traut. Was Amos anvertraut wurde, ist wahrlich nicht das
einzige, was Gott Menschen kundtat.

Als zweites und letztes Beispiel fiir die Erarbeitung der
Botschaft fassen wir 3,9—15 zusammen. Dabei méchte ich
die Frage nach der Bedeutung der Gerichtsworte im ganzen
der Schrift aufwerfen. Denn es wird Sie ja doch mit mir
die Frage umtreiben: Was kann solch ein Wort, das einem
Teil des Gottesvolkes, dem damaligen Staat Israel im
8. Jahrhundert, das totale Ende erbarmungslos ankiin-
digte, spiteren Zeiten sagen? Was kann es der neutesta-
mentlichen Gemeinde sagen? Was kann es der Kirche im
20. Jahrhundert sagen? Halten wir uns vor Augen, was
Amos in 9—15 sagt. Es ist ein Gerichtswort gegen die, die
auf Kosten anderer leben (Vers 9 und 10), die in falscher
Selbstsicherheit ihren Wohlstand genieflen (Vers 12).

Wir sollten solche Worte anhaltend héren als Vorausset-
zung der neutestamentlichen Botschaft. Ohne den Ernst
des Gerichtes bleibt das Kreuz Jesu Christi als Rechtsake
Gottes unverstindlich, wird aber auch nicht verstindlich,
dafl die Apostel des Neuen Testaments sagen kdnnen:
»Wer auf sein Fleisch sit, wird vom Fleisch das Verder-
ben ernten®. Solche Sitze des Neuen Testaments kommen
leicht zu kurz neben der anderen Seite der Botschaft:
» Wer auf den Geist sit,wird vom Geist das Leben ernten®.
Der 1. Johannesbrief sagt: ,Wer den Sohn Gottes hat,
der hat das ewige Leben®, daneben aber steht auch der
Satz: ,Wer ihn nicht hat, der hat das Leben nicht®. Wer
von dem Heilsgott weicht — Amos hat das in Vers 2 deut-
lich gemacht —, wer den intimen Kontakt, die liebevolle
Verbindung, die Gott aufgenommen hat, das Anver-
trauen besonderer Aufgaben in der Weltgeschichte ver-
kennt, an dem sucht er heim all sein Versiumen. Wenn
wir das nicht mehr mithoren, horen wir das Neue Testa-
ment in seiner vorwirtstreibenden, rettenden Macht nicht
mehr recht. Ich kann das nur andeuten.

Ein anderes kommt hinzu: Jene Amosworte waren an
Israel im ganzen gerichtet, an seine fiihrenden Kreise.
In der Residenz Samaria lebten die, die die Verantwor-
tung trugen fiir das, was in diesem Teilstaat des Volkes
Gottes passierte. Da florierte die Bautdtigkeit. Wir konn-
ten auf den Vers 15 aus Zeitgriinden nicht eingehen, sonst
hitte ich Thnen noch viel iiber Winterhiuser und Som-
merhiuser, die man sich gleichzeitig leisten kann, und
iiber elfenbeingeschmiickte Hauser mit kultiviertem Mo-
biliar erzdhlen kénnen. Die bliihende Bautitigkeit attak-
kiert Amos zugleich mit seinem Einsatz fiir die Schwachen

und die Armen, fiir die Gottes Grundentscheidung gefal-
len ist. Wir leben nicht mehr in dem engen Horizont Sa-
marias, sondern wissen im 20. Jahrhundert, daff wir mit
der ganzen Menschheit in einem Boot sitzen. Wir sind ge-
fragt, was wir mit dem tun, was uns anvertraut ist. Wir
werden uns, wie die EKD-Synode, fragen, ob nicht ein
Baustop fiir die Gemeinden zu diskutieren sei, einfach weil
man verstanden hat, was wir aus Dankbarkeit gegeniiber
dem, der arm ward um unsertwillen, dieser Welt und un-
serer Menschheit schuldig sind. Solches Amoswort wird uns
aufschrecken zu der Frage, ob wir nicht heute ganz andere
Fingerzeige auf einen Herrn der Barmherzigkeit hin auf-
richten miissen als die groflen Finger unserer schlanken
Kirchtiirme.

Dieser Amos, wenn er auch 800 Jahre ilter ist als das
Neue Testament, hilft uns, das Neue Testament verdeut-
lichen. Die Urgemeinde hatte ja noch keine groflartigen
Sommer- und Winterhduser und Akademien und Kirch-
tiirme und was weif8 ich nicht alles. Sie lebte noch in ganz
einfacher Weise. Aber das alte Israel hat durch seine viel-
hundertjihrige Geschichte den Weg des Gottesvolkes mit
ganz ihnlichen Gefahrenpunkten durchschritten, wie sie
dem Gottesvolk des Neuen Testaments bis ins 20. Jahr-
hundert hinein auch begegnen. Wir sollen aufmerken, ob
wir mit Hilfe des Alten Testaments an der einen oder an-
deren Stelle deutlicher merken, was wir von Jesus von
Nazareth her in unserer Zeit zu tun und zu lassen haben,
wenn wir ernsthaft bedenken, dafl wir alle schon wenig-
stens ein Todesopfer auf dem Gewissen haben, das des
Gekreuzigten, so wie hier von den Todesopfern in Vers 9
und 10 gesprochen wird.

Ein Letztes bleibt: Amos sagt radikal das Ende an, das
Gott ihm in den Visionen vorgestellt hat: ,Das Ende ist
gekommen fiir mein Volk Israel®, Das ist der eine Ton,
den er in immer neuen Spriichen verdeutlicht: das Ende
Israels. Andere Propheten sagen, dafl nach dem Gericht
eine neue Zeit kommen wird. Doch die Botschaft des
Amos mufl auch einmal gehort werden, Bestimmte Pha-
sen des Gottesvolkes miissen zu Ende gehen. Der Gott
Israels verindert bestehende Unrechtsverhiltnisse unwi-
derbringlich. Durch Umstiirze geht es der neuen Welt
Gottes entgegen. Wir miissen uns, wenn ich recht sehe, viel
mehr 6ffnen fiir diese Botschaft, die das Alte Testament an
verschiedenen Knotenpunkten verkiindet und die auch im
Neuen Testament laut wird. Durch Umstiirze, auch durch
schockierende Befreiungen, erschiitternde Veridnderungen,
geht es der neuen Welt Gottes entgegen. Das Wort vom
Ende, das uns Amos einprigt und das er fiir jene Phase
des Gottesvolkes zu verkiinden hatte, kann uns in seiner
Weise bereit machen, die eine Botschaft zu hdren, die {iber
Uppsala stand: ,Siehe, ich mache alles neu!®

Damit mochte ich meinen Rechenschaftsbericht iiber ver-
schiedene Arbeitsginge des Beobachtens eines biblischen
Textes abschlieflen. Ich hoffe, daf Sie gerade, bei aller sach-
lichen Arbeit, etwas von der Gewalt dieser Botschaft ver-
spiiren. Vielleicht konnen wir Jeremia nachverstehen:
»Fanden sich Worte von Dir, so verschlang ich sie.“ Ernst-
haftes Bibelstudium fiihrt zu der Freude dessen, der ,eine
grofle Beute kriegt®.




Proressor D, Hemnz-DieTricH WENDLAND

Die Aufgabe des Laien in der Kirche
und das politische Engagement des Christen

Der LAE ALs GLIED DES GOTTESVOLKES

Wenn man von dem Amt des Laien in Kirche und Ge-
sellschaft sprechen will, so steht man vor der Tatsache
der Entwicklung einer in der Kirchengeschichte zutage
getretenen wesentlich negativen Definition des Laien.
Die Herausbildung des Gegensatzes, eines beamteten
Klerus, der mit verschiedenartig abgestuften Weihen
ausgeriistet ist, die Abgrenzung und Abhebung dieses
Klerus vom Laien hat zu einer Degradierung des Laien
in der Kirche Christi gefiihrt, und erst der Reformation
ist es gelungen, eine grundsitzlich andere Position des
Laien wenigstens theologisch zu definieren, obwohl man
wirklich nicht sagen kann, daf} in den auf die Reforma-
tion folgenden Jahrhunderten diese neue Position des
Laien auch nur annihernd in zureichendem Mafle prak-
tisch in Kirche und Gemeinde in Erscheinung getreten
wire. Wir miissen daher mit einer positiven theologischen
Definition des Laien beginnen.

Der Laie ist das miindige Glied, das voll berechtigte und
vollgiiltige Glied des Gottesvolkes, der an der Gnade
und der Verheiflung des ewigen Lebens vollen Anteil
hat. Die positive Definition muf also eindeutig am An-
fang stehen. Der Laie ist kein Untertan einer kirchlichen
Obrigkeit. Der Laie kann auch nicht dadurch definiert
werden, dafl ihm bestimmte kirchliche Ordinationen,
Weihen und die damit in Zusammenhang stehenden
Amter fehlen, sondern er ist zu definieren nach den
neutestamentlichen Zeugnissen, etwa des ersten Petrus-
briefes, oder des paulinischen Kirchenbegriffes als dieses
vollgiiltige Glied des Gottesvolkes, das ja im ersten
Petrusbrief zugleich als das heilige Priestertum bezeich-
net wird. Wir denken unwillkiirlich an Martin Luthers
Definition des Christen, der aus der Taufe herauskommt
und so sich im Vollbesitze der gottlichen Gnaden und
der Anwartschaft auf das Reich Gottes befindet. Letzten
Endes ist dieser Begriff der Begriff der eschatologischen
Existenz des Christen, der in der Anteilhabe am Gegen-
virtigen und in der hoffnungsvollen Erwartung des zu-
kiinfrigen Gottesreiches seine irdische Existenz fiihrt, so-
lange diese ihm hier in dieser Welt zugemessen ist.

Daher ist nun der Laie der Christ im vollen Sinne des
Wortes. Wir denken etwa an 1. Kor. 12, an jenes Bild
der vielfiltigen Charismen und Dienste, das dort von
dem Apostel Paulus entworfen wird. Diese verschieden-
artigen Charismen, Gnadengaben und Dienste sind den
verschiedensten Gliedern der Gemeinde zugeteilt. Jeder
dieser Dienste, jedes dieser Charismen hat seine eigene
Wiirde, Ehre und Vollmacht, Jedes ist unentbehrlich,
keines kann durch das andere ersetzt werden. Nicht alle
konnen Apostel, Propheten und Lehrer sein, nicht alle

101

konnen das Charisma der Zungenrede oder der Deutung
der Zungenrede usw. besitzen. Es ist ein grofler Gliede-
rungsprozefl, der sich stindig aufs neue durch die Aus-
schiittung der gottlichen Gnadengaben in der Gemeinde
Christi vollzieht. Und alle diese einzelnen Dienste und
Gnadengaben, die es da gibt bis hinunter etwa zu der
Gnadengabe der Verwaltung sind miteinander konsti-
tutiv fiir die Einheit des Leibes Christi. Ausdriicklich
wird in 1. Kor. 12 die Fiille der Charismen und Dienste
unter dem Gleichnis des Leibes dargestellt. Von hier aus
gesechen mufl man auch die Freiheit dafiir haben, die
Laien mit Funktionen innerhalb des Gottesdienstes zu
beauftragen, etwa mit der Funktion des Lektors, der
Epistel und Evangelien in der Gemeinde liest; solche li-
turgischen Funktionen kénnen von diesem vollchristlichen
Status des Laien ausgeiibt, brauchen von diesem keines-
wegs ausgeschlossen gedacht zu werden.

Selbstverstindlich bedeutet das Gesagte nicht eine Nivel-
lierung innerhalb der Gemeinde Christi. Innerhalb ihrer
Einheit auf dem Boden der Gleichheit aller derer, die
an der eschatologischen Gotteskindschaft teilhaben, gibt
es Ordinationen und Beauftragungen zu bestimmten
Amrtern, gibt es verschiedenartige Amter des Gemeinde-
vorstehers, des Diakons, der Gemeindehelferin und an-
derer Amter. Aber es kommt jetzt darauf an, daf wir
diese Unterschiede der Ordinationen, diese Unterschiede
der Vollmachten von der Einheit des Gottesvolkes aus
sehen, und von dieser aus gesehen werden sie immer
nur relative Unterschiede sein konnen, denn auch alle
Ordinationen innerhalb der Kirche Christi, alle Amter
innerhalb der Kirche Christi sind ja nur dazu da, der
Oikonome, d. h. dem Aufbau des Gottesvolkes, dem
Aufbau der Kirche Christi im Ganzen zu dienen, Daraus
geht schon hervor, dafl der Laie auf gar keinen Fall
nur ein Untertan sein kann, dafl er auch auf gar keinen
Fall nur ein passiver Empfanger gottlicher Gnadengaben
sein kann, die etwa durch die Amtstriger der Kirche
vermittelt werden, sondern daff er als Empfinger der
Gnaden zugleich etwa in Mission und Diakonie das
aktive, die Kirche in der Welt reprisentierende Glied
des Gottesvolkes ist, dem der Mund zum Zeugnis gegeben
wird und dem von Christus her die Vollmacht zum
Dienst der Liebe in den N&ten der menschlichen Exi-
stenz verliehen wird, also rundum nach allen Seiten hin
ein aktiver Reprisentant, ein aktives Glied, ein aktiver
Zeuge und ein aktiver Diener Christi und des Gottes-
volkes auf Erden.

DiE WELTLICHE CHRISTENHEIT o

Von hier aus gesehen wollen wir nun zweitens den christ-
lichen Laien im besonderen als den Triger der von mir
sogenannten weltlichen Christenbeit in das Auge fassen.
Es ist hier nicht meine Aufgabe, im einzelnen von der
heute besonders schwierigen und groflen missionarischen
Aufgabe des Laienchristentums in einer sikularen Welt
zu sprechen, Erstens verstehe ich davon zu wenig, und
zweitens ist mein Thema insbesondere hingewendet in
die Welt des politischen Gemeinwesens und in die Welt
der menschlichen Gesellschaft. Hier bleibt also eine Liicke,
die frither oder spiter auszufiillen dringend notwendig
sein wird.

Unter der weltlichen Christenheit verstehe ich:




102

1. die Gesamtheit aller derjenigen Christen, die in den
Funktionen und Aufgaben von Gesellschaft, Staat, Wirt-
schaft und Kulwr titig sind. Da tritt nun sofort her-
vor, wie unangemessen das Wort ,Laie“ in diesem Zu-
sammenhang im Grunde ist, und ich wiinschte, es kime
endlich jemand, der in der Lage wire, dieses Wort ab-
zuschaffen und durch ein besesres zu ersetzen. Leider bin
ich personlich dazu jetzt noch nicht imstande gewesen.
Denn in diesem eben genannten Funktionen und Rollen
von Gesellschaft, Staat und Wirtschaft ist ja der Laie
eben grade nich t der Laie, sondern steht er den Theo-
logen als der Sachkundige, als der Fachmann, der in
einem ganz bestimmten weltlichen Bereich zu Hause ist
und da seine Lebensarbeit tut, da seinen Beruf hat,
gegeniiber. In der weltlichen Christenheit m u £ sich von
daher gesehen eine ganz neuartige Verhiltnisbestimmung
von Theologe und Laie ergeben, iiber die meines Er-
achtens bisher noch viel zu wenig nachgedacht worden
ist, die ich aber nachher in einer vorliufigen Definition
versuchen will zu erfassen.

2. Der engere Begriff der weltlichen Christenheit besagt,
dafl aus der Gesamtheit dieser in der Welt lebenden,
arbeitenden Christen nun aktive Christen und christliche
Dienstgruppen, Dienstgemeinschaften der weltlichen
Christenheit hervortreten, die sich in der Welt der Ge-
sellschaft, thren Noten und Konflikten, unter den Lasten
und Leiden des gegenwiirtig lebenden Menschen eine
ganz bestimmte Aufgabe ersehen und erwihlt haben.

Diese Aufgabe kann im traditionellen Sinne eine Auf-
gabe der evangelischen Diakonie im engeren Sinne sein,
also Stichwort Bethel, Fiirsorge, Krankenpflege, Erzie-
hungs-Diakonie, sozialpidagogische Diakonie und der-
gleichen mehr.
Wir aber wenden uns hier einem neuen Gebiet der christ-
lichen Diakonie zu, das wir in den letzten zehn Jahren
mehr und mehr gewShnt worden sind als das Gebiet der
gesellschaftlichen Diakonie zu bezeichnen, wohin auch
die sog. politische Diakonie eingeschlossen zu denken
ist. Hier handelt es sich um die Zuwendung der aktiven
Dienstgruppen der weltlichen Christenheit zu den groflen
sozialen Problemen und Krisen der modernen Gesell-
schaft, in die sie hineinzuwirken, dienend hineinzutreten
unternimmt. Das ist das Eigentiimliche. Aus der weiten
weltlichen Christenheit treten diese aktiven Dienstge-
meinschaften der weltlichen Christenheit hervor. Wir
haben Ansitze dazu in den Trigern der kirchlichen
Sozialarbeit, z. B. unseren evangelischen Sozialsekreti-
ren, in den Industriepfarrern, in den kirchlichen Sozial-
amtern; nicht zuletzt in dem groflen Mitarbeiterstab der
utigen Evangelischen Akademien, Ansitze, die aber
nun, wie ich meinen mdochte, mit aller Entschiedenheit
weiter zu entwickeln sein werden.
Die weltliche Christenheit in diesen ihren Dienstgruppen
stellt sich die Frage: Wo sind die eigentlichen sozialen,
okonomischen und anderen Note und Krisen der heutigen
Gesellschaft? Welches sind die Lasten, die der Mensch
der gegenwirtigen Gesellschaft in und durch die Insti-
tutionen, in welchen er lebt, zu erleiden und zu tragen
hat? Wie kdnnen wir ihm hier helfen? Wie kénnen wir
hier nach dem apostolischen Maflstab von Galater 6, 2
helfen: ,Einer trage des anderen Last, so werdet ihr das
Gebot Christi erfiillen“? Das ist die Fragestellung, unter
welcher die Dienstgruppen der weltlichen Christenheit

antreten. Schon Johann Hinrich Wichern hat diese Auf-
gabe vor 120, 130 Jahren ganz klar vor sich gesehen, nur
dafl er aus Griinden, die ich hier nicht erdrtern kann,
diese Aufgabe noch nicht hat wirklich in Angriff nehmen
konnen.

Der hochste Leitmafistab fiir die Arbeiten der Dienst-
gruppen der weltlichen Christenheit ist die Agape, ist
die Liebe Christi, ist die christliche Nichstenliebe, welche
in der heutigen Welt auch die Fernsten zu unseren Nich-
sten macht, Menschen, die in Biafra oder in Indien an
Hunger leiden und sterben, zu unseren Nichsten macht.
Und von hier aus, von der Agape, der Liebe Christi,
haben wir dann das Verhiltnis zu denjenigen abgekiirzt
gesagt human-ethischen Leitbegriffen und Maflstiben zu
suchen, die wie z. B. die Begriffe der Freiheit, Gerechtig-
keit, der Mitmenschlichkeit, der Partnerschaft, der Hu-
manitit in aller Munde sind, und die in der modernen
christlichen Sozialethik gleichfalls eine tragende Rolle
spielen,

Die PRINZIPIEN DER GESELLSCHAFTLICHEN DIAKONIE

Wenden wir uns von hier aus gesehen jetzt sogleich den
leitenden Prinzipien der gesellschaftlichen Diakonie zu,
die diesen Dienstgruppen der weltlichen Christenheit ob-
liegt. Das erste dieser Prinzipien mochten wir bezeichnen
als das Prinzip der kritischen Solidaritit. Wir stehen
in einer Solidaritit mit den Menschen der gegenwirtigen
Gesellschaft dadurch, daf wir ihre Mitmenschen sind.
Wir wissen aber auch um jene tiefere Solidaritit, die
uns mit ihnen verbindet, da# wir nimlich vor Gottes
Angesicht allzumal Siinder sind, die jener Herrlichkeit
entbehren, die ihnen eigentlich, wenn sie ein gottgemifles
Dasein hitten, zukommen wiirde. Wir leben aber noch
aus einer anderen Solidaritit heraus mit den Menschen
unserer Gesellschaft als christliche Laien zusammen, nim-
lich aus der durch die Liebe Christi neu in die Welt ge-
brachte und im Ringen mit den Michten des Bésen und
der Siinde sich befindenden Liebe Christi. Diese Liebes-
solidaritdt ist das Entscheidende, wovon wir hier an un-
serem Orte auszugehen haben.

Diese Liebessolidaritit aber ist eine kritische Solidaritit.
Sie sagt namlich Nein, sie sagt nicht Ja zum Bosen im
Menschen, sie sagt nicht Jazuallen geistigen Moden, Ideen
usw. der heutigen Gesellschaft und des heutigen Men-
schen, sondern sie ist gleichsam geleitet von dem kritisch-
prophetischen Wort des Alten und Neuen Testaments,
der Feind aller Ungerechtigkeiten, der Feind aller, auch
der sozialen Dimonien, der Zerstdrungen und Perver-
tierungen der menschlichen Existenz und der mensch-
lichen Gesellschaft.

Also kritisch, nicht einfach in der Akkomodation, nicht
einfach in der Haltung der Anpassung treten die Dienst-
gruppen der weltlichen Christenheit, tritt die gesellschaft-
liche Diakonie in die Néte und in die Konflikte der
gegenwirtigen Gesellschaft hinein. Sie kann sich nicht
einfach den Groflen, die es dort gibt, ein- und unter-
ordnen. Sie kann sich nicht einfach den Ideologien oder
Weltanschauungen, die es dort gibt, ein- und unter-
ordnen. Das ist durch die eschatologische Existenz des
Gottesvolkes, durch unsere Anteilhaberschaft am gegen-
wirtigen und am kommenden Gottesreiche ausgeschlossen
und unméglich gemacht, dafl wir in die Haltung einer




solchen unkritischen Anpassung oder Akkomodation ver-
fallen kénnten,

Freilich mu8 andererseits gesagt werden, dieses Prinzip
der kritischen Solidaritit ist zweitens mit dem Prinzip
der Offenbeit verbunden, das heifit der Offenheit nach
allen Seiten, der Offenheit fiir die gegenwirtigen Reali-
titen. Das Prinzip der Offenheit mufl also zugleich ver-
standen werden drittens im Sinne des Prinzips der
Modernitat der gesellschaftlichen Diakonie. Wir haben
es mit der Gesellschaft der Gegenwart zu tun, nicht mit
jener Gesellschaft zu den Zeiten der Apostel, nicht mit
der vortechnischen, nicht mit der vorindustriellen, nicht
mit der vorrationalen Gesellschaft, sondern mit den Men-
schen und Institutionen der Gesellschaft von heute, von
morgen und iibermorgen. Das besagt das Prinzip der
Modernitit.

Dadurch wird die andere, fiir uns alle ja wohl selbst-
verstindliche Einsicht keineswegs aufgehoben, dafl die
Kirche Christi durch die Jahrhunderte, durch die Jahr-
tausende hindurch lebt, und in Jahrhunderten und Jahr-
tausenden ihre geistlichen Erfahrungen sammelt und
konzentriert. Aber diese eben so gesammelten und kon-
zentrierten Erfahrungen sind immer wieder neu in jeder
Gegenwart fiir den Menschen, der heute mein Partner
ist, der heute von Gott mir als mein Nichster gegeniiber-
gestellt wird, einzusetzen, Und ich denke hier an das
Wort eines groflen Auslegers der Heiligen Schrift in.
letzten Menschenalter, an ein Wort von Adolf Schlatter:
»Die Liebe lebt fiir die Gegenwart.* Das ist das Prinzip
der Modernitit. Das ist das wahre Prinzip der Offen-
heit nach allen Seiten. Hier ist, wenn ich recht sehe, noch
eine bestimmte Abgrenzung gegen katholische wie auch
protestantische Traditionen zu vollziehen.

Als sich in der Mitte des vorigen Jahrhunderts die
Kirchen in Europa zum ersten Mal auf der ganzen Breite
der werdenden sikularen weltlichen Gesellschaft, also
der sich selber interpretierenden Gesellschaft gegeniiber-
sahen, haben sie die mannigfachsten Arten und Weisen
von christlicher Verbandsbildung erfunden und zustande
gebracht: Verbinde von christlichen Arbeitern, von christ-
lichen Bauern, von katholischen Akademikern, von evan-
gelischen Handwerkgesellen und wie sie damals in den
Ursprungszeiten der Caritas und der evangelischen Dia-
konie in der Mitte des vorigen Jahrhunderts geheiflen
haben. Nun bedeutet aber dieses Prinzip der christlichen
Verbandsbildung zugleich erwas ungemein Gefihrliches,
nimlich die Selbstabschliefung der christlichen Gemeinde
von der Welt, die Unmdglichmachung des wirklich mis-
sionarischen und diakonischen Ansatzes und Einsatzes
der weltlichen Christenheit.

Die Geschichte der christlichen Verbands- oder Block-
bildung seit der Mitte des 19. Jahrhunderts ist unldslich
verbunden mit der Entwicklung hochst gefihrlicher
Antiressentiments. Selbstverstindlich sind wir nicht
liberal, selbstverstindlich sind wir antisozialistisch und
antimarxistisch usw. Wir grenzen uns ab, wir schlieflen
uns als Christen zusammen,

Ich bestreite nicht, daf es ein legitimes geistliches Mo-
tiv gibt, dafl Christen sich, wenn ich mich einmal
so ausdriicken darf, — sich aneinander festhalten, sich
miteinander und durcheinander zu stirken versuchen,
miteinander sich einen Weg durch die Welt zu bahnen

103

versuchen. Das ist das legitime geistliche Motiv der
christlichen Gemeinschaftsbildung iiberhaupt. Aber wenn
es zu den Antiressentiments fithrt, wenn es statt in die
Welt hinein aus der Welt heraus fiihrt, wenn es zur
Abstempelung des Mitmenschen als des Nichtgliubigen,
als des Sdkularen usw., als des blof Aufenstehenden
filhrt, dann ist hier ein, wie ich meinen mochte, sehr
gefihrliches falsches Selbstbewufltsein der christlichen
Gemeinde mit im Spiel.

Diejenige christliche Gemeinde und Kirche, die wirk-
lich eine dienende sein will, mufl den Prinzipien der
Solidaritdt, wenn gleich der kritischen, wie wir gesehen
hatten, den Prinzipien der Offenheit und den Prinzipien
der Modernitit in der vollen freien und freimiitigen
Hingabe an den Menschen der Gegenwart und seine Pro-
bleme und Néte folgen. Das sind die Leitlinien, auf die
wir hier besonders zu achten haben.

Dabei gibt es hier nun ein theologisches Grundproblem,
um das schon Luther zeit seines Lebens gerungen hat,
um die Frage nimlich, wie Christperson und Weltperson
in einer Existenz zu verbinden seien. Luther hat darauf
zum Beispiel mit seinem Begriff des Berufes geantwortet.
Er hat gesagt, da die Christperson ihren Glauben, ihre
Liebe, ihre Hoffnung gerade im Raume der Weltperson,
das heifit also in den weltlichen, konomischen, gesell-
schaftlichen und politischen Funktion des Menschen in
der Welt zu bewihren, zu realisieren habe, Und an die-
ser Grundansicht der Dinge haben wir wohl auch noch
bis auf diese Stunde unsererseits festzuhalten.

Man muf freilich die auflerordentliche Belastung, die
hier fiir den Christen entsteht, klar in das Auge fassen.
Was man in theologischen Formeln leicht ausdriicken
kann, ist im praktischen christlichen Dienst des Laien in
seinem Betriebe, in seinem Biiro, in seiner Werkstatt, in
seiner Berufsfunktion, in seinem politisch verantwort-
lichen Handeln und Tun oft sehr schwer in die Tat um-
zusetzen.

Wir werden also von vornherein damit rechnen, dafl
dieses christliche Handeln, also diese Realisation des
Handelns der Christperson in der Welt einen prag-
matischen Charakter, einen fragmentarischen Charakter
trigt, also den Charakter des Unvollendeten. Nur gilt,
daff man daraus in keiner Weise die Folgerung der
Resignation oder die Folgerung der Ermattung ableiten
diirfte. Denn eben dieses so schwierige Handeln der
Realisation der Christperson in den Funktionen und
Amtern der Weltperson, das ist es ja gerade, was unter
der Verheiflung der Vollmacht Christi, unter der Ver-
heiflung und Segnung der Liebe Christi steht. Und des-
wegen gilt auch hier, dal Resignation oder gar Ver-
zweiflung nach Luther geradezu eine der Hauptformen
des Unglaubens sein wiirden, des Mangels an Zutrauen
zu der Fiille der universalen Reichweite der gottlichen
Verheiflung, die auf jedem vollgiiltigen und vollberech-
tigten Mitgliede des Gottesvolkes in dieser Welt liegen.
Das diirfte hier der entscheidende Impuls der Ermuti-
gung sein, der entscheidende Impuls, dal wir uns immer
wieder aufrichten diirfen, da wir die miiden Knie, um
in Anlehnung an ein Wort des Hebrierbriefes zu spre-
chen, immer wieder stirken und uns immer wieder auf-
richten diirfen und daf wir den Kampf, der uns ver-
ordnet ist, mit Geduld in dieser Welt fiihren kénnen

und fiihren diirfen.




104

POLITISCHE UND TRANSPOLITISCHE EXISTENZ

Eine ganz bestimmte Abwandlung des Problems, von
dem wir hier jetzt zuletzt gesprochen haben, ist nun das
Verhiltnis der transpolitischen und der politischen Exi-
stenz des Christen. Es ist wiederum davon auszugehen,
dafl er als jenes vollgiiltige Glied des Gottesvolkes eine
eschatologische Existenz hat in der Anteilhabe am
gegenwirtigen und kommenden Gottesreiche. Das ist
seine eschatologische Existenz. Es wird auch hier gelten,
daf diese eschatologische Existenz niemals in den Insti-
tutionen der Gesellschaft unterzubringen ist. In einem
schlichten Bild geredet, mit Kopf und mit Herz ragt der
christliche Laie iiber alle moglichen Institutionen der
Gesellschaft hinweg und hinaus, weil er eben stindig in
zwei Dimensionen lebt, in der Dimension des kommen-
den Gotetsreiches und in der Dimension der Welt und
des weltlichen Berufes, die nun freilich auch unter be-
stimmten Einsetzungen und Zusagen und Verheiflungen
Gottes stehen, von denen noch ein Wort zu sagen sein
wird.

Mit derselben Energie mufi nun aber zweitens gesagt
werden, dafl der Christ wie jeder Mensch eine politische
Existenz hat, Apolitisch kann der christliche Laie nicht
leben und existieren. Dann wiirde er verantwortungslos
handeln gegeniiber der Gesellschaft, deren Glied er nun
einmal nach gottlicher Geschichtsfiigung ist, an dem Orte
und in der gesellschaftlichen Rolle, an dem sozialen
Standort, an dem er sich befindet. Der Christ hat wie
jeder Mensch eine durch und durch politische Existenz,
und der Ohne-Mich-Standpunkt etwa, auf das politische
Gemeinwesen angewendet, wire auch nur ein negativer
Ausdruck der politischen Grundexistenz jedes Menschen,
ein Standpunkt freilich, der zur Destruktion, zur Zer-
storung des Staates letzten Endes geradezu in die An-
archie hineinfiihren miifite. Eben darum handelt es sich
nun, um das Verhiltnis der politischen und der trans-
politischen Existenz des Christen.

Nun gibt es ganz bestimmte neutestamentliche Texte,
die zwar keine christliche Lehre vom Politischen dar-
stellen, keine christliche Staatslehre, die aber wohl be-
stimmte Punkte und Kennzeichen schon markieren, Texte,
in denen zum ersten Mal in Erscheinung tritt, um es so
auszudriicken, wie die Kirche Christi auf andere gesell-
schaftliche Institutionen st6fit, mit der Realitit anderer
gesellschaftlicher Institutionen in Kontakt kommt. Den-
ken wir zum Beispiel einen Augenblick an jene Haus-
tafeln in Kol. 3, 18ff.,, in 1. Petr. 2, in Eph. 5, 21 ff.,
wo die Gegeniiberstellung der Gemeinde Jesu Christi mit
der gesellschaftlichen Realitit, mit dem Sozialgefiige des
Oikos, des spitantiken Hauses, einschlieflich der Skla-
ven und der Freigelassenen stattfindet. Was vollzielt sich
hier? In den Aussagen der Haustafeln? Es vollzieht sich
eine sehr charakteristische Relativierung der weltlichen
Autorititen. Denn jetzt ist ja der neue Kyrios, der gott-
liche Herr Christus als die entscheidende Gréfie und Norm
in Erscheinung getreten. Jetzt ist nicht mehr die pater-
nale Autoritit des Hausvaters die entscheidende und
absolute Grofle, jetzt ist nicht mehr die Autoritit des
Cisar in Rom die letzte abschlieRende Norm und Gréofle.
Das Imperium ist nicht mehr die letzte Wirklichkeit der
Welt. Alle weltlichen Groflen und Autorititen sind fiir
die Gemeinde Christi jetzt relativiert durch das In-

Erscheinung-treten des neuen Kyrios, des neuen gottlichen
Herrn Christus und die Glaubens- und Gehorsamsbin-
dung an ihn. Das heiflt also, dafl die weltlichen Autori-
titen und die gesellschaftlichen Gefiige sozusagen ihr
religises, ihr metaphysisches Schwergewicht verlieren.

Von Christus her findet eine entscheidende Qualitits-
verinderung mit allen politischen und gesellschaftlichen
Gefiigen statt. Sie sind eben nicht mehr die letzten
Normen und die letzte Wirklichkeit. Das ist ungeheuer
gewichtig gerade in dem Skumenischen Dialog, den wir
heute in der Okumene etwa mit dem Nationalismus asia-
tischer und afrikanischer Staaten und Vélker und Stimme
zu fithren haben, wo in der Metamorphose und Auf-
nahme einer iiblen europiischen Tradition nun wieder
von neuem die Nation in den Rang der absoluten Norm,
des Letztgiiltigen, der alles umschliefenden Wirklichkeit
eingesetzt wird. In den kritischen Dialog mit solchen
Bewegungen wie etwa dem modernen afro-asiatischen
Nationalismus ist es von entscheidender Bedeutung, dafl
man von der eben bezeichneten Position ausgeht.

Die Haustafeln zeigen noch etwas zweites. Sie zeigen
nimlich die von der Herrschaft Christi vorgenommene
kritische Annahme und Rezeption. Ja, die Christen leben
als Eltern und Kinder, als Ehegatten innerhalb der Ord-
nung des Oikos, des Hauses der damaligen Zeit. Dieses
Gefiige wird also rezipiert, aber es wird kritisch rezi-
piert. Von der gottlichen Herrscherstellung und Autoritit
des auferstandenen und erhdhten Christus her ergibt sich
ein ganz neuer Mafistab zur Qualifizierung von Ehe
und Familie, zur Qualifizierung der viterlichen und der
elterlichen Autoritit. Und hier haben wir daran zu
denken, daf Christus die alten Gotter des Staates, des
Imperiums, der Ehe, des Hauses, der Fruchtbarkeit, diese
kosmopolitischen Gottesheiden gestiirzt hat. Das ist eine
ungeheure Entgotterung der Welt. Das ist die negative,
die Gerichtsseite seines Heilwerkes.

Daraus ergibt sich aber ein ganz neues Verhiltnis, Schon
in den neutestamentlichen Texten — Romer 13 wire
noch hinzuzunehmen — beginnt die Welt in ihrer Welt-
lichkeit, wie das moderne Theologen ausgedriickt haben,
in Erscheinung zu treten. Die entgotterte Welt, die siku-
lare Welt beginnt offenbar zu werden. Nicht die Men-
schen des 19. und 20. Jahrhunderts, sondern Christus
ist es, der die Welt sikular macht. Und darum haben
wir gerade, so paradox das klingen mag, von Christus
her die Sikularitit der Welt anzunehmen und zu be-
jahen. Sie ist nicht mehr die von Gottern erfiillte Welt,
sie hat eben jetzt nicht mehr die ewigen sakrosankten
Seinsordnungen, an denen nichts zu indern ist, sondern
die sikulare Welt wird nun zugleich auch die verinder-
liche, die verinderbare, die werdende Welt, die dyna-
mische Welt, die nicht mehr in den Rahmen ewiger
sakrosankter Seinsordnungen von A bis Z verharrt und
immer mit sich selbst identisch bleibt, sondern sie wird
jetzt wirklich zu der geschichtlichen Welt.

Auch in Rémer 13 lifle sich in Vers 1 bis 7 etwas dhn-
liches ablesen; erstens insofern, als hier Gott derjenige
ist, der durch seine Anordnung die jeweils vorhandenen
politischen Herrschaften und Gewalten gestiftet und ein-
gesetzt hat. Diese haben also ihren eigenen Ursprung in
dem Schopferhandeln Gottes. Sie bediirfen gar keiner
anderen Rechtfertigung, sie bediirfen nicht einer beson-
deren zusitzlichen Legitimierung von der Kirche her,




sondern sie ruhen auf dem Befehl, d. h. auf der Anord-
nung Gottes des Schopfers, so wie ja auch die Ehe nach
Markus 10 auf der Anordnung des Schopfers beruht.
Er hat sie geschaffen, den Mann und das Weib, und so
fiireinander bestimmt, daf sie ,ein Fleisch® miteinander
werden sollen. Das ist, wenn ich es so ausdriicken darf,
die weltliche Theonomie, der weltlich-gdttliche Ursprung
dieser gesellschaftlichen Gefiige wie Ehe und Haus auf
der einen Seite und Staat auf der anderen Seite.

Nun ist aber noch etwas anderes an Romer 13 sehr be-
merkenswert, was gerade fiir unsere gegenwirtige oku-
menische Weltdiskussion von grofler Bedeutung ist. Der
Staat ist in R8mer 13 nicht die Quelle des Rechts, nicht
der Setzer des Rechts, sondern lediglich der Schiitzer und
der Anwalt des Rechtes, der den Rechtsbrecher ergreift
und der verdienten Strafe zufiihrt, und den guten, d. |
im biirgerlichen Sinn gut und ordentlich lebenden Biirger
mit seinem Lob bedenkt. Die Ausdriicke, die der Apostel
Paulus hier gebraucht, entstammen dem politischen Leben
und dem Staatsrecht seiner Zeit, Hier ist eine Konzep-
tion des Rechtsstaates vorhanden, natiirlich nicht in dem
Sinne, wie wir dieses Wort in der modernen Juristen-
sprache beziiglich der Demokratie gebrauchen. Aber die
Urspriinge einer Staatskonzeption liegen hier vor, in
welcher die politische Gewalt dazu von Gott geordnet
ist und den Zweck hat, der Erhaltung des Rechts und
der Rechtsordnung zu dienen, so dafl wir in Frieden und
Ordnung relativ in dieser Geschichtszeit miteinander
leben kénnen. Und damit hiingt es auch zusammen, dafl
sich dann in der ersten Christenheit die Fiirbitte fiir die
politischen Inhaber der politischen Gewalt sehr frith auf
Grund jiidischer Vorbilder entwickelt hat.
Selbstverstindlich ist nun des weiteren hinzuzufiigen,
daf die politische Situation des gegenwirtigen Christen
sich an einem entscheidenden Punkte gegeniiber der
Situation der apostolischen Kirche vollig verindert hat.
Diese Verinderung ist im wesentlichen hervorgerufen
worden durch die Entwidklung der modernen Demo-
kratie, einer Demokratie, die bekanntlich den einzelnen
Staatsbiirger zum aktiven und verantwortlichen Mit-
triger des politischen Gemeinwesens macht, so dafl es
jetzt kein einfaches Verhiltnis mehr hierarchischer Art
von Obrigkeit und Untertanen gibt, sondern den freien
Staatsbiirger, der an der Regierungsbildung auf dem
Wege von Wahlen seinen legitimen und giiltigen Anteil
hat und nimmt. Und wenn ich das Wort freier Staats-
biirger ausspreche, dann bedeutet das, daf} die Herrschaft,
die politische Macht in diesem demokratischen Staats-
wesen unter der Vorbedingung der Freiheit der Biirger
dieses Gemeinweserls zustandekommt, unter der Vorbe-
dingung der Gleichheit der Biirger dieses Gemeinwesens
vor den Gesetzen, so dafl es hier wohl noch den rela-
tiven funktionalen Unterschied von Regierung und
Biirger gibt, aber nicht mehr den kategorial-hierarchischen
Unterschied und Gegensatz der politischen Fiihrung zu
demjenigen, der nur ein Untertan ist und der, wie etwa
in den heutigen totalitiren Staaten, die Befehle der
politisch-geistigen Kommandozentrale entgegenzunehmen
hitee,

Diese Situation bedeutet nun zweierlei:

1. Die neue Belastung des Gliedes der weltlichen Chri-
stenheit mit neuen Titigkeiten und Verantwortungen,
2. aber auch die unvergleichliche Chance in der Mit-

105

wirkung z. B. an der Legislative, an der Gesetzgebung
usw., in der Mitwirkung an der politischen Willensbil-
dung etwa durch politische Parteien und andere Ver-
binde, mitzuwirken an der Sicherung und Erhaltung
von Freiheit, an der Herstellung einer relativen sozialen
Gerechtigkeit. Das Urproblem der modernen Demo-
kratie ist ja, wenn ich so sagen darf, die rechte Balance,
das rechte Gleichgewicht zwischen Freiheit und Herr-
schaft. Und eben darauf sollten politisch verantwort-
lich titige Christen ihr besonderes Augenmerk richten.
Dafl diese Balance immer wieder neu hergestellt wird,
dafl das politische Gemeinwesen also nicht entweder a)
durch die absolute Freiheit in anarchische Auflosung ge-
stiirzt wird, ebensowenig aber b) nach der Seite des
totalitdren Systems in eine neue, hierarchische Privilegien-
Gesellschaft verwandelt wird, in der nur ganz bestimmte
privilegierte Funktionire und kleine Schichten, die ge-
samte Macht verwalten.

GEFAHRDUNGEN DER DEMOKRATIE

Die Demokratie hat freilich eine Schwiche, die zugleich
ihr grofiter Vorzug ist. Sie ist nimlich diejenige Staats-
form, die insoweit die gefihrdetste von allen Staats-
formen ist, die schwierigste von allen Staatsformen ist,
als sie ethisch an den einzelnen Menschen die hichstdenk-
baren Anspriiche stellt und daher immer nur eine Min-
derheit vorhanden ist, die in der Lage ist, dieses Mafl
des Anspruches an personlicher Aktivitit, an person-
lichem Engagement, an politischem eigenem Ethos wirk-
lich zu realisieren. Gerade diese Situation sollte von den
christlichen Laien als den Gliedern der weltlichen Chri-
stenheit scharf und deutlich ins Auge gefaflt werden.

Es gibt auch noch andere Gefihrdungen der modernen
Demokratie, Es gibt z. B. die Erscheinung, die ich als
technokratischen Imperialismus bezeichne, d. h. die mo-
dernen Grofistaaten haben und besitzen das Atommono-
pol. Auf diesem Weg hat sich eine qualitative und quan-
titative Verinderung der Macht vollzogen, die uns noch
gar nicht allen zur Geniige zum Bewufitsein gekommen
ist. Es scheint sich mir zu zeigen, dafl die traditionellen
demokratischen Regierungskontrollen, z. B. durch das
Vorhandensein eines Parlaments, Kritik der Regierung
durch die 6ffentliche Meinung, vielleicht eines Tages gar
nicht mehr ausreichen werden als Kontrolle der unge-
heuren atomaren Machtzusammenballung in diesen tech-
nokratischen Imperien, wie z. B. den Vereinigten Staaten
oder Ruffland, oder in naher Zukunft vielleicht auch in
China. Heinz Eduard Th&édt hat mit Recht darauf hin-
gewiesen, dafl die Frage der politischen und der ethi-
schen Kontrollen dieser modernen Machtphinomene, die
etwas erst in den letzten Jahrzehnten Gebildetes dar-
stellen, noch véllig ungeldst ist, und daf es auch die
christlichen Theologen, die christlichen Ethiker und
Sozialethiker auf den Plan ruft.

Eine weitere Gefihrdung des modernen Staatswesens
besteht in der Uberhandnahme der Expertenbiirokratie,
in der immer stirkeren Uberhandnahme und Ausweitung
der zustindigkeiten des Fachmanns. Die Differenzierung
der modernen Gesellschaft, die immer weiter gehende
Arbeitsteilung, ihre zunehmende Technisierung und Ver-
wissenschaftlichung machen iiberall den Einsatz einer
Unzahl von wissenschaftlich oder mindestens technisch




106

vorgebildeten Fachleuten notwendig. Damit trite aber
zugleich ein politisches und ethisches Phinomen auf, daf
ich als Expertenborniertheit beschreiben mé&chte. Das
heifit, der moderne technologische und wissenschaftliche
Experte sicht nur einen ganz winzigen Ausschnitt, er
hat das Gesamte des politischen Gemeinwesens, er hat die
politische Gesamtverantwortung seiner Personalitit gar
nicht mehr wirklich im Auge, es weifl sich nur zustindig
fiir einen ganz bestimmten, winzig kleinen Fachbereich.
Und sowie er diesen aus irgend einem Grunde einmal zu
verlassen gendtigt ist, wird er in charakteristischer Weise
moralisch unsicher. Er weif} sich dann nicht mehr, wenn
ich das so im Bilde ausdriicken darf, sicher zu benehmen,
er verliert sozusagen den sicheren Gang, weil er sein
Fachgebiet verlassen hat.

Hier mufl die Neubildung eines politischen Ethos ein-
setzen, fiir das gerade die Triger der weltlichen Chri-
stenheit sich mitverantwortlich wissen miissen, natiirlich
nur mitverantwortlich, denn in der modernen Welt bil-
den die Christen ja nicht allein das politische Gemein-
wesen, wie wir alle wissen, sondern es gibt alle mog-
lichen sikularen nichtchristlichen Menschen unter der
Sonne, mit denen wir in diesem Gemeinwesen ko-
operieren miissen. Aber die aufgewiesenen, kurz ange-
deuteten Gefdhrdungen der modernen Demokratie sind
uns allen gemeinsam, ob wir Christen oder Nichtchristen
sind. Diese miissen wir mit den Mitteln eines neuen
lebendigen politischen Ethos alle miteinander in Angriff
nehmen, da muf es eine Kooperation zwischen Christen
und Nichtchristen geben.

Eine spezifische Gefihrdung des modernen Staatswesens,
die nun im wesentlichen eine Bemerkung zu unseren
deutschen Verhiltnissen ist, scheint mir die folgende zu
sein: wir haben zwar nun seit dem zweiten Weltkrieg
eine politische Demokratie. Aber diese politische Demo-
kratie, eine bestimmte Weise der Regierungsbildung,
ein Grundgesetz, das bestimmte politische Organe an-
ordnet, diese politische Demokratie ist bei uns noch
weitgehend ohne historisch-gesellschaftlichen Unterbau.
Ihr fehlt die Selbstverstindlichkeit der gesellschaftlichen
Demokratie, ihr fehlt die Universalitit der gesellschaft-
lichen Demokratie, dafl man sich nimlich auch auflerhalb
politischer Gremien demokratisch als Partner anderer
Gesellschaftsgruppen und als gleichberechtigter Partner
anderer Menschen in demselben Gemeinwesen benimmt
und auffithrt, deren Existenzberechtigung, deren soziale
Rolle und Funktion man dadurch anerkennt, dafl man sie
als Partner annimmt und rezipiert, was in anderen Ge-
sellschaftsverfassungen keineswegs selbstverstindlich ist,

Dieses Ethos der gesellschaftlichen Demokratie, dieses
Ethos der gegenseitigen Respektierung und Annahme als
gesellschaftlichen Partner, was sowohl fiir Gruppen wie
Arbeitgeber und Arbeitnehmer als auch fiir die einzelnen
Menschen im Gemeinwesen gilt, — dieses Ethos der
Partnerschaft scheint mir besonders bei uns notwendig
zu sein, und es ist vollig abwegig mit der politischen
Bildung erst in der Oberklasse einer Schule oder auf
der Universitit zu beginnen. Diese hat im Kindesalter
einzusetzen, eben im Sinne dieses Ethos der gesellschaft-
lichen Demokratie, hat in der Volksschule einzusetzen.
Nur auf diesem Wege werden wir Deutschen zu einer
gesellschaftlichen und das heifit zu einer standfesten
Demokratie kommen. An diesem Punkte sind die Lehren

aus den Krisen der Weimarer Demokratie nun endlich
zu ziehen. Und ich finde, dafl die Christen ihre Zeit-
genossen die Pflicht und Verantwortung haben, auf
solche Aufgaben aufmerksam zu machen haben. Denn
fiir die weltliche Christenheit gilt genau dasselbe Gesetz,
das fiir die Schépfer der evangelischen Diakonie gegolten
hat. Wir sind die Vorreiter, wir sind die Pioniere, wir
sind die Entdecker, wir entdecken neue Aufgaben, wir
entdecken Notstinde in der Gesellschaft, die bisher noch
kein Mensch gesehen hat. So haben die Viter der evan-
gelischen Inneren Mission und Diakonie vor 120, vor
130 Jahren gehandelt und gedacht, und das ist auch das
Urbild fiir die Titigkeit der weltlichen Christenheit und
ihrer Dienstgruppen in unseren Tagen, wenn ich die
Dinge recht zu erkennen vermag.

Der LAIE TRAGT DIE HAUPTLAST

Die Hauptlast der Titigkeit und die Hauptlast der
Verantwortung in der gesellschaftlichen politischen Dia-
konie tragen demnach die miindigen, aktiven, christlichen
Laien. Der kirchliche Amtstriger, der Ordinierte, also
der Pfarrer oder der Bischof kann niemals in demselben
Sinne politisch titig sein wie der christliche Laie, Der
Gemeindepfarrer zum Beispiel oder der Bischof einer
Landeskirche sollten auflerhalb des politischen Handelns
und Geschehens stehen und verbleiben. Durch den Voll-
zug threr Amter sollten sie vielmehr die transpolitische
Tendenz der christlichen Gemeinde und aller Christen
bezeugen. Und wenn jemand nun unter den eben genann-
ten Personen politisch besonders befihigt ist, dann mufl
er auf die Ausiibung seiner geistlich-kirchlichen Amts-
funktion verzichten und dann auf das politische Feld
treten und dort handeln. Aber er kann nicht Bischof und
Parteifunktionir, er kann nicht Pfarrer und hervor-
ragender politischer Fiihrer in einer Person sein. Das
wiirde unseres Erachtens mit der Universalitit der Kirche
auch der Universalitit des Evangeliums Schaden tun,
wobei ich unter Universalitit hier verstehe, daf} die
Kirche als die Verkiinderin dieses gottlichen Evangeliums
fiir alle Schichten und fiir alle Menschen der Gesellschaft
zuginglich sein und zu ihnen einen Zugang suchen
muf.

Deshalb sollte auch, um eine weitere Konsequenz zu
ziehen, unseres Erachtens auch die Gesamtkirche, eine
Landeskirche oder die EKD mit politischen Worten so
selten hervortreten als nur méglich, Sie sollte aber dann
damit hervortreten, wenn es sich um entscheidende
prinzipielle Fragen, z. B. des Wehfriedens oder des
inneren sozial-gesellschaftlichen Friedens handelt. Wenn
sie also dann zum Ost-West-Problem ein Wort sagt, etwa
mit Hilfe der Denkschrift einer von ihr eingesetzten
Kammer, dann kann das eine gute und wirksame Sache
sein. Aber je sparsamer, je seltener und dann je voll-
gewichtiger sie sich zu politischen Grundfragen dufert,
desto besser fiir die Kirche und Gesellschaft sein. Die
Menschen der sikularen Gesellschaft werden sich dann
nicht bevormundet fiihlen und die Menschen der Kirche
sind dann nicht mit Aufgaben belastet, die sie stindig
gar nicht lésen konnen.

Dagegen mufl es die politischen Dienstgemeinschaften
von Christen geben a) innerhalb der Parteien, b) iiber-




parteilichen Charakters, in denen auch die laufenden
politischen Fragen, Note, Aufgaben, zum Beispiel die
Strafrechtsreform behandelt werden. Wie gliicklich wiren
wir, was leider keineswegs der Fall ist, wenn es eine
einheitliche Meinung zu den Grundfragen der Straf-
rechtsreform unter den Christen unserer Tage geben
wiirde. Aber das ist freilich nur ein Beispiel fiir sehr
viele. Eine ungeheure Fiille neuer gesellschaftlicher Fragen
und Notstinde ist in der Okumene entstanden, und wir
haben davon gehort, dafl die Weltkirchenkonferenz iiber
»Kirche und Gesellschaft in einem revolutioniren Zeit-
alter” (Juli 1966 in Genf) und in Uppsala zu einer Reihe
von solchen Fragen in sehr nachdriicklicher Form Stel-
tung genommen haben.

Damit kommen wir nun zu einem Grundzug unserer
modernen Gesellschaft, den wir keineswegs verschweigen
diirfen, und zwar ist das ihr revolutiondrer Grundzug.
Wir befinden uns heute in einer sozialen Weltumwilzung,
die vor allen Dingen die Kontinente Asien, Afrika und
Lateinamerika ergriffen hat, wo alle alten sozialen Ge-
fiige, Traditionen, Lebenszusammenhinge umgebildet, ja
umgewilzt werden. In diesen Prozef werden auch die
Kirchen in jenen Kontinenten und weit dariiber hinau:
hineingezogen. Der dynamische Prozef der modernen
sikularen technisierten Gesellschaft liflt die Kirche kei-
neswegs unbetroffen,

Nur ein einziges Beispiel, das ich aus Afrika wihlen
will: legitimerweise hat vor hundert und hundert-
zwanzig Jahren die christliche Mission sich dort auf das
damals allein beherrschende soziale Gefiige des Stammes
eingestellt. Sie hat innerhalb der Grenzen und der so-
zialen Gefiige der Stimme missioniert, und daraus sind
eine Fiille von Stamemskirchen entstanden. Heute aber
entstehen in Afrika neue Staatswesen, politische Bewe-
gungen und Ideologien, Gewerkschaften und Parteien,
es bilden sich neue Proletariate in den Grofistidten, in
den Industrielandschaften Afrikas wie bei Johannesburg
oder im rhodesischen Kupfergiirtel usw. Da entstehen
soziale Probleme von neuem, wie wir sie in der Mitte
des vorigen Jahrhunderts in Europa und in Deutschland
zu bewiltigen gehabt haben und groflenteils von der
Kirche her gerade nicht bewiltigt haben, so daf uns die
groflten Teile der proletarischen industriellen Lohn-
arbeiterschaft dann schlieflich scheinbar endgiiltig ver-
loren gegangen sind. Hier stehen die Kirchen also vor
der ungeheuren Aufgabe, sich selber umzuformen, selber
neue mobile Formen und aktive Formen von Gemeinde
und Dienstgemeinschaften der weltlichen Christenheit
zu entwidkeln, um in diese groflen Konflikte und Note
der modernen sikularen Gesellschaft eingreifen zu
konnen.

Das Gesagte gilt selbstverstindlich nicht nur von Afrika.
Ich habe nur ein ganz bestiumtes Beispiel wihlen wollen
Selbstverstindlich losen sich die Stammeskirchen nicht
von heute auf morgen auf, aber sie sind in einem tief-
greifenden ProzeR der Umbildung begriffen, weil sie
sich jetzt auf neue politische und gesellschaftliche Part-
ner beziehen miissen, weil ein ganz neues Gegeniiber zum
Beispiel von Staat und Kirche in Afrika heute in Er-
scheinung getreten ist, das es vor fiinfzig Jahren iiber-
haupt noch gar nicht gegeben hat. Das alles mufl also
ins Auge gefaflt und neu bedacht werden, und vielleicht
fiihlen wir, wie hier die Prinzipien der Offenheit der

107

Modernitit und der kritischen Solidaritit nun wieder
von hchster aktueller Bedeutung sein miissen.

KiRCHE 1M SCHMELZTIEGEL DER UMWALZUNG

Was wir hier in sehr groben und viele offene Stellen
lassenden Umrissen dargelegt haben, steht fiir mich unter
einer oder zwei theologisch-soziologischen Voraussetzun-
gen, die ich zum Schlufl méglichst klar aussprechen mdchte.
Ich lehne mich dabei an Formulierungen meines katho-
lischen Miinster’schen Kollegen Karl Rahner an, mit dem
ich gerade an diesen Punkten vbllig iibereinstimme.

Die Kirchen — ich spreche jetzt im Skumenischen Plural
— die Kirchen der Welt sind in einer Weltdiaspora-
situation. Sie alle, auch die gréfiten unter ihnen, ein-
schlieflich der rémisch-katholischen Kirche sind Minori-
titskirchen, und die Weltchristenheit wird in zunehmen-
dem Mafle, was natiirlich mit der heutigen sogenannten
Bevilkerungsexplosion zusammenhingt, eine Minoritits-
christenheit in der Welt sein. Das schafft eine Lage, die
theologisch noch keineswegs geniigend durchdacht wor-
den ist. In dieser Lage kommt es nun darauf an, die
christlichen Gemeinden wieder zu aktiven Missions-
zentren zu machen, was sie doch, wie wir alle wissen,
groflen Teils eben gerade nicht sind.

In den Jahrhunderten der traditionellen Volks-, Landes-
und Staatskirchen haben wir uns daran gewdhnt, mit-
unter sehr fleiffig und sehr korrekt und sehr gut ein
kirchliches Erbe zu verwalten. Aber in der Stunde, die
jetzt geschlagen hat, geniigt es nicht mehr, irgendein
noch so reiches kirchliches Erbe gut und treu und korrekt
zu verwalten. Jetzt heiflt es: zu neuen Ufern lockt ein
neuer Tag; jetzt haben wir uns auf neue Wege zu be-
geben, jetzt haben wir Experimente zu machen, jetzt
bediirfen wir neuer missionarischer und diakonischer
Dienstgemeinschaften, die sozusagen in das Didkicht, in
den Urwald der uns umgebenden sikularen Gesellschaft
vorstofien, um die Kirche an Orten prisent zu machen,
wo sie heute gerade nicht vorhanden ist.

Das ist ein durchaus illusionsloses und durchaus uto-
pieloses Bild der christlichen Wirklichkeit, In dem nich-
sten Jahrhundert wird es ganz bestimmt keine Landes-,
Volks- und Staatskirche des alten Stils mehr geben, und
wahrscheinlich werden auch viele noch heute in Europa
zum Beispiel bestehende Rechtsbindungen, die aus friihe-
ren Jahrhunderten herstammen, sicher allmihlich auflsen
oder in zunehmendem Mafe ausgehdhlt werden. Die Kir-
che der Zukunft ist eine Minderheitskirche, die Kirche der
Zukunft wird eine Gemeindekirche sein miissen, die
Kirche der Zukunft wird eine Missionskirche sein miis-
sen, die Kirche der Zukunft wird eine Kirche der gesell-
schaftlichen Diakonie sein miissen.

So, in dieser Weise soll sie dann, was nun freilich in
einem eigenartig paradoxen Verhiltnis zu ihrem Minori-
titscharakter steht, Triger des universalen Evangeliums
sein, des universalen gottlichen Wahrheitsanspruches
Christi und des Evangeliums sein. Thre Wirksamkeit
wird, je linger je mehr auf immer grofere Schwierig-
keiten stoflen. Der eigentiimliche Hirtegrad, welcher
dem Denken und dem Leben, der Existenzform der Men-
schen in der technisierten Zivilisation unserer Tage zu
eigen ist, wird immer strenger und fester ausgeprigt.
Deswegen werden die Lasten, die auf die Kirche als




108

ganze und auf die Triger der weltlichen Christenheit
in Zukunft gelegt werden, sehr viel grofer sein als bis-
her. Ein bequemes, nur Traditionen vor sich herwilzen-
des Christentum wird in Zukunft die Probe der Bewih-
rung nicht bestehen kénnen. Das heifit natiirlich niche,
daf wir simtliche Ideologien und geistigen Moden der
gegenwirtigen Gesellschaft einfach einen Blankoscheck
ausstellen und unsere Zustimmung geben,

Diese Grenzziehung war frither schon ganz kurz ange-
deutet worden, aber es ist eben notwendig, in volliger
Offenheirt, in vdlliger Bereitschaft fiir den ganz anders-
artigen Partner in den kritischen Dialog mit ihm einzu-
treten, z. B. in den kritischen Dialog tiber das, was wir
miteinander auf dem Boden desselben europidischen oder
afrikanischen Gemeinwesens unter Freiheit, unter den
Freiheitsrechten des Biirgers verstehen wollen, oder was
wir unter der relativ zu erreichenden und zu sichernden
sozialen Gerechtigkeit verstehen wollen, was wir mit-
einander gesellschaftspolitisch tun wollen, um die Bil-
dung heimatloser, hausloser, ethosloser Proletariate zu
verhindern. Das sind Themen unseres gemeinsamen
Dialogs.

In diesen Themen ist nun zugleich immer eine imma-
nente verborgene missionarische Problematik, theo-
logische Problematik enthalten, denn die Entscheidung
in den kritischen Dialogen iiber das, was zu tun sei,
hingt ja unldslich mit unseren anthropologischen Vor-
stellungen und Konzeptionen zusammen. Und da tritt im
kritischen Dialog dann sehr bald — immer wieder habe
ich das in den letzten zwanzig Jahren erfahren — die
Frage auf, was ist denn dieser Mensch, von dem wir
gemeinsam sprechen? Was ist denn diese Humanitit, auf
die wir uns gemeinsam verpflichten wollen? Was ist denn
dieses Tun fiir den Frieden, auf das wir uns gemeinsam
einlassen wollen? Woher kommt denn dieser Mensch,
wohin geht dieser Mensch eigentlich? Und in dem Augen-
blick, wo diese Ursprungsfragen gestellt werden, sind
wir mitetn in dem theologischen Dialog, sind wir mitten
in dem missionarischen Dialog, wo es darauf ankommt,
auch — neutestamentlich ausgedriickt — Rechenschaft
zu geben iiber die Hoffnung, die in uns ist, iiber die
Verheiflungen fiir den Menschen, die Gott uns gegeben
hat.

Freilich ist nun noch eine letzte, sehr entscheidende
Konsequenz zu ziehen, fiir die eigentlich ein ganz neuer
Vortrag notwendig sein wiirde, die ich jetzt nur andeuten
kann, In einem h&chst peinlichen Mifiverhiltnis zu dem
von mir bisher Ausgefiihrten steht nimlich die Tatsache
der sozialen Beschrinktheit und Begrenztheit unseres
iiberkommenen Landeskirchentums und unserer iiber-
kommenen Ortskirchengemeinde.

Machen wir uns doch ein fiir allemal und eindeutig
klar, daf wir in einer typischen Mittelklassenkirche
leben, der weder Mission und Diakonie in der Intelligenz
der sikularen Gesellschaft bisher gelungen sind, noch
auch der wirkliche Einbruch in die Angestelltenschaft
oder die breiten Massen der Lohnarbeiterschaft. Viel-
mehr haben wir es hier eben mit einem tragischen Erbe
aus der Kirchen- und Sozialgeschichte des 19. Jahrhun-
derts zu tun. Dariiber kann ich im einzelnen nicht spre-
chen, es mufl hier nur die Aufgabe aufgestellt und die

Forderung angemeldet werden, daff wir in Zukunft noch
ganz andere Typen von Laien brauchen werden, als sie
uns jetzt zur Verfiigung stehen, Typen von Laien aus
der industriellen Gesellschaft, Typen von Laien aus der
Welt der mittleren und akademisch gebildeten Tech-
niker, oder was Sie sonst als Beispiel wihlen wollen.
Jedenfalls muf} die soziale Begrenztheit und Beschrinkt-
heit unserer Mittelklassenkirche durchbrochen werden.
Das ist nicht eine rein soziale oder sozialwissenschaftlich
begriindete Forderung. Es wire falsch, wenn Sie das so
interpretieren wiirden. Das wiirde ein weittragendes
Miflverstindnis geben. Das ist vielmehr eine theologische
Forderung, weil auch in den sozialen Existenzformen der
Kirche Christi die Universalitit der uns aufgetragenen
Botschaft vom Reiche Gottes in Jesus Christus zum
Tragen kommen soll, zur Geltung kommen soll. Eine
Mittelklassenkirche ist einfach nicht in vollem Sinne
christlich-theologisch und sozial-ethisch glaubwiirdig. Sie
kann nur glaubwiirdig werden, wenn sie ihren Anspruch,
das Evangelium fiir alle Schichten der Gesellschaft und
fiir alle Menschen zu verkiindigen, auch zu realisieren
anfingt.

In allen diesen Dingen sind wir in der Ukumene wie
hier bei uns zu Hause iiberhaupt erst am Anfang eines
neuen gewaltigen welt- und kirchengeschichtlichen Pro-
zesses. Wir sind im Uberschritt in eine vollig neue Periode
der Gesellschaft der Welt- und der Kirchengeschichte
begriffen, Das miissen wir uns klarmachen. Alle unsere
Traditionen sind in den Schmelztiegel der grofien Um-
wilzung geworfen, und wenn Sie mir ein Wortspiel
gestatten wollen: bewahren werden wir nur dasjenige,
was wir bewihren, was wir als Verkiindiger, was wir
als politisch und sozial verantortlich handelnde Christen
wirklich bewihren. Und dieses Bewihrte kann dann,
wenn Gott Gnade gibt und Herzen 6ffnet, auch anderen
Menschen als glaubwiirdig erscheinen.

Dabei ist in all dem Gesagten nun nicht etwa an die
vollkommen abwegige Utopie einer Verchristlichung der
Gesellschaft oder Verchristlichung des Staates gedacht.
Es gibt keine christliche Gesellschaft fiir uns, es gibt keine
christlichen Staaten und es gibt keine christliche Politik,
aber wir haben mit den anderen Menschen auf dem
Boden des politischen Gemeinwesens uns um Freiheit,
Gerechtigkeit und Frieden zu sorgen und uns zu be-
miihen und, wenn ich das in ein Schlagwort zusammen-
fassen darf: auch wir Christen sind fiir die Humani-
sierung der Macht, fiir die Humanisierung der mensch-
lichen Gesellschaft, fiir die Ausriumung sozialer Kon-
flikte, fiir den sozialen Frieden mit den anderen zu-
sammen verantwortlich, Und wir sollten die Kooperation
nun ausniitzen zu dem kritischen Dialog, von dem in
diesen Ausfithrungen, wenn auch nur andeutungsweise,
die Rede gewesen ist.

In all unserem Tun stehen wir unter der Verheiflung, der
Leitung und der Fithrung der Kirche durch den Heiligen
Geist Gottes, und wir diirfen davon iiberzeugt sein, daff
der Heilige Geist die Kirche noch nie nach riickwirts,
sondern immer nach vorwirts gefilhrt hat. Und im
Namen des Evangeliums und im Namen des Heiligen
Geistes haben wir auch rein geschichtlich gesehen eine
offene Zukunft der Kirche vor uns.




Dr. HERMANN Timm

Die Theologie und das
physikalisch-technische Weltverhiltnis
des neuzeitlichen Menschen

Ein Berufenerer als ich es bin hatte heute an dieser Stelle
iiber das Thema ,Die Theologie und das physikalisch-
technische Weltverhiltnis des neuzeitlichen Menschen
zu Thnen sprechen sollen, nimlich der am 28. Juli ver-
storbene Professor Giinter Howe. Es ist mir ein Bediirf-
nis, mit seinem Namen zu beginnen. Howe ist es ge
wesen, der mich in die Fragestellungen eingefiihrt hat,
die ich jetzt an seiner Statt, aber in seinem Geiste mit
Ihnen erdrtern mochte,

Die naturwissenschaftlich-technische Intelligenz ist die
dominierende geistige sowohl als auch politische Grofi-
macht unserer Welt. Ihr huldigt man gleichermaflen im
Westen wie im Osten, im Norden wie im Siiden unseres
Erdballs. Macht und Ohnmacht der Waffen wie der Ge-
danken bemessen sich heute an der Hohe der Kapitals-
anlage, die man in das Geschdft der natur- und sozial-
wissenschaftlichen, technologischen und zivilisatorischen
Forschung investiert hat. In dieses Geschift, so meine ich
nun, seien heute auch die christlichen Kirchen aller Her-
ren Linder mit verwickelt. Sie werden es lernen miissen,
auf diesem noch ungewohnten Felde mit den ihnen an-
vertrauten Talenten zu wuchern, so schwer es auch fallen
mag. Eine andere Wahl haben sie nicht, es sei denn die
Wahl jenes unniitzen Knechtes, der sicher gehen wollte
und sein Talent vergrub. Sie wissen, wie es mit ihm
endete.

» Ireibet Handel, wihrend ich fort bin* (Luk. 19, 13).
Lassen Sie mich versuchen, nach und nach zu erliutern,
was damit heute gemeint sein kénnte. Ich werde in drei
Schritten vorgehen, die sowohl historisch, als auch the-
matisch angesetzt sind. Ein erster Teil beschiftigt sich
mit dem Beginn der neuzeitlichen Naturwissenschaften;
thematisch handelt er von der mehr theoretischen oder
intellektuellen Dimension unseres Themas. Der zweite
Teil beschiftigt sich mit der sozialen Frage des 19. Jahr-
hunderts; thematisch handelt er von der bildungsge-
schichtlichen Dimension des Themas. Der dritte schlieflich
wird von unserer Gegenwart und nichsten Zukunft, von
dem, was man ,Atomzeitalter® nennt, handeln. Im Vor-
dergrund sollen dort die politischen Implikationen der
heutigen Naturwissenschaft und Technologie stehen. —
Soviel zur vorliufigen Orientierung.

| §

Die eigentiimliche Bewuftseinsstellung der modernen
Welt hat ihren Ursprung in der klassischen Physik des
17. und 18. Jahrhunderts. Wahrheit im Sinne dieser
Physik ist eine objektive, eine demonstrierbare Erkennt-
nis, denn sie kann von jedermann jederzeit im Experi-
ment nachvollzogen werden. An der experimentellen
Naturwissenschaft hat die Menschheit erstmals die Er-

109

fahrung eines methodisch objektivierbaren Erkenntnis-
fortschrittes gemacht. Diese Erfahrung ist es, aus der die
Selbstgewiflheit und der Fortschrittsglaube des Zeitalters
lebt, das sich im Gegensatz zu der .alten®, der ,anti-
quierten* Zeit des Mittelalters stolz die Newzeit, die
moderne Zeit nennt. Thre Parole heiflt ,Aufklirung®,
heiffit Befreiung aus der Bevormundung durch die Welt-
anschauung der Bibel und des kirchlichen Dogmas zu
der Freiheit eines rationalen Bildes der Natur und einer
rationalen Ordnung des menschlichen Lebens im Kleinen
wie im Groflen. Im allgemeinen Bildungsbewufltsein be-
sitzen die Bahnbrecher der neuzeitlichen Physik eine fast
mythische Potenz. Man sieht in ihnen die Symbolfiguren
der Neuzeit insgesamt, zumal dann, wenn sie zu Mir-
tyrern der kirchlichen Reaktion auf die Naturwissen-
schaft geworden sind. Denken Sie an Kopernikus, der
dem geozentrischen Weltbild der Bibel, wie es in der
kirchlichen Tradition dogmatisiert worden war, das helio-
zentrische entgegensetzte, Denken Sie an Giordano Bruno,
der im Jahre 1600 von der Kirche auf dem Scheiter-
haufen verbrannt wurde, weil er ein enthusiastischer
Prediger der neuen Lehre des Koperikus war. Und den-
ken Sie an Galileo Galilei, der wenig spiter, 1633, von
der Kirche zu einem férmlichen Widerruf seiner Thesen
gezwungen wurde, durch die er das Kopernikanische
System experimentell glaubte bewiesen zu haben,

Die kirchengeschichtliche Bedeutung des Galilei-Prozesses
liflt sich wohl gar nicht hoch genug veranschlagen. Er
hat nicht nur damals die aufstrebenden Naturwissen-
schaften aus den katholisch beherrschten Lindern Siid-
und Siidosteuropas vertrieben; er ist bis heute hin fiir
viele der geradezu klassische Beweis fiir die prinzipielle
Unvereinbarkeit von christlichem Offenbarungsglauben
und moderner Wissenschaftsgesinnung geblieben,

Geben wir uns nicht der Meinung hin, das eben Genannte
ginge ja nur zu Lasten der katholischen Kirche. Was
immer von einer Kirche im Namen des einen Gottes
gesagt, getan oder auch nicht getan wird, dafiir werden
die andern Kirchen mit zur Verantwortung gezogen. In
der Frage der Schuldverhaftung hat die Welt die kirch-
liche Verkiindigung von der Einbeit des Leibes Christi
immer ganz ernst genommen. Ich glaube, nicht zu un-

recht.

Lassen Sie mich daher, um uns Protestanten jedes Alibi
zu nehmen, noch einen vierten Naturwissenschaftler bei
Namen nennen: Charles Darwin. Im Schopfungsbericht
am Anfang der Bibel steht, Gott habe die Gattungen
der Lebewesen in einzelnen, jeweils neu angesetzten
Schépfungsakten geschaffen, den Menschen aber am Ende
der Reihe direkt aus sich, aus Gott selbst, mit Leben
begabt. Darwin hingegen machte durch seine Evolutions-
theorie erdriickend wahrscheinlich, daf die Gattungen
keine ewigen, unverinderlichen Wesenheiten seien, sich
vielmehr nach und nach die eine aus der andern ent-
wickelt hitten, daf folglich auch der Mensch — und hier
wurde die Theorie anthropologisch akut — wohl eher
vom Affen als von Gott abstamme. Der seinerzeit mit
hochster religioser und existentieller Leidenschaft ge-
fiihrte, in Deutschland besonders durch Ernst Haeckel
forcierte Streit zwischen Mose und Darwin war wohl
der letzte Waffengang zwischen Glaube und Natur-
wissenschaft, bei dem noch fast alle Schichten des Volkes
auf der einen oder andern Seite engagiert waren. Fiir




110

viele unserer Grofl- und Urgrofiviter hat er mit dem
definitiven Sieg der Wissenschaft iiber Mose geendet, und
das hief fiir sie: mit der definitiven Abkehr vom christ-
lichen Glauben insgesamt.

Fiir viele, ja fiir ganze Schichten des Volkes ist wihrend
des 17. und 18. Jahrhunderts die klassische Physik und
wihrend des 19. Jahrhunderts die Biologie zu einer
intellektuellen Anfechtung geworden, denen ihr Glaube
nicht gewachsen war. Die Tiefe dieser Anfechtungen
kénnen wir Heutigen wohl kaum noch nachempfinden,
weil wir es uns inzwischen abgewdhnt haben, dem In-
tellekt iiberhaupt irgendein positives oder negatives Mit-
spracherecht in Sachen des Glaubens einzuriumen. Wir
miissen es aber als ein historisches, wenn auch existentiell
unzuginglich gewordenes Faktum konstatieren, daf der
Geist der experimentellen Naturwissenschaft es gewesen
ist, der wihrend der letzten dreihundert Jahre den
groflen Abfall vom christlichen Glauben motiviert hat.
Nambhaft unterstiitzt worden ist er dabei nur durch die
Erfahrung der Konfessionskriege, in denen Christen im
Namen des einen Gottes einander Dinge angetan haben,
die erst in den Konzentrationslagern unseres Jahrhun-
derts wieder ihresgleichen finden sollten.

Der christlichen Kirche ist es nicht gelungen, den neu-
artigen Fragen, die von der Naturwissenschaft der Neu-
zeit her an sie gestellt wurden, auf eine fiir das Laien-
volk einsichtige und iiberzeugende Weise gerecht zu wer-
den, So muflite ihr die Welt der naturwissenschaftlich-
technischen Bildung mehr und mehr entgleiten. Auf sich
allein gestellt, hat diese Welt am Ende sich selbst zu
einer bewuflt antichristlichen Weltanschauung verabsolu-
tiert, Die Theologie hat indirekt dazu beigetragen, weil
sie jahrhundertelang der Naturwissenschaft immer nur
die aristotelisch-thomistische Metaphysik oder einzelne
herausgerissene Bibelspriiche entgegenhielt. Dem helio-
zentrischen Weltsystem des Kopernikus und der Him-
melsmechanik von Kepler und Newton wurde unablissig
der Satz aus Josua 10 Vers 13 konfrontiert, in dem es
heiflt, Gott habe auf Bitten Josuas die Sonne fast einen
ganzen Tag lang am Himmel still stehen lassen, damit
Israel durch den Einbruch der Dunkelheit nicht gehindert
werde, die Rache an seinen besiegten Feinden auszu-
kosten. Dieser Gott war fiir die Physiker des 17. Jahr-
hunderts unglaubwiirdig geworden, und zwar nicht aus
moralischen, sondern aus physikalischen Griinden. Mit
ithren Fragen allein gelassen, suchten sie in ihrer eigenen
Wissenschaft die Antworten, die sie bei der christlichen
Theologie nicht mehr finden konnten. In der Wissen-
schaft aber konnte man diese Antworten nur finden,
sofern man deren verobjektivierende Methodik meta-
physisch hypostasierte. Das zur materialistischen Welt-
anschauung verabsolutierte Weltbild der klassischen Phy-
sik ist zu einem Religionsersatz fiir das Christentum, zu
einem Gegengott fiir den wissenschaftlich unglaubwiirdig
gewordenen Gott der Bibel geworden. Dieser moderne
Wissenschaftsglaube hat sowohl die Monismusbewegung,
als auch den historischen Materialismus des 19. Jahr-
hunderts inspiriert. Im Deutschen Monistenbund etwa,
deren Ehrenvorsitzender der schon einmal genannte Ernst
Haedkel war, ist lange dariiber diskutiert worden, ob
man nicht beim Reichstag um Zulassung als dffentliche,
den Kirchen gleichgestellte Religionsgemeinschaft nach-
suchen sollte. Der historische Materialismus von Marx

und Engels ist nur die proletarische Variante in dieser
biirgerlichen Form von Wissenschaftsgliubigkeit, wenn
auch von einer ungleich grofleren geschichtlichen Durch-
schlagskraft. — Die Griinde dafiir miissen uns gleich

noch beschiftigen.

Zuvor noch, als Abschlufl dieses ersten Teiles, eine Be-
merkung zur Wunderfrage. Der deterministische Ge-
setzesbegriff der klassischen Physik ist es gewesen, wel-
cher die gesamte Auseinandersetzung zwischen dem christ-
lichen Glauben und der modernen Naturwissenschaft zu
einem Streit um die Wundererzihlungen des Alten und
Neuen Testaments hat werden lassen. Wie gebannt starrt
seitdem alles auf einige Dutzend herausgerissener Satz-
fetzen der Bibel. Die einen, die Christen, suchen dngst-
lich nach einem apologetischen Schlupfloch in der Beton-
wand des Kausaldeterminismus, wihrend die andern, die
Naturwissenschaftler, ihnen mit der Wohlgefilligkeit
und der Akribie des Zynikers all die chronologischen,
physikalischen und biologischen Ungereimtheiten der
Schrift vorhalten. Friff Vogel, oder stirb; glaube, oder
glaube nicht. Frif all diese Ungereimtheiten bis hin zu
Josua 10, 13, oder hore auf, im christlichen Sinne zu
glauben — und glaube statr dessen lieber an uns, die
Wissenschaftler, Eine doppelte Buchfiihrung: dort die
Bibel — hier die Wissenschaft, ist geistig kriminell. Mit
diesen Worten etwa hat 1854 der Physiologe Carl Vogt
zum Ausdruck gebracht, was viele seines Standes dem
Christentum gegeniiber empfanden,

Jahrhundertelang hat die sich materialistisch gebende
Naturwissenschaft das Christentum mit der Pistole des
Entweder-Oder zwischen Offenbarungsglaube und wis-
senschaftlicher Rationalitit in Schach zu halten gewuf}t,
und die Theologie zu einer rational indifferenten Fassung
des Glaubens gezwungen. Heute sehen wir, dafl da mit
Platzpatronen geschossen worden ist. Der kausaldeter-
ministische Gesetzesbegriff der klassischen Physik hat
sich als eine dogmatisch-metaphysische Extrapolation
der Experimentalwissenschaft erwiesen. An seine Stelle
ist durch die Thermodynarhik und die Quantentheorie
ein statistischer Gesetzesbegriff getreten. Die sogenannte
»Grundlagenkrise der Physik® hat die Naturwissen-
schaftler wider Willen erkennen lassen, dafl eine Ver-
absolutierung der Raumzeitlichkeit, der Objektivierbar-
keit und der Kausalbestimmung die Physik in eine sehr
fragwiirdige Hyper- oder Metaphysik verkehrt hatte. Der
frithere wissenschaftliche Widerspruch gegen den Offen-
barungsglauben war damit im Namen einer besser be-
lehrten Wissenschaft widerrufen worden. Doppelte Ver-
neinung ist in diesem Fall aber noch lange keine Be-
jahung, so daf es uns verboten ist, die neuere Physik
nun wieder apologetisch vor den Karren der Theologie
zu spannen. Ein heutiger Physiker wiirde nicht mehr,
wie noch seine Kollege vor drei Generationen, behaup-
ten, es sei absolut undenkbar, daf Jesus iiber die Wellen
des Sees Genezareth gelaufen sei; er wiirde statt dessen
sagen: es ist unwahrscheinlich, es ist extrem unwahr-
scheinlich, dafl es so geschehen ist, wie Matthidus 14 be-
richtet wird. Der Unterschied zwischen der ersten und
der zweiten Aussage mag gering erscheinen, fiir die
methodische Grundstellung einer theologischen Ausein-
andersetzung mit der Naturwissenschaft ist er von grofi-
ter Bedeutung. Aber davon soll hier nicht die Rede sein.
Im Gegenteil: Ich glaube, dafl unser theologisches und



unser religitses Bewufltsein, besserer intellektueller Ein-
sicht zum Trotz, heute immer noch unter dem psycholo-
gischen Druck des deterministischen Denkmodells der
klassischen Physik steht. Was ich damit meine, will ich
an dem Wunder aller Wunder, an der Auferstehung, zu
verdeutlichen suchen. Alle anderen Wundererzihlungen
des Alten und Neuen Testaments mdgen wir gedanklich
preisgeben — in dem Augenblick aber, wo von der Auf-
erstehung die Rede ist, riicken wir in Gedanken immer
erst einmal mit Kamera und Mikrophon gegen das Grab
vor., Wir kénnen dem irrealen Wunsch nicht widerstehen,
sie mOchten dort an jenem Ostermorgen postiert gewesen
sein; wir wiirden uns dann vielen Arger in der Kirche
ersparen konnen. Nun, das Unmigliche einmal ange-
nommen, was wiirden wir auf dem Film sehen, was
wiirden wir aus dem Lautsprecher héren? Ohne Zweifel
nichts. Wer aber aus diesem Gedankenexperiment, das
sich uns bei der Beschiftigung mit den Grabeserzih-
lungen immer irgendwie aufzuzwingen scheint, folgern
wollte, also sei Jesus nicht leibhaft auferstanden, wire
doch genau so toricht, wie der andere, der die Folgerung
zoge, offensichtlich seien die Gerite defekt gewesen, was
man nur bedauern, aber leider nicht mehr dndern konne.
Beide Folgerungen sind Folgerungen aus einer prinzipiell
falschen Voraussetzung, beide diametral entgegengesetz-
ten und doch dialektisch einander bedingenden Ant-
worten sind Antworten auf eine prinzipiell falsche Frage-
stellung. Sie halten sich, die eine unter negativem, die
andere unter positivem Vorzeichen, im Rahmen eines
historischen Materialismus, der nichts anderes als der
geistesgeschichtliche Zwillingsbruder des naturwissen-
schaftlichen Materialismus aus dem 18, und 19. Jahr-
hundert ist. Die Naturwissenschaft hat diesen Materialis-
mus lingst hinter sich gelassen. Hoffentlich werden auch
wir ihn bald iiberwinden konnen, d. h. hinausspringen
konnen aus dem Zauberkreis historischer Materialitit,
in dem sich die einen links-, die andern rechtsherum be-
wegen. Man wird aber damit rechnen miissen, dafl der
Druck der naturwissenschaftlich-materialistischen Kritik
an der biblischen Uberlieferung aus unseren und der
andern Képfe erst nach und nach weichen wird, denn
diese mehr als dreihundertjihrige Kritik hat tiefe Spuren
in der allgemeinen Bildungsgeschichte der Neuzeit hinter-
lassen,

II.

Die Auseinandersetzung zwischen dem christlichen Glau-
ben und der Naturwissenschaft hat wihrend des 19. Jahr-
hunderts wohl mehr im Kindergottesdienst, im Konfir-
mandenunterricht und im Religionsunterricht der Schu-
len, als in den Horsilen der theologischen Fakultiten
stattgefunden. Man darf darum wohl vermuten, dafl die
Pfarrer auf die kindlichen Fragen, die ihnen in der
pidagogischen Praxis gestellt worden sind, oft recht
kindliche Antworten gegeben haben, eben weil ihre Aus-
bildung im Rahmen der Universititstheologie sie nicht
vorbereitet hatte, diesen ganz naiven, von der Natur-
wissenschaft herkommenden Fragen, sachgerecht, sowohl
pidagogisch als auch systematisch sachgerecht, zu begeg-
nen, ein Umstand, der einschneidende Folgen fiir die
Geschichte der Religionspidagogik gehabt haben diirfte.
Noch heute ist die Beschiftigung mit der Naturwissen-
schaft mehr in den Evangelischen Akademien, in den

111

Studentengemeinden, auf dem Evangelischen Kirchentag
und in der Laienpublizistik zu Hause als in den theo-
logischen Hérsilen und in der theologischen Fachlitera-
tur. Khnliches wie fiir die Naturwissenschaft gilt fiir die
soziale Frage. Sie ist wihrend des 19. Jahrhunderts mehr
durch die Innere Mission, die christlichen Arbeitervereine,
den religidsen Sozialismus und den Evangelisch-Sozialen
Kongref in der Kirche zur Geltung gebracht worden als
durch die Standestheologie. Die Probleme der Natur-
wissenschaft und der Sozialwissenschaft sind von jeher
das eigentliche Thema der ,Laientheologie® gewesen.
Heute gibt man sich grofle Miihe, wenigstens die soziale
und technologische Problematik kathederfihig zu ma-
chen, was ohne eine Revision des herkdmmlichen aka-
demischen Begriffs von Theologie als Wissenschaft wohl
nicht zu erreichen sein wird. Daher heute die heraus-
gehobene und doch so umstrittene Stellung der Sozial-
ethik.

Die wissenschaftliche Theologie hat sich mit der sozialen
Problematik genau so schwer getan wie mit der natur-
wissenschaftlichen. Und das ist nicht zufillig, denn die
soziale Problematik ist eine Folgeerscheinung des mo-
dernen Industrialismus und dieser wiederum ist ent-
standen durch den Einbruch des naturwissenschaftlichen
Denkens in die Welt der handwerklichen Arbeit.

Im Jahre 1776 baute James Watt die erste Dampf-
maschine, Mit diesem Ereignis 1iflt man gerne die so-
genannte ,erste Phase der technischen Revolution® be-
ginnen, Bisher hatten dem Menschen nur die Muskel-
kraft, sei es seine eigene, oder die der domestizierten
Tiere, die Schubkraft des Windes und die Fallkraft des
Wassers als Energiequelle zur Verfiigung gestanden. Jetzt
lernte er es, den chemischen Prozefl der Verbrennung von
Holz und Kohle auf dem Wege iiber den Dampfdruck-
kessel in kinetische Energie umzusetzen. Die alsbald
serienmiflig produzierte Dampfkraftmaschine ist zuerst
im Bergbau und dann in der Textilindustrie eingesetzt
worden. Dort hat sie bekanntlich jenen Stand der schutz-
und besitzlosen Arbeiter entstehen lassen, den man den
Proletarierstand nannte. Dieser Stand ist das Stiefkind
der in Gokonomische Technik iibersetzten klassischen
Physik und steht von diesem seinem Ursprung her aufler-
halb der Welt des Christentums. Adels- und Biirgerstand
sind durch die christliche Tradition gepriigt worden, der
Arbeiterstand hingegen hat sein geistiges Profil durch die
bewuflt antichristliche Philosophie von Marx und Engels
erhalten. Das Christentum ist wihrend des 19. Jahr-
hunderts allen Anstrengungen zum Trotz eine Sache des
Biirgertums mit seiner geisteswissenschaftlich-humanisti-
schen Bildung geblieben. Der Arbeiterstand aber lebt
ganz in der naturwissenschaftlich-technischen Bildungs-
welt. Von Lenin stammt das beriihmte Wort: ,Kommu-
nismus — das ist Sowjetmacht plus Elektrifizierung des
ganzen Landes®, das heiflt marxistische Revolutions-
theorie plus technologische Praxis der modernen Natur-
wissenschaft. Die Bolschewisten haben alsbald nach
der Oktoberrevolution von 1917 das gesamte Bildungs-
wesen in Rufiland auf Naturwissenschaft und Technik
ausgerichtet. Der Erfolg liegt auf der Hand: Ruflland,
1917 ein den westlichen Industriestaaten gegeniiber hoff-
nungslos riickstindiger Agrarstaat, hat in weniger als
fiinfzig Jahren den Vorsprung dieser Staaten aufgeholt
und sie in manchen Punkten sogar schon iiberholt.




112

Chruschtschow hat nach seiner Rundreise durch die Ver-
einigten Staaten auf der abschlieRenden Pressekonferenz
gesagt: Wir werden euch alle beerben, denn wir produ-
zieren doppelt so viele Ingenieure pro Jahr, wie ihr.
Und als dann die Russen ihren spektakuliren Erfolg mit
dem ersten Sputnik erzielt hatten, ging durch die ameri-
kanische Presse eine Karikatur, die zeigte den Prisi-
denten Eisenhower vor einer Schulklasse stehend, unter
dem einen Arm ein Russischlexikon, unter dem andern
Arm ein Mathematiklehrbuch, und dann sagte er zu den

Kindern: Ihr lernt jetzt entweder Mathematik oder
Russisch.

Ich erzihle Thnen dies alles, um zu illustrieren, dafl der
Ausgang der zunichst rein intellektuellen Auseinander-
setzung zwischen biblischem Gottesglauben und moderner
Naturwissenschaft gesellschaftliche Folgen gezeitigt hat,
die unser Leben bis heute hin bestimmen, War es der
Theologie im 17, und 18. Jahrhunderts nicht gelungen,
die Naturwissenschaft positiv in einen grofleren Sinn-
horizont aufzunehmen, so konnte ihr das gleiche mit den
technischen und sozialen Folgeerscheinungen derselben im
19. Jahrhundert noch weniger gelingen. Dem einen stand
man so ratlos gegeniiber wie dem andern. Wer heute
den Beweis des Geistes schuldig bleibt, von dem wird
man morgen nicht den Beweis der Kraft erwarten; wem
heute die Vollmacht des Wortes versagt ist, dem wird
morgen auch die Tat nicht mehr zu Gebote stehen; wem
heute die Einsicht fehlt, dem wird morgen noch sehr
viel mehr als nur sie fehlen. Zu der intellektuellen An-
fechtung der christlichen Theologie durch die moderne
Physik und Biologie ist im 19. Jahrhundert zusitzlich
die Belastung durch das soziale Problem getreten. Die
Innere Mission und der religidse Sozialismus haben sich
zwar mutig dieser Problematik gestellt, es ist ihnen aber
nicht gelungen, den Arbeitern das Gefiihl zu nehmen, als
solle die Karitas nur dazu dienen, dem biirgerlichen
Kapitalismus das schlechte christliche Gewissen zu neh-
men. Die Proletarier wollten keine Barmherzigkeit
aus christlichem Patriarchalismus, sie wollten keine
Nichstenliebe, sie wollten ihr Recht. Wie man aber den
Kampf um sozialpolitische Rechtsforderungen als einen
Ausdruck christlicher Nichstenliebe verstehen konne,
vermochten Wichern, Todt, Stécker, Naumann usw. ihnen
nicht zu zeigen. Dazu fehlte threm sozialen Engagement
die ganze Dimension einer systematisch-theologischen
Durchdringung der modernen Welt des Industrialismus
und Kapitalismus. Mit einer Summierung von dicta
probantia aus der Bergpredigt und dem ersten Johannes-
brief war es nicht getan. Und auf Hilfe von der syste-
matischen Universititstheologie haben die religitsen So-
zialisten vergebens gewartet.

Unsere heutige Lage gleicht der eben skizzierten vor
etwa hundert Jahren in manchen Punkten. Ein inneres
Proletariat gibt es zwar nicht mehr, dafiir aber ein so-
genanntes ,iufleres Proletariat®; gemeint sind damit die
Volker der dritten Welt, die heute in der Gefahr stehen,
den reichen Industriestaaten der nordlichen Erdhalb-
kugel gegeniiber in die gleiche Position zu geraten, wie
die Arbeiter des 19. Jahrhunderts gegeniiber den Fabrik-
besitzern.

Die Problematik der dritten Welt, die ich damit an-
spreche, ist durch einen abermaligen Quantensprung in
der Entwidklung von Naturwissenschaft und Technik

entstanden. Im 17, und 18. Jahundert waren beide auf
die Studierstuben der Gelehrten, ihre Laboratorien und
Akademien beschrinkt. Im 19. Jahrhundert haben sie
von dort auf die 8konomisch-gesellschaftliche Welt {iber-
gegriffen. In unserem Jahrhundert aber sind sie auch
noch in die Diplomatie und Militirstrategie eingedrun-
gen, die ihnen bis dahin verschlossen waren. Dieser Ex-
pansionssprung hat sie zu der politischen und geistigen
Grofimacht werden lassen, von der ich am Anfang ge-

sprochen habe.

IIL.

1938 gelang Hahn und Strafmann in Berlin-Dahlem die
erste Spaltung eines Atomkerns. Mit diesem Ereignis
kénnte man die ,zweite Phase® der technischen Revolu-
tion beginnen lassen, in der wir uns heute befinden. Die
Dampfmaschine von James Watt schopft ihre Energie
aus dem chemischen Prozefl der Verbrennung. Chemische
Prozesse aber erfassen nur die Atombhiille, nicht den
Atomkern, in dem fast die ganze Masse, und damit die
ganze Energie des Atoms komprimiert ist. Der Zugang
zu dieser Energie des Kerns selbst schuf mit einem Schlage
technische Méglichkeiten ungeahnter Gréflenordnung. Im
Ausland hat man fest daran geglaubt, daff Hitler, in
dessen Hauptstadt ja diese Entdeckung gemacht worden
war, alsbald versuchen wiirde, sie zu militirischen
Zwecken zu nutzen. Anders als durch die Annahme einer
Geheimwaffe konnte man sich seine wahnsinnige Politik
gar nicht erkliren. So ist es die Furcht vor einer mog-
lichen Atombombe des Nazideutschland gewesen, die
Amerika zum Bau seiner Atombomben veranlafit hat.
Vergessen wir es nicht: Diese Bomben waren fiir uns
gebaut, waren fiir uns bestimmt; nur hatten wir bereits
kapituliert, ehe sie fertiggestellt waren; so konnten sie
nur noch dem zweiten Anwirter zugestellt werden. Nach
den beiden Bomben von Hiroshima und Nagasaki hat
unsere Zeit sich dann den Namen ,Atomzeitalter® ge-

geben.

In zwei Jahrzehnten hat dieses Zeitalter das geistige
und politische Antlitz unserer Welt grundlegend ver-
dndert und damit auch eine qualitativ neue Situation
fiir die christliche Verkiindigung in dieser unserer Welt
geschaffen. Die Naturwissenschaft ist heute zu einer
Macht geworden, die die Menschheit gebieterisch vor die
Frage Sein oder Nichtsein zwingt. Wer sich dieser Frage
glaubt entziehen zu konnen, wird sie im zweiten Sinne
beantworten. Eine Fortsetzung der Vogel-Strauf8-Politik
gegeniiber den Problemen von Naturwissenschaft und
Technik konnte fiir die christliche Theologie tddlich
werden.

Ich will diese Behauptung von zwei verschiedenen Sei-
ten erliutern und zu begriinden versuchen.

Zunichst ein Blidk auf die Atomphysik. Das vorhandene
Potential an Atom- und Wasserstoffbomben hat der
Menschheit erstmals die Méoglichkeit des kollektiven
Selbstmordes in die Hand gegeben. Was Pflanzen und
Tiere nicht kdnnen, aber auch Gott nicht kann, das kann
der Mensch: ndmlich sich selbst das Leben nehmen, sich
selbst willentlich in das Nichts werfen. Er und nur er
allein kann sich vor die Frage stellen: warum bin ich
iiberhaupt und nicht vielmehr nicht. Dieser immer wieder
verfithrerischen und doch zugleich diabolischen Frage
ausgesetzt sein, macht das Wesen der menschlichen Sub-




jektivitit aus, im individuellen wie im kollektiven Sinne.
Erst die Mdglichkeit einer kollektiven Selbstvernichtung,
erst die Notwendigkeit, mit der Bombe leben zu miis-
sen, d. h. im Angesicht des offenbaren Nichts leben zu
miissen, 1iflt ahnungsweise die Menschheit im ganzen als
einheitliches Subjekt empfinden. Was sich heute an inter-
nationalem Solidarititsbewufltsein regt, sei es in der
UNO, in der Okumene, oder in der Studentenbewegung,
regt sich unter dem Gleichgewicht des Schreckens zwi-
schen Ost und West. Die beiden Supermichte USA und
UdSSR haben in unterirdischen Silos ausreichend atomar-
bestiickte Interkontinentalraketen gehortet, um den Geg-
ner selbst im Falle eines gegliickten Uberraschungs-
angriffs noch durch die sogenannte ,postmortale Ver-
geltung® vernichten zu kénnen. Dieser Garantie der Ver-
geltung verdanken wir unseren momentanen Weltfrie-
den. Wir verdanken ihn nicht unserer Tugend der Fried-
fertigkeit. Auf beiden Seiten werden denn ja auch jihr-
lich riesige Summen in die militirstrategische Forschung
investiert, um das atomare Patt zu brechen. Ist das ein-
mal gebrochen — und niemand garantiert uns, dafl das
nicht in Jahresfrist geschehen sein kénnte —, dann wer-
den wir alsbald wieder in die Atmosphire der Kuba-
Krise und der Berlin-Ultimaten Chruschtschows zuriick-
geworfen sein, die wir heute mit Miihe, aber Erfolg, aus
unserem Bewufltsein verdringt haben.

Soviel zum militirischen Aspekt der Kernforschung. Was
hat er mit dem christlichen Glauben zu tun? Man mag
sagen, uns sei nicht verheiflen, daff wir einem atomaren
Weltkrieg entgehen werden. Dem muff man zustimmen.
In der Tat, das Neue Testament gibt uns keine derartige
Verheiflung — aber doch wohl nicht aus dem Grunde,
weil es sie uns nicht geben wollte, sondern weil es die
Situation gar nicht kannte, in der eine solche Verheiffung
oder auch deren Verweigerung allein sinnvoll ist. Wenn
wir auf Grund des Literalbestandes der Bibel die aktu-
ellen Fragen der Kernforschung fiir indifferent erkliren,
sind wir damit noch lange nicht von der geistigen Mit-
verantwortung fiir das politische Schicksal dieser For-
schung dispensiert. Auch wer von seinem demokratischen
Stimmrecht keinen Gebrauch macht, etwa weil er dem
Neuen Testament nicht entnehmen kann, ob er nun
CDU, SPD, FDP oder NPD wihlen soll, wird durch
seine Stimmenthaltung den Ausgang der Wahl mitent-
scheiden. Es geht bei der Atomfrage schliellich ja auch
nicht nur darum, ob wir iiberleben wollen; es geht zu-
gleich darum, ob wir wollen, dafl die andern iiberleben
konnen,

Damit wende ich mich der friedlichen Nutzung der
Kernenergie zu. In den amerikanischen Atomstidten ist
erstmals jene organisatorische Verflechtung von Wissen-
schaft, Wirtschaft und Politik erfolgt, die das Gesicht
unseres Zeitalters prigt und in Zukunft immer mehr
prigen wird. Das Ideal der voraussetzungslosen und
zweckfreien Wissenschaft gehdrt der Vergangenheit an.
Die Wissenschaft ist heute tief in den politischen und
wirtschaftlichen Machtkampf der Vélker verflochten.
Das ist bedauerlich, aber vorerst nicht zu indern. Die
finanziellen, technischen und intellektuellen Anforde-
rungen der Forschung haben eine Groflenordnung er-
reicht, die eine bewufite politische Organisation bis hinab
in das Bildungswesen der Volksschulen erzwingt. Fiir
den einzelnen Forscher sind die Mammutprojekte, wie

113

etwa Raumfahrt, Kernforschung und Datenverarbeitung,
uniiberschaubare Gréflen geworden. Er selbst empfindet
sich als ein verschwindendes Moment in einem Prozef,
dessen Implikationen und endliches Resultat seiner Ver-
fiigungsgewalt entnommen ist. Der Sinn des Ganzen
entzieht sich ihm; damit aber verliert er auch den sitt-
lichen und religidsen Sinnbezug seines beruflichen Tuns
im Rahmen dieses Ganzen aus den Augen. Er wire
intellektuell aber auch moralisch iiberfordert, wollte man
ihn personlich fiir das Ganze zur Verantwortung ziehen.
Andererseits wird eine Verkiindigung, die den Wissen-
schaftler unter bewufiter Absehung davon in der tra-
ditionellen Weise nur auf seine Personlichkeit im Rahmen
seiner individuellen Berufssphire hin anspricht, mit
Sicherheit an den eigentlichen Problemen vorbeireden, die
ihn heute als Menschen verunsichern.

Aber das nur nebenbei. Ich will nicht auf die psycholo-
gische, sondern auf die zivilisatorische Bedeutung der
Grofforschung, oder der ,Projektwissenschaft®, wie man
sie genannt hat, hinaus. Geschaffen wurde sie urspriing-
lich um militirischer Zwedke willen, und als solche be-
droht sie uns alle mit Vernichtung. Zugleich aber ist
eben diese uns bedrohende Wissenschaft die einzig reale
Garantie fiir den gegenwirtigen und einen méglichen
zukiinftigen Frieden unter den Vélkern. Die Grofi-
forschung ist zum bestimmenden Innovationsfaktor der
Wirtschaft, der Gesellschaft und der Politik geworden.
Sie ist die treibende Kraft hinter der Zivilisations-
dynamik der Gegenwart, Vélker, die den Anschluf an
diese Forschung nicht finden, sind deklassiert, Das ist
durch die Diskussion um den Atomwaffen-Sperrvertrag,
dessen Problematik ja gerade in der Verschrinkung der
militirischen und der friedlichen Nutzung der Kern-
energie liegt, allen zu Bewufltsein gekommen.

Stellen wir uns auch hier wieder die Frage, was hat das
mit dem christlichen Glauben zu tun? Ich meine, sehr viel.
» Wissen ist Macht®, lautet der beriihmte Satz von Fran-
cis Bacon, der so etwas wie das Losungswort der Neu-
zeit geworden ist. Heute lautet dieser Satz: Naturwissen-
schaft und Technik sind Macht. Diese Macht aber liegt
fast ganz in den Hinden der weiflen Vilker auf der
nordlichen Erdhalbkugel. Sie haben das Monopol auf
die Wissenschaft. Unsere Kirchen aber sind mit einem
rechtlich verbrieften Prozentsatz an diesem Geschift be-
teiligr. Sie sind aufs engste mit den groflen Industrie-
staaten verfilzt; bei uns in der Bundesrepublik reicht das
von der Christlichkeit der uns regierenden Parteien bis
hinab zu den grofflichigen Straflenschildern, die die
Gottesdiensttermine anzeigen, getrennt fiir die katholische
und die evangelische Kirche. Diese Kirchen werden heute
von den jungen Kirchen der dritten Welt vor die Frage
gestellt: Seid ihr willig und seid ihr fihig, uns, den
unterentwickelten Volkern Asiens, Afrikas und Siid-
amerikas Anteil zu geben an eurer Wissenschaft und
Technologie, die auch uns ein Minimum an tiglichem
Brot, ein Minimum an sozialer Sicherheit und ein Mini-
mum an menschlicher Wiirde garantieren kénnten. Dabei
wollen die jungen Kirchen nicht von uns beschenkt wer-
den, sie wollen keine Barmherzigkeit aus kulturellem
Patriarchalismus, so wenig wie die Proletarier des 19.
Jahrhunderts das wollten. Sie wollen ihr Recht, ihr
religitses, ihr menschliches und ihr politisches, ihr theo-
logisches Recht. Diese Forderung steht hinter dem




114

Schlagwort ,Theologie der Revolution®. Sie orien-
tiert sich an der marxistischen Theorie des Proletarier-
standes, Beidemal geht es um die Frage des Besitzes
der Produktionsmittel, nur daf man heute zu Recht
den eigentlichen Produktionseffizienten weniger in den
Maschinen als in der wissenschaftlich-technischen Intelli-
genz sieht.

Wer sich heute mit dem Thema ,Die Theologie und das
physikalisch-technische Weltverhiltnis des neuzeitlichen
Menschen® abgibt, so wie wir es hier tun, der hat es nicht
nur mit dem intellektuellen Problem der Vertriglichkeit
zwischen biblischen Wundern und moderner Naturgesetz-
lichkeit, der hat es auch nicht nur mit der inzwischen
gliicklich beantworteten sozialen Frage des 19. Jahr-
hunderts zu tun, der hat es zugleich mit ganz hand-
greiflichen kirchlichen Aufgaben unserer Gegenwart und
Zukunft zu tun. Mit welcher finanziellen, organisato-
rischen und intellektuellen Zuriistung begegnet die Ba-
dische Landeskirche den Fragen, die von der Ukumene
auf sie, wie auf alle deutschen Landeskirchen, zukom-
men? Diese Frage zu beantworten ist nicht meine, son-
dern Thre Aufgabe. Ich mochte nur zeigen, dafl wir heute
nicht mehr die Freiheit haben, sie zu iiberhoren, oder
auch nur in der bisherigen Weise als zwar berechtigt, aber
eben doch zweitrangig beiseitezustellen,

Die Unausweichlichkeit derartiger Fragestellungen habe
ich bisher von der Kernphysik aus zu begriinden ver-
sucht; Stichwort ,Atomzeitalter®. Das gleiche mochte ich
jetzt in einem zweiten Durchgang noch einmal zu leisten
versuchen durch einen kurzen Blick auf die Biologie. Von
der Biologie und speziell der Biochemie wird in den niich-
sten Jahrzehnten wohl eine dhnliche politische und zivili-
satorische Dynamik ausgehen, wie sie seit dem Ende des
2, Weltkrieges von der Kernphysik ausgegangen ist.
Nennt man unser Zeitalter das Atomzeitalter, so wird
man das kiinftige vielleicht einmal das Zeitalter der
Pillen nennen. Die Biochemie schickt sich an, das Leben
von Tier und Mensch, aber auch die menschliche Psyche
selbst, technisch verfiighar zu machen, sei es, daR man
einen gegebenen psychischen Bestand durch Drogen ver-
dndert, sei es, daf man durch Genmanipulation neue
Voraussetzungen fiir seine zukiinftige Gegebenheitsweise
schafft. Fiir uns Deutsche ist die Humangenetik der
nationalsozialistischen Rassenziichtung wegen weitgehend
immer noch ein Tabu. Sie steht unter der negativen
Diktatur Hitlers, dhnlich wie nach dem 2. Weltkrieg
die Musik Wagners. Man kann aber Griinde anfiihren,
die uns nétigen sollten, auch die positiven Méglich-
keiten der Genetik, ebenso wie ihre Gefahren, rational
zu diskutieren. Ich will zwei herausgreifen.

An erster Stelle nenne ich die sogenannte ,Bevilkerungs-
explosion®; im Jahr 2000 werden etwa 6—7 Milliarden
Menschen auf der Erde wohnen. Ein Appartement, das
jetzt zwei bewohnen, wird dann von vieren bewohnt
sein; in einer Laubhiitte, in der jetzt zehn nichtigen, wer-
den dann zwanzig niichtigen. Dieser Bevolkerungszuwachs
kann nicht grenzenlos so weiter wuchern, wenn es nicht
zu Hungerkatastrophen und, ihnen folgend, zu Kriegen
groflen Ausmafles kommen soll. Wollen wir in zwei
oder drei Generationen nicht gezwungen sein, d. h. wol-
len wir unsere Kinder und Kindeskinder nicht zwingen,
Zwangssterilisationen und dergleichen vorzunehmen,
dann werden wir lieber heute als morgen die Vor-

kehrungen dagegen treffen miissen. Wie ratlos wir darin
sind, brauche ich nicht eigens zu sagen. Es ist aber ver-
standlich, da man die Abhilfe gegen die hier drohenden
Gefahren an eben der Quelle sucht, aus der diese Ge-
fahren entstanden sind. Entstanden aber sind sie vor
allem durch die moderne Medizin und Hygienik. Die
Medizin hat die Seuchen faktisch aus der Welt geschafft
und driicke die Kindersterblichkeit von Jahr zu Jahr
weiter herunter. Wen wundert es, daff man jetzt von
der gleichen Medizin die Mittel fordert, die es einem
erlauben, nicht mehr Kinder zu haben, als man wiinscht:
spiter dann vielleicht auch einmal Mittel, die es einem
garantieren, dafl der andere nicht mehr Kinder haben
wird, als einem selbst lieb ist. Die so leidenschaftliche
und oft doch ein wenig verspielt wirkende Diskussion
um die Pille ist wohl nur ein Vorspiel der Probleme,
die von der Biologie her auf die Kirche zukommen. Es
wird darum gehen miissen, den offensichtlich vorhan-
denen Willen des Menschen zur freien Reproduktion
seiner Art in seinen Kindern als ein theologisches Pro-
blem ins Auge zu fassen, Dazu ist es bisher noch nicht
gekommen. In den Ethiken erfahren Sie von der Zeu-
gung, wenn iiberhaupt etwas, dann dies, dafl sie ein
Naturakt sei. Wer aber heute all das, was er fiir ,Natur®
hilt, aus seiner geistigen Verantwortung delegiert, wird
vielleicht, wie schon gesagt, seine Nachkommen sehr un-
natiirlichen Zwangslagen aussetzen. Wir kdnnen es uns
als Theologen einfach nicht mehr leisten, den Menschen
erst bei der Giirtellinie beginnen zu lassen.

Ich komme zu dem zweiten der Griinde, die, wie ich
meine, uns Christen ndtigen sollten, vorgreifend die
Probleme der Biochemie und Psychobiochemie von mor-
gen zu bedenken. Die Menschheit der technischen Welt
ist von der Gefahr der Degeneration bedroht; sie liuft
sozusagen dem .Schwachsinn® entgegen. Ich meine das
in einem speziellen, nicht diskriminierenden Wortsinn:
Die unterentwickelten Volker der dritten Welt haben
eine hohere Nachwuchsrate als die Industriestaaten der
nordlichen Halbkugel. Aber auch bei uns verhilt sich
der intellektuelle und soziale Status in der Regel um-
gekehrt proportional zu der Kinderzahl. Daraus folgt,
dafl der Trigerkreis fiir den hochspezialisierten Apparat
unserer technischen Welt immer kleiner wird. In dem
Mafle aber, wie das Potential zum intellektuellen Uber-
leben zusammenschrumpft, wird die Gefahr fiir das
physische Uberleben aller anwachsen. (Nur dieses Gefille
meinte ich mit dem Trend zum Schwachsinn.)

Ein zweites Moment kommt hinzu. Die Steuerung ihrer
globalen Waffensysteme hat die Russen und Amerikaner
zur Entwicklung globaler Nachrichtentechniken gezwun-
gen. Auf diese Techniken bauen unsere zivilen Kommuni-
kationssysteme auf. Deren positive Moglichkeiten wird
keiner in Frage stellen wollen. Erst seit es technisch mog-
lich ist, dafl ich mich mit jedem meiner Zeitgenossen auf
diesem Erdball, ob er nun in Karlsruhe, Moskau,
Washington oder Hongkong sitzt, fernmiindlich be-
sprechen, oder, wenn es ganz geheim sein sollte, in
spitestens 24 Stunden personlich treffen kann, erst seit-
dem sind die realen Voraussetzungen gegeben, daf} ein-
mal die Menschheit als solche zum Subjekt ihrer eigenen
Geschichte wird. Denken wir daran: auch die Skume-
nische Christenheit ist erst durch die Voraussetzung der
modernen Verkehrs- und Informationssysteme zu einem




politisch handlungsfihigen Subjekt geworden, was fiir
die heutige Ekklesiologie und das heutige Verstindnis
der Einheit des Leibes Christi nicht ganz belanglos sein
sollte.

Neben dieser positiven Seite unseres globalen Infor-
miertseins wird man aber auch deren negative Seite,
deren anthropologische Gefahren sehen und theologisch
ernst nehmen miissen, wohl ernster als es oft geschieht.
Die Fernsehkameras sind kiinstliche Augen, welche alles
sehen; die Mikrophone sind kiinstliche Ohren, welche
alles horen; die Journalisten sind unsere externen Sub-
jekte, ohne Namen, ohne Zahl. Wir sind allsehend, wir
sind allhdrend, wir sind ubiquitir geworden, was die
Alten nur Gott vorbehalten hatten, Ob der Mord an
einem Prisidentschaftskandidaten in Los Angeles, ob
das Massensterben in Biafra oder die Invasion in Prag,
fiir 5 Mark im Monat sind wir tiberall hautnah dabei;
ja sogar mehr als hautnah, denn auch eine Herztrans-
plantation kidnnen wir schon optisch und akustik mit-

erleben.

Natiirlicherweise haben unsere Sinnesorgane nur einen
endlichen Horizont. Endlich wie sie ist aber auch unser
menschlicher Geist. Nur einen endlichen, einen iiber-
schaubaren Lebensraum konnen wir wirklich geistig
durchdringen und in diesem Sinne personlich verant-
worten. Mit der Welt im ganzen geht das nicht. , Freuet
euch mit den Fréhlichen, weinet mit den Weinenden.“
Fiir den Pfarrer in einer iiberschaubaren Dorfgemeinde
mag das eine sinnvolle, ihn in seiner beruflichen Existenz
verpflichtende Parinese sein, fiir seinen Kollegen in der
Grofistadtgemeinde ist sie das schon nicht mehr. Fiir
jeden aber, der sich wirklich innerlich der Allprisenz der
Weltfreuden und Weltleiden aussetzt, mufl das zitierte
Paulus-Wort aus Romer 12, 15 zu einem Gesetz wer-
den, an dem er als Mensch zerbricht. Verwunderlich, ja
sogar moralisch empérend, dal wir nicht alle schon daran
zerbrochen sind. Unsere physische Konstitution ist denn
ja auch offensichtlich den psychischen und moralischen
Belastungen, denen wir heute informatorisch ausgesetzt
sind, nicht mehr gewachsen. Kreislaufkollaps und Herz-
infarkt sind zu Wahrzeichen unserer Zeit geworden. Si
sind so etwas wie ein Statussymbol fiir alle jene, die sich
den bedringenden Problemen ihrer Berufswelt riidkhalt-
los ausliefern. Das Herz zerbricht ihnen dariiber. Mit
Herz meine ich hier nicht nur jenes Organ, welches man
gewiinschtenfalls gegen ein leistungsfihigeres auswechselt.
Ich meine hier auch das, was im Alten Testament Lef und
im Neuen Testament Kardia heifit.

»Mein Herz freut sich im Herrn®; mein Herz ist ,stark
im Herrn®, heiflt es immer wieder im Psalter. ,Euer Herz
erschrecke nicht“, griilt der Herr seine verstérten Jiin-
ger. ,Der Friede Gottes bewahre eure Herzen® endet
Paulus seinen Philipperbrief. Die verstorte, die friedlose
Menschheit wird uns Christen vielleicht noch einmal an
den Lippen hingen, wenn wir diese Worte wieder mit
dem Leben zu erfiillen lernen, nach dem heute alles schreit.
Sucht man, wenn man heute nach prophylaktischen
Medikamenten gegen den Herzinfarkt schreit, nicht noch
sehr viel mehr, als nur das? Statt der Verhinderung
eines plotzlichen Todes nicht vielmehr eine dauernde
Kraft zum Leben in dem ganz umfassenden Sinn?

Uns ist verheiffen, mit Christus das Leid der Welt zu

115

tragen, ohne dafl unser Herz daran erschrecken und zer-
brechen mufl, Was ist heute mit dieser Verheiflung, fiir
uns und fiir die andern? Haben wir die Kraft, als
Pfarrer, als Theologen und als Laien in die auf uns zu-
kommende Welt hineinzugehen, ohne nach spitestens drei
Jahrzehnten physisch und psychisch unter ihrer Last zu
zerbrechen? Und haben wir die Vollmacht des Wortes,
das auch die andern in dieser Kraft leben l:ifit? Betrachtet
man die Krankheitsstatistiken des Pfarrerstandes, kénnte
man den Eindruck gewinnen, als bedeute die berufs-
miflige Verkiindigung des Evangeliums, der froben Bot-
schaft, eher eine zusitzliche Belastung, als eine wirk-
liche Entlastung des Herzens; was eigentlich kein gutes
Zeugnis fiir die Sache ist. Kann man heute einem jungen
Menschen guten Gewissens raten, Theologie zu studieren?
— ,Der Herr ist nahe denen, die zerbrochenen Herzens
sind“ (Psalm 34, 19). Was wire, wenn wir das heute
wirklich mit unsern eigenen Worten zu sagen wiifiten?

Viele Naturwissenschaftler, zumal Biologen, stehen heute
vor der Frage, ob sie nicht lieber ihren Beruf aufgeben
sollen, weil er sie voraussichtlich in Verantwortungen
solchen Ausmafles hineinfiilhren wird, dafl ihnen davor
graut. Was sollen wir Christen ihnen sagen, wenn sie
uns fragen? Und sie werden uns fragen! Wir konnen
ihnen nicht die Verantwortung abnehmen, wenn sie blei-
ben. Wir konnen ihnen nicht die Verantwortung fiir die
Pfuscher und Skrupellosen abnehmen, die ihren Platz
besetzen werden, wenn sie gehen. Wissenschaftler-Werden
ist heute nicht mehr moglich, ohne ein existentielles Ri-
siko, ohne personlichen Mut, vielleicht auch nicht ohne
ein wenig Hoffnung. Fiir das Theologe-Werden gilt das
gegenwiirtig in einem noch erhShten Mafle.

Was wird die Menschheit tun, wenn es ihr kiinftig an
diesen kostlichen Dingen einmal gebrechen sollte? Denk-
bar ist, daf man einen Menschentyp ziichtet, der mora-
lisch und existentiell strapazierfihiger ist als der jetzige,
jedenfalls so strapazierfihig, dafl er es nicht mehr nétig
hat, vor den unbewiltigten Problemen seiner Lebens-
welt in einen Herzinfarkt zu fliichten; ein Mensch mit
einem ,dicken Fell, wie man sagt; ein Mensch mit einem
»steinernen Herzen“ statt des fleischernen (Hesekiel 36,
26), des ,hérenden Herzens“ (1. Konige 3, 9); ein ,self
made man® sozusagen, der nicht mehr héren kann, Denk-
bar ist aber auch, daf man einfach den Kopf in den
Sand steckt und die Dinge ihren Lauf nehmen lific.
Ganze Schichten in unserm Volk, ja selbst ganze Volker
tun heute nichts anderes als das. Sie horen, dafl an ihre
Tiir geklopft wird und rufen: wir sind nicht zu Hause.

Unsere Politik, so meine ich, kann das nicht sein. Von
jeher war der christliche Glaube durch eine gewisse
Furchtlosigkeit ausgezeichnet, oft auch durch eine ge-
wisse Hirte des geistigen Zufassens. Die stoischen Philo-
sophen des Altertums hatten das Ideal der Unerschrok-
kenheit, der Ataraxie, auf ithr Panier geschrieben. Von
thnen wird uns einmal berichtet, dal sie iiber die christ-
lichen Mirtyrer verirgert gewesen seien, weil diese
durch ihren konkreten Tatbeweis alles in den Schatten
stellten, was das Volk bis dahin von seinen hochnisigen
Philosophen zu sehen bekommen hatte. Sollten wir es
diesen Zeugen nachtun, diirfen wir sicher sein, dafl man
tiber uns nicht weniger verirgert, andererseits aber auch
nicht weniger begliickt sein wird, als ehedem iiber jene.




116

Wo liegen heute die eigentlich mafigeblichen Aufgaben;
welches sind heute die eigentlich mafgeblichen Fragen;
wo fallen heute die eigentlich mafigeblichen Entscheidun-
gen, an denen unsere Kinder und Kindeskinder dereinst
unser kirchliches Tun und Lassen im Jahre 1968 messen
werden? Werden wir Nachsicht vor ihnen finden kénnen?
Wie die Geschichte zeigt, kommen grofle geistige Durch-
briiche nicht dadurch zustande, daf man auf bereits be-
wuflte Fragen eine von den bisherigen abweichende Ant-
wort gibt, vielmehr dadurch, daR man die bisher von
allen gleichermaflen geteilten, undiskutierten Voraus-
setzungen zu hinterfragen lernt; das war bei dem theo-
logischen Neubeginn der 20er Jahre nicht anders, als bei
Luthers Bruch mit der katholischen Kirche; bei dem
Bruch zwischen Altem und Neuem Bund nichts anders,
als bei dem Aufbruch, der Abraham dereinst aus Ur in
Chaldda fortgefithrt hatte. ,Und der Herr sprach zu
Abraham: Ziehe hinweg aus deinem Vaterlande und
aus deiner Verwandtschaft und aus deines Vaters Hause
in das Land, das ich dir zeigen werde®. Alles muflte er
verlassen, was ithm vertraut war und Sicherheit bot;
muflite ohne Recht und ohne erklirbaren Anspruch in
ein namenloses Land ziehen, das ein anderer ihm zu
zeigen versprach. Glauben wir nicht, dafl die Zweifel
und Angste, die Wenn und Aber, die uns heute vor
dem Schritt in die Welt der Zukunft zuriickschrecken
lassen, Abraham ganz unbekannt gewesen sind.

Auf die naheliegende Frage, worin denn bei einem sol-
chen Schritt das spezifisch Christliche liege, pflegte Giin-
ter Howe zu antworten: der Ausbruch eines Brandes
lasse die Frage nach der Kompetenz, ihn zu l&schen,
zweitrangig werden. Man erzihlt sich aber auch, daff
einmal zwei Feuerwehrmannschaften, aneinander geraten,
das verfiigbare Wasser lieber dazu benutzt hitten, ihre
Kompetenzstreitigkeit auszutragen, als das brennende
Haus zu l8schen. Mag das nun Wahrheit oder Dichtung
sein, als Beispiel, wie man es nicht machen sollte, ist es
gut und niitzlich es zu beherzigen — nicht zuletzt auch
fiir die Theologie.

THESEN

1. Der naturwissenschaftliche Materialismus hat zu der
polemischen Gleichsetzung von Christentum und Wun-
derglaube gefiihrt. Durch diese Polemik haben sich
viele Christen filschlicherweise in den Zauberkreis eines

historischen Materialismus bannen lassen. Aus ihm gilt
es endlich herauszuspringen.

2. Die naturwissenschaftliche und technische Bildungs-
welt der Neuzeit ist der Kirche infolge mangelnder theo-
logischer Zuriistung mehr und mehr entglitten. Es be-
darf neuer intellektueller, pidagogischer und bildungs-
politischer- Anstrengungen, um wieder Zugang zu dieser
Welt zu finden. Der Missionsbefehl verpflichtet uns dazu,
3. Naturwissenschaft und Technik sind die geistigen und
zivilisatorischen Grofimidchte unserer Welt. Als solche
werden sie zu einer Aufgabe fiir die Skumenische Theo-
logie. Die jungen Kirchen der farbigen Vilker verlangen
Zugang zu der wissenschaftlichen Bildungswelt der Wei-
flen. Sie wollen von ihnen nicht Barmherzigkeit, sondern
Recht. Folglich werden die Kirchen der Ukumene recht-
lich verpflichtende Formen theologischer und profan-
wissenschaftlicher Kommunikation untereinander schaf-
fen miissen.

4. Die naturwissenschaftliche und die soziale Problematik
sind von jeher die eigentlichen Themen der ,Laientheo-
logie“ gewesen. Domine der Universititstheologie hin-
gegen sind die Schriftauslegung und die historisch-
hermeneutische Dimension des Glaubens. Zwischen die-
sen beiden theologischen Formationen unserer Kirche
sollte es zu einer fruchtbaren Wechselwirkung kommen.
Sie kénnte beide bereichern und so zu neuen gesamtkirch-
lichen Aufgabenstellungen jenseits antiquierter Fronten
fiihren. Einer trage des andern Last.

5. Die dominierende Wissenschaft der nichsten Zukunft
wird voraussichtlich die Biochemie sein. Von ihr werden
einerseits neue Gefahren (bakteriologische und chemische
Waffen, Genmanipulation), andererseits neue Hoffnun-
gen fiir die Medizin und die Psychotherapie ausgehen.
Die Kirche sollte sich vorgreifend in beiden Hinsichten
mit den politischen und seelsorgerlichen Implikationen
einer humangenetischen Grofiforschung beschiftigen.

6. Der Wissenschaftler arbeitet heute in grofflichigen,
folgenreichen Forschungsprozessen. Er als Einzelner ist
nicht mehr in der Lage, alle Konsequenzen seines beruf-
lichen Tuns zu iiberschauen und zu verantworten, Mehr
und mehr wird er auf das Mitdenken und die Mitver-
antwortung anderer angewiesen sein. Dieser neuen Er-
wartungsstruktur wird auch die christliche Verkiindi-
gung entsprechen miissen. Sie kann nicht mehr in allen
Fillen von der Voraussetzung einer sittlich und existen-
tiell konsistenten Berufswelt ausgehen,




Proressor DRr. FERDIANND HAHN

Tradition und Interpretation
dargestellt an Markus 4, 1—20

Theologie ist eine kritische Wissenschaft. Sie hat die Auf-
gabe des Priifens, des klaren Unterscheidens und des
sachgemiflen Urteilens. Theologie iibt die kritische Funk-
tion aus gegeniiber der Kirche und ihrer Verkiindigung;
sie iibt aber die kritische Funktion ebenso aus gegeniiber
den Erscheinungen und Problemen der Welt,

Die kritische Aufgabe der Theologie erstreckt sich auch
auf die Auslegung der Heiligen Schrift. Hier geht es
einerseits um historische Kritik, sofern das Zeugnis der
Schrift aus seinen eigenen Voraussetzungen und in seiner
konkreten geschichtlichen Gestale erfafit sein will, an-
dererseits aber um das Gewinnen sachlicher Urteile, da
die Bibel Grundlage und Norm aller christlichen Ver-
kiindigung ist. An dieser Stelle setzen nun fiir viele
Menschen Fragen und Schwierigkeiten ein. Wie kann die
Bibel Richtschnur unseres Glaubens sein, wenn sie in
starkem Mafle einer historischen Analyse unterworfen
wird? Gilt das ,sola scriptura® der Reformation noch,
wenn wir im Alten und im Neuen Testament eine Fiille
von verschiedenartigen Traditionen nachweisen und
weniger die Einheit als die Mannigfaltigkeit des Zeug-
nisses feststellen? Nehmen wir die Bibel als Gotteswort
wirklich ernst, wenn so stark die Fremdheit und Zeit-
bedingtheit der Vorstellungswelt betont und auf Grund
dessen eine Neuinterpretation verlangt wird, die mit uns
niherliegenden und leichter erfaflbaren Kategorien und
Anschauungen durchgefiihrt werden soll?

Der Streit um die Schriftauslegung, der in unseren Tager.
wieder besonders heftig entbrannt ist, sollte uns aller-
dings nicht schrecken, sondern uns Anlal geben, inten-
siver und sorgsamer auf die damit verbundenen Pro-
bleme zu achten, damit wir zu einem rechten Horen und
besseren Verstehen der Bibel gelangen.

1

Wir wollen uns heute einem Einzeltext zuwenden, um
hieran zu sehen, was die wissenschaftliche Exegese an
Ergebnissen gewinnen kann und welche Tragweite der-
artige Ergebnisse haben. Ich habe einen Text vorge-
schlagen, der sehr bekannt ist, der uns aber auch gute
Einblicke in die iiberlieferungsgeschichtliche Problematik
der Evangelien gibt.

Nach allgemeiner Auffassung der Exegeten ist Markus
der dlteste Evangelist. Sein Werk wurde von Martthius
und Lukas benutzt und durch anderes Traditionsgut er-
weitert. Es wire nicht uninteressant, die Umgestaltung
des Gleichniskapitels in den beiden spiteren Evangelien,
besonders bei Matthius zu verfolgen. Aber wichtiger
scheint mir zu sein, von Markus 4 aus riickwirts einzu-
dringen in die Vorgeschichte der Evangelien. Das Mar-

117

kusevangelium ist ja erst Anfang der siebziger Jahre ab-
gefallt worden, das heifit ca. vierzig Jahre nach Jesu
eigener Wirksamkeit. In der Zwischenzeit wurden Jesu
Worte und die Berichte von seinen Taten miindlich
weitergegeben, und zwar im Zusammenhang einer sehr
lebendigen Verkiindigung.

Im Markusevangelium finden sich nur zwei griflere
Redekomplexe: die Gleichnisrede Kap. 4 und die Rede
von der Endzeit Kap. 13. In Kap. 4 greift der Evange-
list auf eine Sammlung von Gleichnissen zuriick: Sie-
mann (V.3ff.), selbstwachsende Saat (V.26ff.) und
Senfkorn (V. 30ff.); ferner auf eine kleine Gruppe von
Bildworten: vom Licht, vom Maf u. a. (V. 21 ff.). Durch
den Aufbau fillt auf das Sdemannsgleichnis ein beson-
deres Gewicht; denn es ist verbunden mit einer grund-
sitzlichen Aussage iiber Jesu Gleichnisrede in Vers 10—12
und mit einer speziellen Deutung in Vers 13—20.

Ich mochte zu Beginn der Einzelauslegung den Text in
der uns allen vertrauten Lutheriibersetzung verlesen:
Und Jesus fing abermals an, zu lebren am Meer, Und es
versammelte sich sebr viel Volks zu ihm, so daf er
mufite in ein Schiff treten und auf dem Wasser sitzen;
und alles Volk stand auf dem Lande am Meer. Und er
lebrte sie wieles in Gleichnissen; und in seiner Predigt
sprach er zu ibnen: Héret zul Siehe, es ging ein Sie-
mann aus, zu sien. Und es begab sich, indem er site, fiel
etliches an den Weg; da kamen die Vigel und fraflen’s
auf. Etliches fiel auf das Felsige, wo es nicht viel Erde
hatte, und ging bald auf, darum daf es nicht tiefe Erde
hatte. Da nun die Sonne hodb stieg, verwelkte es, und
weil es nicht Wurzel hatte, verdorrte es. Und etliches
fiel unter die Dornen, und die Dornen wudbsen empor
und erstickten’s, und es brachte keine Frucht. Und etliches
fiel auf gutes Land und ging auf und wuchs und brachte
Frudht und trug dreifigfiltig und sechzigfaltig und bhun-
dertfiltig. Und er sprach: Wer Obren hat, zu horen,
der hére!

Und da er allein war, fragten ibn die um ibn waren,
samt den Zwélfen, iiber die Gleidhmisse, Und er sprach
zu ibnen: Euch ist das Geheimnis des Reiches Gottes
gegeben; denen aber draufen widerfibrt es alles durch
Gleichnisse, auf daf sie es mit sehenden Augen seben
und doch nicht erkennen, und mit hérenden Obren héren
und doch nicht wversteben, auf daf sie sich nicht etwa
bekehren und ibnen vergeben werde.

Und er sprach zu ihnen: Verstebt ibr dies Gleichnis nidht,
wie wollt ibr dann die andern alle verstehen? Der Sie-
mann sit das Wort. Das aber sind die an dem Wege:
wo das Wort gesit wird, und wenn sie es gehort haben,
so kommt alsbald der Satan und nimmt das Wort weg,
das in sie gesit war. Desgleichen die, bei denen auf das
Felsige gesit ist: wenn sie das Wort gehort haben, neb-
men sie es bald mit Freuden auf, aber sie haben keine
Wurzel in sich, sondern sind wetterwendisch; wenn sich
Triibsal oder Verfolgung um des Wortes willen erbebt,
so nehmen sie alsbald Argernis. Und andere sind die,
bei denen unter die Dornen gesit ist: die horen das
Wort, aber die Sorgen der Welt und der Betrug des
Reichtums und die Begierden nach allem anderen dringen
ein und ersticken das Wort, und es bleibt ohne Frucht.
Jene aber sind die, bei denen auf gutes Land gesit ist:
die héren das Wort und nebmen’s an und bringen Frucht,
dreifigfaltig und sechszigfaltig und bundertfaltig.




118

Zuerst will die Eigenart der hier geschilderten Szene
beachtet werden. Nach Vers 1 und 2 lehrt Jesus das
Volk am Ufer des Sees von Genezareth, des ,galildischen
Meeres“. Der Evangelist hat diese Seepredigt Jesu sorg-
sam vorbereitet. Nicht nur die Berufung der ersten
Jiinger (1, 16—20) spielt sich am See Genezareth ab, son-
dern 2, 13 heiflt es nach der Heilung des Gichtbriichigen:
»Und Jesus ging wieder hinaus an das Ufer des Meeres,
und alles Volk kam zu ihm, und er lehrte sie.“ Diese
Bemerkung steht zwischen zwei Erzihlungen, ohne dafl
iiber Jesu Lehre hier schon etwas Niheres gesagt wird.
Erneut stoflen wir auf eine derartige Bemerkung in 3,
7—9: ,Und Jesus zog sich mit seinen Jiingern an das
Meer zuriick, und eine grofie Menge aus Galilia kam
hinter ihm her; und aus Judia, aus Jerusalem, aus Idu-
mia, vom Ostjordanland und aus der Gegend von Tyrus
und Sidon kam eine grofle Menge zu ihm, als sie von
seinen Taten gehort hatten. Und er sagte zu seinen
Jiingern, sie sollten ihm ein kleines Schiff bereithalten
wegen des Volkes, damit man ihn nicht zu sehr be-
dringe.”

Dieser Erzihlungsfaden wird nun in Mark. 4, 1f. auf-
gegriffen: ,Wieder begann Jesus, am Ufer des Meeres
zu lehren, und es versammelte sich bei ithm sehr viel
Volk, so daf er in das Schiff trat und sich auf dem
Meer niedersetzte. Und das ganze Volk war am Ufer
des Meeres auf dem Land, und er lehrte sie vieles in
Gleichnissen und sprach zu ihnen in seiner Lehre...*
Es kann kein Zweifel sein, dafl diese erzihlerische Vor-
bereitung der Gleichnisrede Jesu ein Werk des Evangelisten
Markus ist. In der Abfolge der Erzahlungen weichen die
Evangelien, auch die drei ersten Evangelien, viel zu
stark voneinander ab, als dal man die Wiedergabe eines
urspriinglichen, biographisch exakten Geschehensablaufes
erwarten diirfte. Hinzu kommt, da bis ins Sprachliche
und Stilistische hinein gerade in diesen beiden Eingangs-
versen die Hand des Evangelisten erkennbar wird.
Das inzwischen gewonnene Ergebnis mufl noch erweitert
werden. Markus hat nicht nur die Gleichnisrede Jesu
sorgsam vorbereitet und eingeleitet, er hat auf dhnliche
Weise auch innerhalb von Kap. 4 eine Gliederung ge-
schaffen. Wir stellen fest, dafl in Vers 10 der Horer-
kreis wechselt. Aber am besten gehen wir jetzt einmal
vom Ende der Gleichnisrede aus, von Vers 33 und 34.
Dort heifit es: ,Und mit vielen derartigen Gleichnissen
verkiindigte er ihnen das Wort, so wie sie es verstehen
konnten. Ohne Gleichnisse aber redete er nicht zu ihnen;
jedoch seinen eigenen Jiingern legte er alles aus, wenn
sie allein waren.“ Dafl Jesus ,ihnen“, nimlich den Men-
schen, dem Volk, in Gleichnissen das Wort verkiindigt
hat, greift auf die Eingangsnotiz in Vers 1 und 2 zu-
riick, Jesu Jiinger aber erhalten nach Vers 34 eine be-
sondere Auslegung. Gerade dies wird uns anschaulich
vor Augen gefiihrt in den Versen 10 ff. Die Szene wech-
selt dort, und es heiflt: ,Als sie allein waren, fragten
ihn die, die um ihn waren, samt den Zwolfen, nach den
Gleichnissen.“ Spiter, offensichtlich von Vers 26 an,
wird wieder die alte Situation der Predigt Jesu an das
am Ufer stehende Volk vorausgesetzt, sonst bliebe der
Schluf in Vers 33 unverstindlich. Wie sollen wir uns
nun aber diesen sehr knapp angedeuteten Szenenwechsel
vorstellen? Was besagt die Wendung: ,als sie allein, als
sie fiir sich waren“? Werfen wir jetzt einen kurzen Blick

auf die anschliefende Erzihlung von der Sturmstillung
(V.35—41). Dort wird vorausgesetzt, daff sich im
gleichen Schiff Jiinger mit Jesus zusammen aufhalten,
dafl aber auch noch andere Schiffe ,bei ihm* waren, Das
heifit: Jesus befindet sich nicht allein auf dem galilii-
schen Meer, sondern seine Jiinger sind ebenfalls dort. Und
wihrend er die Gleichnisse allem Volk verkiindigt, das
am Ufer steht, spricht er im besonderen noch mit den
Jiingern, die sich um ihn herum in seinem und in an-
deren Schiffen befinden. Jesus gibt den Jiingern, die nach
dem Sinn der Gleichnisrede gefragt haben, eine doppelte
Antwort. Er verweist in Vers 11 und 12 zunichst auf
die grundsitzliche Bedeutung seines Redens in Gleich-
nissen und gibt in Vers 13ff. eine Einzelauslegung des
Siemannsgleichnisses. Anhangsweise folgen dann noch
Bildworte in Vers 21—25, die wir jetzt ausklammern
konnen. Das bedeutet also, dafl zwischen der Gleichnis-
rede an das Volk und der Gleichnisauslegung fiir die
Jiinger von Markus konsequent unterschieden wird, und
das hat sich bis in die duflere Gestaltung des Gleichnis-
kapitels ausgewirkt. Darin schligt sich, wie wir von
vornherein vermuten diirfen, ein ganz bestimmtes Ver-
stindnis der Gleichnisrede Jesu nieder. Handelt es sich
dabei nun um Jesu eigenes Verstindnis und um seine
urspriingliche Intention? Es konnte ja durchaus sein, dafl
der Evangelist mit seinem redaktionellen Aufbau nur
festhilt, was fiir Jesu eigenes Wirken charakteristisch
war, Es mufl aber auch damit gerechnet werden, dafl in
dieser bewufiten Unterscheidung von Gleichnisrede fiir
das Volk und Gleichnisdeutung fiir die Jiinger ein be-
sonderes Interesse der nachsterlichen Gemeinde oder des
Evangelisten Ausdruck findet. Diese Vermutung dringt
sich um so mehr auf, als zwischen der Gleichniserzih-
lung, Vers 3—8, und der Gleichnisdeutung, Vers 14—20,
nicht unerhebliche Verschiebungen festzustellen sind. Wir
miissen daher im einzelnen sehr genau kliren, was die
entscheidende Aussage und das besondere Anliegen der
Unterabschnitte ist.

IL.

Wir sind auf Grund der kirchlichen Tradition daran
gewohnt, das Gleichnis, Vers 3—8, von seiner Deutung
in Vers 14—20 her zu verstehen. Aber gerade an diesem
Punkt miissen wir jetzt vorsichtig sein. Wir kénnten sonst
an einer sehr wesentlichen Beobachtung unbedacht vor-
iibergehen. Im folgenden sind daher die Unterabschnitte
getrennt zu untersuchen, und im Zusammenhang der
Auslegung von Vers 3—8 soll der Versuch unternommen
werden, von Vers 10—12 wie von Vers 13—20 vollig
abzusehen.

Damit kommen wir zum eigentlichen Sdemannsgleichnis,
das in Vers 3—8 vorliegt. Dafl Jesus Gleichnisse erzihlt
hat, ist in der Forschung unbestritten. Mehr noch: Jesu
Gleichnisse zeichnen sich nicht nur inhaltlich, sondern
auch in ihrer formalen Gestaltung gegeniiber allen ver-
wandten Beispielen des antiken Judentums und des
Hellenismus so eindeutig aus, dal man hier zweifellos
auf einen besonders charakteristischen Grundbestand
seiner Verkiindigung stofit. Nicht wenige Exegeten sind
sogar der Ansicht, daf sich ein sachgemifles Verstindnis
der Verkiindigung Jesu iiberhaupt erst ergibt, wenn man
bei seinen Gleichnissen einsetzt und seine iibrigen Worte




von den Gleichnissen her versteht, Das heiffit nicht, dafl
die Gleichnisrede Jesu véllig isoliert von seiner sonstigen
Verkiindigung betrachtet werden darf. Da hier nur
»gleichnishaft“ gesprochen wird, mufl die Thematik selbst
vorgegeben sein. Aber wie die Leitgedanken der Ver-
kiindigung Jesu zu verstehen sind, vor allem die Bot-
schaft von der nahegekommenen Gottesherrschaft und
sein Ruf zur Nachfolge, das wird nirgends deutlicher
als in den Gleichnissen. Gerade auch das Siemannsgleich-
nis ist in diesem Zusammenhang hichst aufschlufireich
und in seiner Echtheit allgemein anerkannt. Wir haben
somit hier ein Stiick der ipsissima vox, der ureigensten
Verkiindigung Jesu vor uns.
In Vers 3—8 wird in Form einer kurzen Erzihlung ein
Vorgang geschildert, der den Menschen der damaligen
Zeit, aber auch den Menschen der nachfolgenden Jahr-
hunderte vertraut war, der erst im Zeitalter der Ma-
schine nicht mehr zur Alltagserfahrung gehort: die Ar-
beit des Siemanns. Der Bauer streut mit seiner Hand die
Saat aus, und je nach den Bedingungen des Bodens wird
die Saat aufgehen, reifen und Frucht tragen oder ver-
derben. Im einzelnen bediirfen die Verse keiner weiteren
Erlduterung, sie sind unmittelbar verstindlich. Aber,
so miissen wir fragen, ist das nicht ein ausgesprochen
ungeschickter Bauer, der so viel Saat auf schlechten Boden
wirft? Mufl man nicht mit Goethe in den Schlufzeilen
seines Gedichtes Ilmenau sagen:

So wandle du — der Lohn ist nicht gering —

Nicht schwankend hin, wie jener Simann ging,

Daf bald ein Korn, des Zufalls leichtes Spiel,

Hier auf den Weg, dort zwischen Dornen fiel;

Nein! Streue klug wie reich, mit minnlich steter Hand,

Den Segen aus auf ein geackert Land.
Doch Goethe geht dabei von einer falschen Voraus-
setzung aus, Die Technik des Siens vollzog sich im
damaligen Paldstina anders als bei uns. Nicht auf das
geackerte Land wurde die Saat ausgestreut, vielmehr hat
man vor dem Pfligen den Samen ausgeworfen; daher
wird auch auf den iiber das Feld getretenen Weg gesit,
denn dieser soll anschlieflend umgepfliigt werden; es wird
ebenso auf die Dornen, ja sogar den steinigen Boden ge-
sit, weil man nach Mdglichkeit den ohnehin kargen Bo-
den ausniitzen will. Daraus folgt also, daf hier nicht ein
Ausnahmefall geschildert wird, sondern die regelmifige
Art der Feldbestellung.
Gleichwohl driingt sich die Frage auf, was soll denn nun
geschildert werden? Etwa der Miflerfolg? Wird nicht
dreimal erzihlt, daf die Saat keine Frucht bringen
konnte, weil die Vigel kamen und sie auffraflen, weil
sie nach dem Aufgehen vérdorrte und weil die Dornen
sie erstickten? Und wird demgegeniiber dann nicht nur
einmal vom Ertrag berichtet? Wir sind gewdhnt, vom
vierfachen Acker zu sprechen, und dabei ergibt sich not-
wendig das Verhiltnis 3:1. Von der Deutung Vers
13—20 her legt sich die Aufteilung zweifellos nahe. Aber
fiir das Gleichnis Vers 3—8 trifft diese Gliederung und
Verhiltnisbestimmung nicht zu. Eine kleine Beobach-
wng am griechischen Text ldflc dies erkennen. Es wird in
Vers 4, in Vers 5f. und in Vers 7 jeweils singularisch
nur von einem einzigen Samenkorn gesprochen, das auf
den Weg, auf das felsige Land und unter die Dornen
fille. Selbstverstindlich ist dieses eine Samenkorn bei-
spielhaft verstanden, wie der eine Siemann ein typischer

119

Vertreter seines Standes ist. Was von dem einen Samen-
korn gesagt wird, ist bezeichnend fiir viele, Aber mog-
lichst anschaulich soll der Vorgang an dem Geschick eines
einzelnen Kornes dem Horer und Leser vor Augen ge-
fiihrt werden. Am Schlufl in Vers 8 heifit es dann jedoch
nicht mehr: ein anderes Saatkorn, sondern dort heifit es:
»andere fielen auf guten Boden®, Und diese Aussage
wird dreifach aufgefichert: ,andere fielen auf guten
Boden, gingen auf, wuchsen und brachten Frucht, eins
dreifigfiltig, eins sechzigfiltig und eins hundertfiltig®.
Daraus folgt: es geht nicht um das Verhéltnis 3:1, son-
dern um das Verhiltnis 3:3. Und da in einer solchen
Erzdhlung das Schwergewicht auf dem Schluf liegt,
miissen wir sagen, gerade nicht der Miflerfolg, sondern
der trotz des Verlustes unwahrscheinlich grofle Ertrag
ist die Pointe der Gleichniserzihlung.

Es kommt noch hinzu, daf der hier erwihnte Ertrag
einer Ahre ungewdhnlich hoch ist. Gustaf Dalman, ein
ausgezeichneter Kenner Paldstinas und seiner geogra-
phischen und wirtschaftlichen Verhiltnisse, hat in seinem
Buch ,Arbeit und Sitte in Paldstina“ (1928—42) darauf
hingewiesen, daf sieben- bis zehnfacher Ertrag der Ge-
samternte das Normale ist. Eine einzelne Ahre mit
dreiffig Kornern mag es in Ausnahmefillen gegeben
haben. Sechzig oder hundert Korner iibersteigen das nor-
male Mafl. Auf den unwahrscheinlichen Reichtum des
Fruchteragens zielt somit die Gleichniserzihlung. Damit
scheidet von vornherein fiir das urspriingliche Jesus-
gleichnis jede Deutung aus, die von der Verhiltnis-
bestimmung 3:1 oder von dem Miflerfolg ausgeht. Hier-
zu gehért auch die im Blidk auf andere Teile des Kapitels
so beachtenswerte Deutung Schniewinds im ,Neuen
Testament Deutsch®, sofern er zu Vers 3—8 sagt, der
normale Erfolg des Wortes Gottes bzw. der Wirksamkeit
Jesu sei der Miflerfolg.

Damit stehen wir bereits vor einer weiteren Frage:
worauf bezieht sich denn dieses Gleichnis? Schniewind
nennt das Wort und daneben die Wirksamkeit Jesu.
Nach Vers 14 {f., also der Deutung, miifite man tatsich-
lich das Gleichnis auf das Wort beziehen. Und von Vers
10—12 ausgehend kénnte man fragen, ob mit dem Sie-
mann nicht Jesus selbst gemeint ist. Aber in Jesu eigener
Verkiindigung diirfte weder das ¢ine noch das andere
maflgebend sein,

Es gibt Gleichnisse, die eine Eingangsformel haben und
damit den sachlichen Bezugspunkt verdeutlichen. So
etwa in Vers 26 ff. und Vers 30 ff., bei der selbstwachsen-
den Saat und beim Senfkorn, wo es heifit: ,So verhilt
es sich mit der Gottesherrschaft . . .“ oder: , Womit wollen
wir die Gottesherrschaft vergleichen . . .?“ Natiirlich kén-
nen derartige Einleitungsformeln zugewachsen sein, aber
in vielen Fillen gehoren sie zum Grundbestand. In un-
serem Gleichnis jedoch fehlt eine solche Wendung. Den-
noch liegt es nahe, auch dieses Gleichnis auf die Gotrtes-
herrschaft zu beziehen. Denn nach der programmatischen
Zusammenfassung der Verkiindigung Jesu in Mark. 1, 15
und nach vielen anderen Stellen war die Gottesherr-
schaft, genauer noch: die nahegekommene, anbrechende
Gottesherrschaft das Leitthema fiir Jesu Predigen und
Handeln. Deshalb mufl zunichst einmal von hier aus ein
Verstindnis gesucht werden, zumal die Saatgleichnisse
untereinander sehr eng verwandt sind und, wie wir an
4, 26ff., 30ff. sehen, andere Saatgleichnisse durch ihre




120

Einleitungsformel ausdriicklich mit der Gottesherrschaft
in Zusammenhang gebracht sind. Hinzu kommt, dafl das
Bild von der Ernte schon im Judentum der vorchrist-
lichen Zeit auf die Herrschaft Gottes und die Heilszeit
bezogen war, Es handelt sich, wie Schniewind zutreffend
formuliert hat, um ein ,stehendes Bild“. Aber bei Jesus
geht es nun nicht um ein fiir sich stehendes Bild im
Sinne eines Einzelvergleiches oder einer Metapher, son-
dern um eine ganze Erzidhlung. Und diese Gleichnis-
erzihlung hat eine sehr bestimmte und wesentliche Funk-
tion fiir seine Verkiindigung.

Dazu bedarf es jetzt noch einiger allgemeiner Uber-
legungen. Friiher hat man zwischen Gleichnis und Alle-
gorie keinen Unterschied gemacht, aber in der Forschung
stellte sich heraus, daff Gleichnis und Allegorie ganz ver-
schiedene Struktur haben. Es ist vor allem das Verdienst
von Adolf Jiilicher gewesen, dies in seinem zweibindigen
Werk iiber die Gleichnisreden Jesu (1888/1898) heraus-
gestellt zu haben. In der Allegorie geht es darum, dafl
jedes einzelne Motiv der Erzdhlung in iibertragenem
Sinne gebraucht wird. Das Bild hat hier nur die Funk-
tion einer Einkleidung. Es ist uneigentlich verwendet,
mufl daher aufgelést werden, woraus sich eine gewisse
Nihe zum Ritsel ergibt. Das Gleichnis dagegen will
nicht uneigentlich reden und das Gemeinte verschliisseln,
sondern will im strengen Sinne des Wortes ,vergleichen®,
nur bezieht sich der Vergleich nicht auf eine Einzelheit
wie in Bildworten, sondern auf eine Begebenheit, auf
ein Geschehen, Zwischen dem Gemeinten und dem Ver-
glichenen mufl es daher eine bestimmte sachliche Ver-
wandtschaft, eine Berithrung und einen fiir das Ver-
stindnis wesentlichen Vergleichspunkt geben., Das heifit
nun gerade nicht, dafl alle Einzelziige iibertragbar wiren
wie in der Allegorie; das heifit aber auch nicht, dafl nu:
ein Einzelmotiv herausgeldst werden diirfte, etwa das
zukiinftige Fruchttragen; vielmehr mufl das Gefille der
ganzen Erzdhlung, die im Gleichnis steckende Bewegung
erfafit und auf das Gemeinte, hier also die Gottesherr-
schaft, bezogen werden. Es ist daher unzulissig, zu fra-
gen, wer ist der Sdemann, was bedeuter das Saatkorn,
was der jeweilige Ackerboden usw.

Wohl ist mit der Ernte ein klarer Zielpunkt anvisierr,
aber es kommt darauf an, zu sehen, dafl gerade das die
Ernte Vorbereitende, das auf sie Hinfiihrende eine aus-
schlaggebende Rolle spielt, mehr noch, daf} dort, wo die
Aussaat stattfindet, das Wachsen und das Fruchtbringen
bereits seinen Anfang nimmt.

Richten wir jetzt unseren Blick auf die gesamte vor-
sterliche Verkiindigung Jesu. Thm geht es um die Gottes-
herrschaft als endzeitliches und das heifit endgiiltiges
Heilshandeln Gottes fiir Welt und Menschen, — aber
nicht um eine Heilszuwendung Gottes in unbestimmter
Zukunft, auch nicht um eine Heilszuwendung, die ,nahe®
bevorsteht, sondern um das bereits gegenwirtig werdende
Gotteshandeln. Mitten in dieser heillosen Welt gewihrt
Gott Heil. Nicht dal damit die Zukunft aufgehoben
wire, nicht dafl die gegenwiirtige Heilszuwendung bereits
die Vollendung in sich schlésse, aber die endzeitliche
Herrschaft ist jetzt schon angebrochen und dringt hin
auf die herrliche Zukunft. Sie merken, dafl die Aussage
unseres Gleichnisses hierbei mit beriidksichtigt wurde: die
Aussaat findet jetzt schon statt, und damit gehen Welt
und Mensch der Ernte entgegen, was immer geschehen

mag. Noch so viel Miflerfolg kann die herrliche und
wunderbare Ernte nicht aufhalten, Der Miflerfolg ist
eben nicht das Hauptthema, sondern dafl mit dieser Saat
ein wunderbarer, geradezu unvorstellbarer Ertrag ver-
heiflen ist.

Umgekehrt darf nun auch das Wachsen und Reifen nicht
als ein selbstverstindlicher, als ein ,organischer® Vor-
gang verstanden werden. Nach biblischer Tradition geht
es beim Wachstum um Gottes wunderbares Handeln und
sein stets neues Eingreifen. In dem Gleichnis von der
selbstwachsenden Saat (V. 26—29) wird dies folgerichtig
so charakterisiert, dal der Mensch dazu schlechterdings
nichts beitragen kann, Es geht auch nicht um ein inner-
geschichtliches Wachsen und Sich-Ausbreiten der Gottes-
herrschaft in Gestalt einer sieghaften Kirche, wohl aber
mufl gesagt werden, dafl dieser Anfang und dieses Wei-
terwachsen fiir die Welt nicht ohne Belang ist, und daf}
die Gottesherrschaft in der Geschichte dieser Welt ihre
sichtbaren Spuren hinterldfit.

Wir stellen somit fest, dafl die Gleichniserzihlung be-
zogen ist auf das Anbrechen und Weiterwirken der
Gottesherrschaft, ohne dafl dariiber hinaus Einzelheiten
eine Ausdeutung verlangen bzw. zulassen. Anders aus-
gedriicke: das Gleichnis vom Sdemann — vielleicht sollte
man es besser das Gleichnis von der ausgestreuten Saat
nennen —, will in Jesu Verkiindigung eschatologisch
verstanden werden. Es handelt von dem sich realisieren-
den endzeitlichen Heil. .

III.

Gehen wir nun iiber zu der in Vers 14—20 mitiiber-
lieferten Gleichnisdentung. Dort stoflen wir auf einen
sehr anderen Sachverhalt. Es geht nicht, zumindest nicht
unmittelbar um die Gottesherrschaft, sondern um das
Wort der Verkiindigung. Es geht vor allem um den
Menschen und sein Verhalten gegeniiber dem verkiindig-
ten Wort. Natiirlich ist hiermit kein véllig anderer und
mit Vers 3—8 unvereinbarer Sachverhalt beschrieben,
denn Vers 14—20 bezieht sich auf das Wort, durch das
die Gottesherrschaft angekiindigt wird. Aber das Inter-
esse hat sich verschoben: es wird zum rechten Horen
angehalten und vor falschem, leichtfertigem Tun ge-
warnt, Nicht die eschatologische Thematik ist hier mafi-
gebend, sondern das parinetische Anliegen. Ich kann
auch so formulieren: hier geht es nicht um die grund-
legende Heilsverkiindigung, vielmehr um die Anweisung
zum rechten Umgang mit dem Gehorten. Hat also Vers
3—8 missionarische Intention, so ist Vers 14—20 auf
die Zuriistung und Stirkung der Gemeinde ausgerichtet.
Von da aus erkliren sich die Einzelheiten. Zundchst wird
vom Satan gesprochen, der die Menschen wieder ab-
spenstig machen will, dann von den Noten und Ver-
folgungen, durch die einige irre werden und abfallen,
weiter von den Sorgen und Verfithrungen dieser Welt,
die das Wort ersticken, und schlieflich vom Bleiben und
Fruchttragen.

Selbstverstindlich lifit sich die Frage aufwerfen: wenn
schon das Gleichnis und seine Deutung nicht zur Deckung
zu bringen sind, kénnte nicht doch auch diese Deutung
auf Jesus zuriickgehen? Hat er damit vielleicht eine
andere Seite des zuvor Gesagten aufzeigen wollen? Oder
miissen wir sagen, dafl nur das Gleichnis, nicht aber diese




Deutung von Jesus stammt? Die Exegeten sind fast ein-
hellig der Meinung, daf die Deutung in Vers 14—20
als ,Gemeindebildung® anzusprechen ist. Dafiir gibt es
eine ganze Reihe von Griinden, auf die ich jetzt nur
kurz hinweisen kann. Selbst ein so vorsichtiger und aufs
Ganze gesehen konservativer Neutestamentler wie Joa-
chim Jeremias in Gottingen stellt mit Nachdruck fest,
dafl Sprache und Begrifflichkeit in Vers 14—20 eine
andere sind als in Vers 3—8, und dafl hier vor allem
Ausdriicke vorkommen, die fiir die Lage der nachdster-
lichen Gemeinde bezeichnend sind, nicht aber fiir die
vorosterliche Situation. Hinzu kommt, daf eine der-
artige parinetische Auswertung sonst in Jesu Verkiindi-
gung im Zusammenhang mit Gleichnissen nicht nach-
weisbar ist. Eine weitere Beobachtung fillt ebenfalls stark
ins Gewicht. In der Deutung ist das Gleichnis in formaler
Hinsicht gar nicht prizise aufgenommen, sondern es lifit
sich eine Gewichtsverlagerung sowie eine andersartige
Verwendung der Gattung des Gleichnisses feststellen. Wir
sahen schon, dafl das Verhiltnis 3:1 in den Vordergrund
riickt. Hier spielen aber auch ausgesprochen allegorische
Motive eine Rolle. Es wire zu viel, wollte man Vers
14—20 als allegorische Ausdeutung im strengen Sinne
bezeichnen. Es lassen sich nicht alle Einzelmotive iiber-
tragen, und interessanterweise bleibt gerade die Gestalt
des Siemanns hier ungedeutet. Aber der Same wird auf
das Wort bezogen und der schlechte bzw. der gute Adker-
boden auf den hérenden Menschen. Die Briicke dazu ist
gewonnen durch den im Urchristentum geliufigen meta-
phorischen Gebrauch des Begriffs ,aussien® im Sinn~
von verkiindigen. Auf andere Verschiebungen und
Schwierigkeiten dieses Textabschnittes will ich jetzt nicht
eingehen.

Sehen wir die Verse 14—20 als Gemeindebildung an.
so kommen wir nicht darum herum zu fragen, was eine
derartige sekundire, ,unechte® Auslegung des Gleich-
nisses fiir uns zu bedeuten hat. Besagt die Feststellung,
dafl es sich um eine spitere Tradition der Gemeinde
handelt, zugleich auch, daf damit der Wert eines solchen
Textes fraglich wird? Hierzu méchte ich ganz eindeutig
nein sagen. Nur mufl dieser Text in seinem Unterschied
zu dem Jesusgleichnis und in seiner besonderen Stellung
und Ausrichtung verstanden werden. Die Gemeinde, die
die Botschaft von der anbrechenden Gottesherrschaft
gehort und sich um das Wort gesammelt hat, entnahm
diesem Gleichnis auch Weisung fiir ihre gegeniiber der
vordsterlichen Zeit erheblich verinderte Situation. Das
Wort Jesu wurde nicht beiseitegeschoben, aber es wurde
in seiner gegenwirtigen Relevanz neu gehdrt und erfaflr,
Das eigene neue Verstindnis wurde auch nicht an die
Stelle des urspriinglichen Textes, sondern neben diesen
Text geriickt; das Gleichnis wurde daher nicht neu und
anders erzihlt, vielmehr durch eine Auslegung erginzt.
Wir stoflen an dieser Stelle somit innerhalb des Neuen
Testamentes auf ein Modell fiir eine Textinterpretation,
die unter der Voraussetzung und der Bindung an das
grundlegende Wort die eigenen Probleme mitbedenkt
und den Text auf die konkrete Lage der Horer bezieht.
In einer derart abgeleiteten Rede wird zudem deutlich,
daf die Botschaft selbst eine Interpretation und aktuelle
Zuspitzung verlangt. Es geht ja entscheidend um den
Gegenwartsbezug der Gottesherrschaft, und es geht um
den gegenwirtigen Herrn, der die Menschen rufen lifit,

121

aber auch seiner Gemeinde in ihren Néten beisteht. Ohne'
die jeweilige gegenwartsbezogene Auslegung und Neu-
verkiindigung wire die Botschaft nicht Heilszuspruch,
die den Menschen wirklich treffen, zur Umkehr be-
wegen und im Glauben stirken kann. Es geht daher
nicht an, die Verkiindigung und Tradition der Gemeinde,
sofern sie in ihrem Unterschied zur urspriinglichen Jesus-
tradition erkannt wird, einfach beiseitezuschieben oder
abzulehnen. Hieran will vielmehr gelernt werden, wie
die dlteste nachdsterliche Gemeinde das Wort Jesu fest-
gehalten und zugleich fiir ihre eigene Gegenwart an-
gewendet hat.

Iv.

Es ist in diesem Zusammenhang sehr aufschlufireich,
einen Augenblik dariiber nachzudenken, daff die Ur-
gemeinde iiberhaupt nicht daran interessiert war, das
Wort Jesu aus vordsterlicher Zeit in einer historisch mog-
lichst getreuen Gestalt aufzubewahren. Wie unser Text
und wie viele andere Texte zeigen, hat man Jesu Bot-
schaft in der Weise weitergegeben, dafl newe Aussagen
und Verkiindigungsinhalte hinzukamen und mit Jesu
urspriinglichem Wort verschmolzen wurden, Die Evan-
gelien berichten nicht aus zeitlicher Distanz, was vor
Karfreitag und Ostern sich zugetragen hat, sondern sie
verkiindigen, dafl in diesem Wirken Jesu, seinem Sterben
und seinem Auferstehen die Gottesherrschaft angebrochen
ist, die jetzt proklamiert wird und die jetzt den Men-
schen Heil und Rettung bringt.

Das hat in besonderer Weise seinen Niederschlag darin
gefunden, daf in der gesamten nachdsterlichen Verkiin-
digung die Frage nach Jesu Person, seinem Auftrag und
seiner Heilsbedeutung eine Antwort gefunden hat. Mag
Jesus selbst einen fiir das damalige Judentum ungewdhn-
lichen Anspruch erhoben haben, weswegen die Reprisen-
tanten der jiidischen Rechtgliubigkeit ihn leidenschaftlich
bekimpften und schlieBlich ans Kreuz brachten, die
expliziten Aussagen iiber seine messianische Wiirde ent-
stammen erst der nachsterlichen Gemeindetradition.
Zugespitzt formuliert: Jesus selbst verkiindigte in Voll-
macht die Gottesherrschaft und den Heilsanbruch, Die
Gemeinde der nachosterlichen Zeit verkiindigt Jesus als
den Christus und den von Gott gesandten Heilbringer.
Gottes Handeln fiir uns soll verkiindigt werden, indem
sein konkretes Wirken in der Geschichte und Person Jesu
Christi herausgestellt wird. Damit kann auch klar zum
Ausdruck gebracht werden, dafl Gott zu unserem end-
giiltigen Heil bereits gehandelt bat und dafl Gericht und
ewiges Leben im Sterben und Auferstehen dieses von
Gott Erwihlten schon in diese Welt eingebrochen sind.
Der christologische Bezug fehlt auch in unserem Text
nicht, wenngleich er nur in einer sehr verhaltenen Form
zum Ausdruck kommt. Damit stehen wir bei Vers 10
bis 12. Wie die zusitzliche Auslegung in Vers 14—20
ist auch diese Antwort auf die Frage nach dem Sinn der
Gleichnisse ausschlieflich an die Jiinger gerichtet, nicht an
das Volk. Es handelt sich also auch hier nicht um die
fundamentale Botschaft, sondern um die Formulierung
einer weiterfilhrenden Erkenntnis. Aber dabei ist auf
die Doppelung der Aussage zu achten. Es wird einerseits
eine Aussage iiber die Jiinger gemacht: ,euch ist das Ge-
heimnis der Gottesherrschaft gegeben®, andererseits eine




122

Aussage iiber ,die drauflen”. Ausgangspunkt fiir das
Verstindnis mufl die Wendung ,,Geheimnis der Gottes-
herrschaft” sein. Was ist damit gemeint? Wie das Neue
Testament sonst zeigt, geht es um das Heilsgeheimnis,
das Gott jetzt, in dieser unserer Zeit offenbar gemacht
hat, das aber nur im Glauben erkannt werden kann.
Doch wir kdnnen den Sachverhalt noch priziser formu-
lieren: wie 1, Kor. 2, 6ff., wie Kol. 1, 26f. und Eph. 3,
4—6 zeigen, handelt es sich um das in Jesus Christus
offenbar gewordene Heilsgeheimnis. Mit anderen Wor-
ten: das ,Geheimnis der Gottesherrschaft® ist Jesus Chri-
stus in seiner Menschlichkeit und Niedrigkeit. Den Jiin-
gern ist die Erkenntnis dieses Geheimnisses der Gottes-
herrschaft ,gegeben®, von Gott geschenkt. Sie haben den
Heilbringer erkannt und stehen in seiner Nachfolge.
Den Jiingern stehen aber jene Menschen gegeniiber, die
hier recht schroff als ,die drauflen® bezeichnet werden
und von denen es heifit, ,dafl ihnen alles in Gleichnissen
widerfihrt®, das heifit: in Ritseln. Man iibersetzt daher
besser: ,ihnen bleibt alles ritselhaft®. Abschlieflend wird
dann noch ein Wort aus dem Alten Testament zitiert,
und zwar aus der Berufungsgeschichte des Jesaja (Jes. 6):
»damit sie sehenden Auges nicht erkennen und horenden
Ohres nicht begreifen, damit sie nicht etwa umkehren
und ihnen vergeben werde®. Seit alters spielen diese
Verse im Zusammenhang der Pridestinationslehre eine
besondere Rolle, und man hat im Blick auf unseren Text
sogar gefragt, ob hier nicht eine massive Verstockungs-
aussage vorliege. Bedeutet die Aussage in Vers 11 und 12
also, dafl Jesu Gleichnisse geradezu die Funktion haben,
daf ,die drauflen® seinem Wort gegeniiber verstindnis-
los bleiben miissen, daf Jesus gar nicht will, daf alle
Menschen sein Wort begreifen und gerettet werden?

So kann der Text nicht gemeint sein; denn in den Versen
33 und 34 wird zwar erneut der Unterschied zwischen
Volk und Jiingern gemacht, und es wird gesagt, dafl
Jesus ausschlieflich den Jiingern eine ,Aufldsung® ge-
geben habe, aber es heifit dort ausdriicklich: ,mit Hilfe
vieler solcher Gleichnisse sagte er ihnen (nimlich den
Menschen, dem Volk) das Wort so, wie sie es verstehen
konnten®. Und letzteres gilt nicht allein fiir Jesu eigene
Verkiindigung — dort ist es vllig unbestreitbar —, son-
dern eben auch fiir das Verstindnis des Evangelisten
Markus.

Vers 11f. erheischt daher eine andere Interpretation als
die, daf es um eine bewufite und absichtliche Verstockung
gehe. Die Hirte der Aussage soll keinesfalls abgeschwicht
werden, aber ausschlaggebend ist nicht die Verstockung,
sondern die Tatsache, daf an Jesus als demjenigen, in
dem das Geheimnis der Gottesherrschaft offenbar ge-
worden ist, die definitive Entscheidung fillt iiber Heil
und Unheil. Wer Jesus annimmt und sein Wort, der hat
das Geheimnis der Gottesherrschaft und damit die
Gottesherrschaft selbst erfaflt, dem wird das Heil zuteil.
Wer aber Jesus verwirft, der hat sehenden Auges und
horenden Ohres nichts erkannt; daher gibt es fiir ihn
nach diesem Text auch keine Umkehr und keine Rettung
mehr. So vollzieht sich an Jesus eine Scheidung zwischen
denen, die um ihn sind und jenen anderen, denen drau-
fen, denen alles ritselhaft bleibt. Die Formulierung ,euch
ist gegeben ... denen drauflen aber...“ will nicht eine
Verstockungsabsicht zum Ausdruck bringen, sondern
will mit Hilfe des Passivs und mit Hilfe des Schriftzitats

deutlich machen, dafl diese Scheidung zwischen Glaube
und Unglaube in Gottes verborgenem Willen beschlossen
liegt und von uns nicht ergriindet werden kann.

Nun ist noch im besonderen darauf zu achten, daf fiir
die Verwendung des Gleichnisbegriffes und damit fiir
das Verstindnis der Gleichnisrede beim Evangelisten
Markus ein spiirbarer Unterschied gegeniiber Jesus selbst
vorliegt. Bei Markus ist das Gleichnis verhiillte Rede und
gerdt dadurch in die Nihe der Ritselrede; fiir Jesus da-
gegen diente das Gleichnis dazu, die Menschen zu iiber-
zeugen und zu gewinnen. Er wollte die Horer durch
einen ihnen vertrauten, einen offenkundigen Tatbestand
hellhdrig machen und wollte sie hinfilhren zu einem
wesentlichen Sachverhalt seiner Heilsbotschaft.

Die Verse 10—12 haben mit ihrer grundsitzlichen Stel-
lungnahme zum Reden Jesu in Gleichnissen die Funk-
tion, die christologische Thematik mit in das Gleichnis-
kapitel einzubeziehen. Die Gottesherrschaft als das end-
zeitliche Heil fiir Mensch und Welt gibt es nicht abseits
von der konkreten Geschichte Jesu und nicht an seiner
Person vorbei. In ihm und durch ihn ist das Heil mani-
fest geworden und will gerade auch in seiner uniiberhol-
baren Gegenwirtigkeit von Christus, dem Lebendigen
her verstanden werden.

Es ist eine alte Streitfrage unter den Exegeten, ob die
Verse 10—12 eine redaktionelle Bildung des Evangelisten
Markus sind oder auf eine iltere Tradition zuriickgehen,
die von Markus nur iiberarbeitet wurde, ob vielleicht
sogar ein chemals echtes Jesuswort zugrunde liegen
konnte, Ich halte letzteres fiir unwahrscheinlich, aber
wir brauchen diese Diskussion nicht zu verfolgen, weil
es in jedem Falle klar ist, daf die jetzige Fassung von
Vers 10—12 dem Evangelisten zugeschrieben und aus dem
theologischen Zusammenhang seiner Evangeliendarstel-
lung verstanden werden mufl. Es folgt daraus, dafl ein
urspriingliches Jesusgleichnis von der anbrechenden Got-
tesherrschaft in der frilhen Gemeinde ausgedeutet wurde
auf die konkrete Situation der nachdsterlichen Zeit und
schliefilich vom Evangelisten in die christologische Ge-
samtthematik seines Werkes einbezogen worden ist.

Die eschatologische, die parinetische und die christo-
logische Ausrichtung dieses ganzen Abschnittes Vers
1—20 will nebeneinander gesehen und beriicksichtigt sein.
Und wiederum ist zu sagen, dafl mit der in Vers 10
bis 12 sekunddr aufgenommenen christologischen Kom-
ponente nicht etwas Sachfremdes hinzugewachsen ist,
sondern die unausweichliche Frage nach der Bedeutung
Jesu fiir die anbrechende Herrschaft Gottes ihre Antwort
erhalten hat, und zwar eine Antwort, mit der die Ge-
meinde sich zu Christus als dem alleinigen Bringer des
Heils bekennt.

Wer diesen Text auslegen will, wird nicht nur den drei-
fachen Bezug, sondern ebenso die dreifache Schichrung
beachten miissen. Die historisch-kritische Analyse hilft
mit, die Eigenart des Textes zu erschliefen. Man mufl
sich nur erst einmal freimachen von der Ansicht, dafl die
Feststellung eines Exegeten, hier oder dort lige eine
Gemeindebildung oder ein unechtes Herrenwort vor,
etwas iiber den Wert dieser Texte aussagen wiirde. Da-
mit wird das biblische Zeugnis keineswegs destruiert,
sondern es wird das jeweilige Wort der Verkiindigung
an seinen bestimmten iiberlieferungsgeschichtlichen Ort
eingeordnet, und es wird nach seiner speziellen Funktion




gefragt, Hat die Gemeinde in Vers 14—20 das Gleich-
nis so verstanden und ausgelegt, dafl sie Mahnung und
Trost in schwerer Zeit empfing, so hat sich in der redaktio-
nellen Bildung des Markus Vers 10—12 das grundlegende
Christusbekenntnis niedergeschlagen. So eben will ein
biblischer Text gehért und aufgenommen werden, dafl
wir in unserer konkreten, eigenen Situation unmittelbar
angesprochen werden und dafl er uns anleitet zu dem
Bekenntnis, dafl Jesus Christus unser Herr ist.

v.

Erlauben Sie mir bitte, da ich abschliefend, iiber die
Textbesprechung hinausgehend, noch einiges Grundsitz-
liche sage. In der Ankiindigung meines Referats ist zu
der Textangabe hinzugefiigt: Tradition und Interpreta-
tion. Was damit innerhalb der Uberlieferungseinheit von
Markus Kapitel 4, 1—20 gemeint ist, diirfte deutlich
geworden sein. Tradition ist zuniichst einmal das Jesus-
gleichnis, das von der frithen nachosterlichen Gemeinde
in den Versen 14—20 interpretiert worden ist. Fiir Mar-
kus war Gleichnis #nd Deutung bereits Tradition, und
er interpretierte das Uberlieferte im Rahmen seiner Ge-
samtkonzeption vor allem durch die Verse 10—12, aber
auch durch die Verse 1 und 2, 21—25 und 33f. Fiir uns
nun ist der gesamte Komplex Tradition und wir sind so
vor die Aufgabe seiner Interpretation gestellt, wobei uns
die Zuordnung der drei Schichten eine gewisse Anleitung
und Hilfe geben kann.

Das Phinomen von Tradition und Interpretation ist
selbstverstindlich noch kein spezifisch biblisches bzw.
theologisches. Es handelt sich dabei um die geschichtliche
Bedingtheit des menschlichen Wortes und seine Versteh-
barkeit unter sich indernden Voraussetzungen. Bei jedem
menschlichen Wort, das nicht einfach verklingt und ver-
gessen wird, stellt sich die Notwendigkeit ein, da es als
Tradition festgehalten, in seinem Sinn verdeutlicht und
gegen Miflverstindnisse abgesichert wird. Wird der zeit-
liche Abstand grofer, dann dringt sich die Frage auf,
was das Gesagte urspriinglich bedeutete und fiir die
Gegenwart noch besagen kann, So ist Traditionsbildung
und Traditionsauslegung ein konstitutives Element ge-
schichtlicher Existenz, denn geschichtlich leben heifit in
jedem Fall, unter der Wirkung prigender Traditionen
stehen, die fiir die Gegenwart und Zukunft fruchtbar ge-
macht werden miissen.

Zu einem theologischen Problem wird das Verhiltnis von
Tradition und Interpretation dadurch, daf die im bib-
lischen Text vorliegende Tradition und ebenso die je neu
zu vollziehende Interpretation Triger und Mittler des
Gotteswortes sein sollen und diirfen. Ich brauche hierfiir
nur auf die bekannte Stelle 1. Thess. 2, 13 zu verweisen,
wo Paulus zu seiner Gemeinde in Thessalonike sagt:
»Darum danken wir Gott unablissig, daf ihr das von
uns verkiindigte Gotteswort, als ihr es empfingt, nicht
als Menschenwort, sondern, was es in Wahrheit ist, als
Gotteswort aufgenommen habt, welches auch wirkt in
euch, die ihr glaubt.®

Ob die Bibel Gotteswort oder Menschenwort ist, ist eine
falsch gestellte Frage. Sie ist Gottes Wort so, dal Gottes
Handeln und Reden durch menschliches Wort bezeugt
wird und ergeht. Die Bibel ist insofern beides: Gottes
Wort und Menschenwort, aber nicht nebeneinander, son-

123

dern ineinander. Das Wort Gottes verschafft sich Gehdr
durch das Zeugnis der Menschen hindurch, Darum mufl
es auch lebendiges Zeugnis sein, nicht Wort von einst,
sondern Wort fiir uns heute. Das einst Gesagte will neu
verkiindigt und neu bekannt werden in unserer Gegen-
wart. Anders ausgedriickt: es gilt, Gottes Wort zu ver-
nehmen und zu erkennen, eingebunden und verflochten
in dieses der Tradition verhaftete und der Interpretation
bediirftige Menschenwort. Daran indert auch die Riick-
frage nach dem Wort Jesu nichts. Denn Jesu Botschaft
erfolgte ebenfalls in der Schwachheit des menschlichen
Wortes, und nicht umsonst ist er nach einem Legiti-
mationszeichen und nach seiner Vollmacht gefragt wor-
den. Nur das vom Geist getragene und im Glauben
ergriffene menschliche Zeugnis weist sich selbst als Zu-
spruch und Anspruch Gottes aus.

In dem gegenwirtigen Streit um die Schriftauslegung
haben sich bedauerlicherweise Fronten abgezeichnet, die
der Sache nicht gerecht werden und ihr nicht dienen.
Wenn auf der einen Seite ein Fundamentalismus steht,
der jede wissenschaftlich-historische Untersuchung der
Bibel verwirft und jeden Versuch einer konsequenten
Neuinterpretation der Schrift als hiretisch ansieht, dann
wird dabei die Geschichtlichkeit des menschlichen Zeug-
nisses in der Bibel ebenso verkannt wie die unaufgeb-
bare Gegenwartsbezogenheit der Botschaft. Gerade weil
es um Gottes Wort im menschlichen Zeugnis geht, mufl
dessen geschichtliche Gestalt untersucht und erhellt wer-
den, zumal wir dadurch Aufschluf erhalten iiber die
enorme Konkretheit des in der Urchristenheit verkiin-
digten Wortes, Weil aber das biblische Zeugnis aus einer
schon weit zuriickliegenden Epoche stammt mit vollig
anderen Denkvoraussetzungen und Vorstellungen, kom-
men wir gar nicht darum herum, das hermeneutische
Problem zu bedenken und nach sachentsprechenden und
unserer Zeit gemiflen Aussagemoglichkeiten zu suchen.
Auf der anderen Seite wird mit Recht festgestellt werden
konnen, dafl einige Theologen in ihrem Bemiihen um eine
auf unsere Gegenwart gezielte Verkiindigung es sich im
Umgang mit der Heiligen Schrift zu leicht machen, vor-
schnell die neutestamentlichen Aussagen am Mafistab der
heutigen Verstehenskategorien messen und damit nicht
die ganze Schrift aufnehmen und interpretieren, sondern
in hohem Mafle eklektisch verfahren.

Zweifellos mufl gegeniiber jeder Form eines Fundamen-
talismus gesagt werden, dafl wir iiber Gotr und Gottes
Wort nicht verfiigen konnen, auch nicht im Buchstaben
der Heiligen Schrift. Allein der Geist ist es, der lebendig
macht und die Schrift erschliefit, der blofle Buchstabe
dagegen totet (2. Kor. 3). Das heifft zugleich, daf man
zeitbedingte Verstehensvoraussetzungen von damals nicht
einfach identifizieren darf mit der Wahrheit selbst.
Ebenso muf im Blick auf unsere Gegenwart gesagt wer-
den, dafl die heutigen Verstehensvoraussetzungen nicht
iibersprungen werden konnen, sondern fiir jeden Glau-
benden insoweit verbindlich sind, als er von da aus be-
greifen lernen mufl, worum es im Glauben geht. Aber
die heutigen Verstehenskategorien sind nicht die einzig
mdglichen. Und so unbestritten wir Einblidk in Dinge
haben, die fritheren Generationen verschlossen blieben,
so gilt zugleich, daf Menschen anderer Zeiten Verstehens-
moglichkeiten besafién, die uns verloren gegangen sind.
Verbindlichkeit unseres Denkens heiflt somit nicht, dafl




124

auch die Grenzen unseres Verstehens verbindlich wiren,
so wenig ich damit einfach sagen will, dafl wir beliebig
Elemente aus anderen Vorstellungs- und Verstehens-
zusammenhzngen erginzend iibernehmen konnten. Hier
kommt nur ein Weg in Frage: von unseren Verstehens-
moglichkeiten aus die gegebenen Grenzen zu durch-

brechen und zu iiberschreiten, und gerade der Glaube
sollte dieses Wagnis nicht scheuen,

Aber mit diesen grundsitzlichen Erwigungen bin ich iiber
die mir gestellte Aufgabe schon weit hinaus gegangen
und will es daher bei diesen wenigen Schluflbemerkungen
belassen.




Anlagen



Anlage 1

Evangelische Landeskirche in Baden

Entwurf einer Lebensordnung
Ehe und Trauung

Der Landessynode vorgelegt von ihrem Lebensordnungsausschuf IT
im Herbst 1968

Anmerkung: Die Kennzeichnung der Absiitze mit kleinen lateinischen
Buchstaben soll die Arbeit an dem Text in der Landessynode, in den
Bezirkssynoden und in den Altestenkreisen erleichtern. Im endgiiltigen
Text sollte sie entfallen.

(a) Der Mensch lebt in dieser Welt als Mann oder
Frau. Die Verschiedenheit beider ist nach dem Zeug-
nis der Bibel in Gottes Willen begriindet. Das hebt

das Alte Testament schon am Anfang hervor:

»Gott schuf den Menschen zu seinem Bilde, zum
Bilde Gottes schuf er ihn; und schuf sie als Mann
und Weib.“ (1. Mose 1, 27)

(b) DaB beide aufeinander angewiesen sind und zu-
einanderstreben, ist ebenso von Gott gewollt. In der
alttestamentlichen Erzéhlung von der Erschaffung
der Frau wird dies so ausgedriickt:

»Gott der Herr sprach: Es ist nicht gut, dal der
Mensch allein sei; ich will ihm eine Gehilfin ma-
chen, die um ihn sei.})* (1. Mose 2, 18)

(c) Die Zuordnung von Mann und Frau findet ihre
besondere Gestalt in der Ehe. Sie ist eine Gemein-
schaft, die den Menschen in allen Bereichen seines
Lebens umfaft. In ihr wird dienst- und opferbereite
Liebe von Mann und Frau beispielhaft ermdglicht,
aber auch gefordert. Das Neue Testament wagt es
deshalb, das Verhiltnis der Ehepartner untereinan-
der mit dem Verhiltnis zwischen Christus und seiner
Gemeinde in Beziehung zu setzen. Kennzeichen die-
ses Verhiltnisses ist die gegenseitige Treue. Sie wird
von Jesus Christus gefordert, wenn er von der Un-
auflslichkeit der Ehe spricht:

»Gott, der im Anfang den Menschen geschaffen
hat, schuf sie als Mann und Weib und sprach (1.
Mose 2, 24): ,Darum wird ein Mensch Vater und
Mutter verlassen und an seinem Weibe hangen,
und werden die zwei ein Fleisch sein.' So sind sie
nun nicht mehr zwei, sondern ein Fleisch. Was nun
Gott zusammengefiigt hat, das soll der Mensch
nicht scheiden.“ (Matth. 19, 4—8)

(d) Wie der Ehe, so gibt das Neue Testament auch
der Ehelosigkeit eine neue Wiirde. Sie ist vor Gott
eine der Ehe gleichwertige Lebensform. Deshalb
kann der Apostel Paulus schreiben:

1) Wortlich: Ich will ihm eine Hilfe schaffen als sein Gegeniiber
(d. h. die zu ihm paBt) .

»Ein jeglicher hat seine eigene Gabe von Gott,
einer so, der andere so." (1. Kor.7,7b)

(e) Verheiratete und Unverheiratete werden im-
mer wieder aneinander schuldig. Sie verfehlen da-
mit die Zuordnung von Mann und Frau, wie Gott sie
gewollt hat, Die Weisungen fiir das Leben der Chri-
sten miteinander gelten deshalb auch fiir das Verhal-
ten von Mann und Frau in und auBlerhalb der Ehe:

n»Ziehet an als die Auserwihlten Gottes, als die
Heiligen und Geliebten, herzliches Erbarmen,
Freundlichkeit, Demut, Sanftmut, Geduld; und
vertrage einer den andern und vergebet euch un-
tereinander, wenn jemand Klage hat wider den
andern; gleichwie der Herr euch vergeben hat, so
auch ihr. Uber alles aber ziehet an die Liebe, die
da ist das Band der Vollkommenheit; und der
Friede Christi regiere in euren Herzen.*

(Kol. 3, 12—15 a)

(f) Diese Stelle zeigt zugleich, daB Grund und MaQ-
stab allen mitmenschlichen Verhaltens die Mensch-
lichkeit Gottes in Jesus Christus ist.

L. Christen ohne Ehe

(a) In unserer Gesellschaft leben Verheiratete und
Unverheiratete. Die Ehelosen werden weithin mit
Unverstdndnis und Mitleid betrachtet. Daran ist die
evangelische Kirche nicht schuldlos. Denn sie hat oft
den Eindruck erweckt, als sei die Ehe die einzig mog-
liche Lebensform des Christen. Aber die Botschaft
Jesu Christi 146t eine unterschiedliche Bewertung
von Ehe und Ehelosigkeit nicht zu. Sie gibt vielmehr
die Freiheit zu beidem. Im Neuen Testament be-
kommt die Ehelosigkeit sogar eine besondere Be-
deutung durch die Erwartung des kommenden Got-
tesreiches und durch die Moglichkeit bedingungs-
loser Hingabe im Dienste Christi.

(b) Ein Leben ohne Ehe hat seine eigene Belastung,
aber auch seine besonderen Chancen. In ihm kénnen
Fihigkeiten entwickelt und Gaben entfaltet werden,




die das eigene Leben bereichern und fiir andere Men-
schen wichtig sind. Durch Ubernahme von Aufgaben
und Amtern ist ein besonderer Einsatz in Beruf und
Offentlichkeit mdglich. Darauf sind Gesellschaft und
Kirche mehr denn je angewiesen. Auf diese Weise
konnen ehelose Menschen ein Ja zu ihrem Leben fin-
den und in ihren Lebensumstinden einen Auftrag
Gottes sehen. Die christliche Gemeinde kann der
Raum sein, in dem diese Entdeckung geschieht. Hier
haben sich bis zum heutigen Tag auch immer wieder
Gemeinschaften gebildet, in denen Ehelose besondere
Aufgaben in Kirche und Gesellschaft wahrnehmen.

IL. Vorbereitung zur Ehe

(a) Die Ehe ist eine Aufgabe fiir das ganze Leben.
Darum ist die Vorbereitung auf sie besonders wich-
tig. Da das Bild der Ehe sich stets wandelt, kénnen
Vorstellungen und Erfahrungen friitherer Zeiten
nicht ohne weiteres eine Orientierung geben. Die
beste Vorbereitung auf die Ehe ist das Vorbild einer
guten Ehe von Vater und Mutter und ihr rechtes Ver-
halten gegeniiber den Kindern. Hinzu kommt von
klein auf das helfende Wort der Eltern und Erzieher.
Auch Kirche und Gemeinde sollen durch Predigt, Un-
terweisung und Aussprachen — in Jugendgruppen
und Eheseminaren — die Grundlagen schaffen fiir
die Achtung vor dem anderen Geschlecht, fiir die ge-
genseitige Verantwortung und fiir das gemeinsame
Leben in der Ehe.

(b) Bei der Wahl des Lebensgefdhrten sollte man
die Beweggriinde priifen und fragen, ob neben der
Freude am anderen auch Bereitschaft und Fahigkeit
vorhanden sind, einander mit Fehlern und Schwi-
chen zu tragen, gemeinsam die Aufgaben der Fa-
milie und des Berufs zu erfiillen und einander im
Glauben weiterzuhelfen. Der richtigen Wahl des Le-
bensgefédhrten soll auch das Verlébnis dienen. Ein
Verlébnis verpflichtet. Es ist aber besser, es zu 16-
sen, als eine Ehe einzugehen, die aus Gewissensgriin-
den nicht verantwortet werden kann.

(c) Das Liebesgebot Jesu ruft den Menschen in eine
groBere Verantwortung fiir sein voreheliches Ver-
halten, als Verbote es tun kénnen. Es befreit ihn zu-
gleich von gedankenloser Anpassung an Zeitstro-
mungen. Wer seine Verantwortung ernst nimmt,
wird darauf bedacht sein, daB er durch sein Verhal-
ten Freiheit, Wiirde und Zukunft des anderen und
seiner selbst nicht gefdhrdet. Die geschlechtliche Ver-
einigung von Mann und Frau soll Teil der vélligen
Liebesgemeinschaft sein, in der zwei Menschen ganz
fiireinander da sind. Diese kann sich erst in der Ehe
voll verwirklichen, weil hier Mann und Frau die
ganze Verantwortung fiireinander iibernehmen.

(d) Wie auf allen Lebensgebieten, so geraten Men-
schen auch hier immer wieder in Schuld. Daran wird
deutlich, wie sehr jeder auf Vergebung angewiesen
ist. ;

IIL Der Sinn der Trauung

(a) Die evangelische Kirche erkennt die standes-
amtliche EheschlieBung als verbindlich an. Fiir das
Verstindnis, das Christen von der Ehe haben, ist je-

doch die kirchliche Trauung unentbehrlich. Denn im
Traugottesdienst wird die bereits geschlossene Ehe
unter Gottes Wort gestellt und fiir sie gebetet. Aus
Predigt und Schriftlesung erfahren die Eheleute, daf3
Gott von Anfang an Mann und Frau fiireinander ge-
schaffen hat und daB er die Ehe schiitzen und seg-
nen will; die Eheleute kénnen daraufhin bekennen,
daBl Gott sie einander anvertraut hat, und verspre-
chen, daB sie im Vertrauen auf Jesus Christus mitein-
ander nach Gottes Gebot leben wollen, bis Gott durch
den Tod sie scheidet. Im Gebet erbittet die Gemeinde
Gottes Hilfe und Fiihrung fiir die Eheleute. Was
ihnen in Gottes Wort verkiindigt und in der Fiirbitte
fiir sie erbeten wurde, wird den Eheleuten durch Se-
gen und Handauflegung personlich zugesprochen und
gewil gemacht.

(b) Der Sinn der kirchlichen Trauung als Gottes-
dienst kommt auch darin zum Ausdruck, daB sie im
sonntidglichen Gemeindegottesdienst und fiir meh-
rere Ehepaare gemeinsam stattfinden kann. Man
wird diese Méglichkeiten der Trauung besser verste-
hen, wenn man bedenkt, daB etwa auch Taufen im
Gemeindegottesdienst und fiir mehrere Kinder ge-
meinsam gehalten werden.

(¢) In Verbindung mit dem Traugottesdienst kann
das heilige Abendmahl gefeiert werden. In ihm wird
die Zuwendung Gottes zum Menschen sichtbar, aus
der auch Eheleute leben.

IV. Die Form der Trauung

(a) Die Brautleute melden sich spitestens 14 Tage
vor dem beabsichtigten Trautag bei dem zustdndigen
Pfarrer an. Zustidndig ist der Gemeindepfarrer der
Braut oder des Brédutigams. Wohnen Braut oder
Briutigam nicht in der Gemeinde des Pfarrers, den
sie um die Trauung bitten, so hat der auswirts Woh-
nende von seinem Pfarrer einen Abmeldeschein vor-
zulegen.

(b) Der Termin der Trauung soll sich nach der Ord-
nung der betreffenden Gemeinde richten. In der Kar-
woche sowie am Bufi- und Bettag, Totensonntag und
den ihnen vorhergehenden Tagen sollen keine Trau-
ungen vorgenommen werden.

(¢) Der Pfarrer, der um die Trauung gebeten wird,
hilt mit den Brautleuten vor der Trauung ein Trau-
gespriich., Er hilft ihnen, Sinn und Wesen der Ehe
aus Gottes Wort zu verstehen, und bespricht mit
ihnen den Traugottesdienst. Es tridgt zu besserem
Horen und Verstehen im Gottesdienst bei, wenn die
Brautleute Schriftlesung, Traufragen und Segens-
formel vorher gehort und erkliart bekommen haben.
Das Traugesprich ist wesentlicher Bestandteil der
Trauung.

(d) Jedes Brautpaar soll am Sonntag vor oder nach
der Trauung namentlich in die Fiirbitte der Ge-
meinde eingeschlossen werden.

(e) Vor der Trauung ist dem Pfarrer die Bescheini-
gung des Standesbeamten iiber die EheschlieBung
auszuhindigen. Die Trauung soll nach Maglichkeit
am Tag der EheschlieBung oder bald danach erfol-
gen.




(f) Die Trauung ist ein Gottesdienst. Sie findet dar-
um in der Kirche oder in einem anderen gottesdienst-
lichen Raum der Gemeinde statt. Sie wird nach der
von der Landeskirche festgelegten Ordnung gehal-
ten.

(g) Dem Ehepaar wird bei der Trauung als Gabe
der Gemeinde eine Bibel iiberreicht.

(h) Die Ausgestaltung des Traugottesdienstes durch
musikalische Darbietungen hat sich an die Richt-
linien fiir evangelische Kirchenmusik zu halten. Der
Blumenschmuck soll dem gottesdienstlichen Gesche-
hen und dem kirchlichen Raum entsprechen. Wih-
rend des Gottesdienstes ist Fotografieren und Filmen
untersagt.

(i) Gebiihren werden fiir die Trauung nicht erho-
ben. Vergiitungen fiir Kirchendiener und Organist
bleiben hiervon unberiihrt. Die Gemeinde ist zu
einem Opfer aufgerufen.

(k) Die 50., 60. und 65. Wiederkehr des Trautages
kann mit einem Dankgottesdienst begangen werden.

V. Ehefiihrung

(a) Eine Ehe ist immer in Entwicklung begriffen.
Sie kann nur gelingen, wenn Mann und Frau Zeit
fiireinander haben, sich in ihrer Eigenart achten und
alle Dinge als gemeinsame Aufgabe annehmen.

(b) So bedarf die Entscheidung dariiber, ob die
Frau beruflich titig sein soll, der Riicksichtnahme
auf den Ehepartner, auf die Gesundheit der Frau und
vor allem auf die Kinder, die {iber lange Zeit hinweg
die Krifte der Mutter voll beanspruchen.

(c) Die Gemeinsamkeit in der Ehe wird nicht gefor-
dert, wenn die Ehepartner nur sich selbst leben. Die
Offenheit fiir die Umwelt und den Mitmenschen
kann die Ehe wesentlich bereichern, wie auch von der
Ehe positive Krifte in andere Lebensbereiche aus-
strahlen kénnen.

(d) Mann und Frau lernen den ganzen Reichtum
der Ehe nicht kennen, wenn sie ihren Sinn nur in der
Fortpflanzung sehen. Gegenseitige Liebe und Hin-
gabe haben ihren eigenen Wert. Aber der Reichtum
der Ehe wird auch nicht erfahren, wenn der Wille
zum Kind nicht vorhanden ist. Die Freiheit, die Gott
den Menschen geschenkt hat, bedeutet jedoch, dafB
Eltern hinsichtlich der Zahl und der Geburtenfolge
ihrer Kinder verantwortlich und verniinftig handeln.
Uber die Wahl der Mittel zur Empfingnisverhiitung
146t man sich am besten durch einen Arzt und durch
Fachliteratur beraten. In allen diesen Fragen miis-
sen die Eheleute offen gegeneinander sein und ge-
meinsam handeln. Eingriffe gegen das keimende Le-
ben sind nicht zu verantworten, es sei denn, daB sie
aus medizinischen Griinden unvermeidbar sind.

(e) Christliche Ehefithrung bedeutet, dafl Eheleute
Gott nicht nur in Néten anrufen, sondern ihm fiir
alles Gute danken und ihm im Alltag der Ehe Raum
geben. Dazu gehort, daB sie am Gottesdienst und am
Leben der Gemeinde teilnehmen, aber auch nach
einer christlichen Form ihres Familienlebens suchen.
Es ist eine Hilfe, wenn Eheleute zusammen in der
Bibel lesen und dariiber sprechen, miteinander und

3

mit ihren Kindern beten. Es gibt dazu gute Anre-
gungen und Anleitungen. Aus dem Wort der Bibel
und dem gemeinsamen Gebet lebt auch die gegensei-
tige Vergebung.

(f) Die Entwicklung der Ehe kann in Krisen fiihren.
Diese konnen durch #&uBere Gegebenheiten wie
Krankheit und materielle Not oder durch menschli-
ches Versagen verursacht werden. Letztlich kénnen
solche Krisen nur tiberwunden werden, wenn die Ehe-
partner zu Riicksichtnahme und Verzicht bereit sind
und willig werden, ihre Mitschuld einander einzuge-
stehen und zu vergeben. Auf jeden Fall ist es wichtig,
dafl sie miteinander sprechen und sich nicht gegen-
einander verhidrten. Der fachkundige Rat des Ehe-
beraters, Pfarrers oder Arztes ist oft notwendig und
hilfreich. Auch die Gemeinde trdgt Verantwortung
fiir die Ehen ihrer Glieder. Wer von einer Ehekrise
weill, hat die Aufgabe, Fiirbitte zu tun und darauf zu
achten, daB Gerede den Schaden nicht noch schlimmer
macht. Durch die Uberwindung von Ehekrisen kén-
nen Eheleute reifen.

VI Eltern und Kinder

(a) An ihren Kindern erleben Eltern, wie Gott
Menschen einander anvertraut. Daraus ergibt sich
die Verpflichtung, daB Eltern am Leben ihrer Kin-
der Anteil nehmen, sich um gegenseitiges Vertrauen
bemiihen und auf die Fragen und Néte ihrer Kinder
achten und eingehen.

(b) Eltern miissen ihr Kind als eigene Person ernst-
nehmen, Sie diirfen es nicht als Besitz betrachten
und zur Steigerung ihres Ansehens oder zur Ver-
wirklichung unerfiillter Wiinsche benutzen. Sie diir-
fen aber auch nicht andere Menschen iiber ihren Kin-
dern vergessen.

(c) Es liegt in der Verantwortung der Eltern, ihre
Kinder zu Gott hinzufiihren, der ihnen das Leben
gab. Je mehr Vater und Mutter selbst auf Gottes
Wort horen und danach leben, desto besser kénnen
sie diese Aufgabe erfiillen. Die christliche Gemeinde
will den Eltern durch Kindergarten und Kindergot-
tesdienst, durch Religionsunterricht, Konfirmanden-
unterweisung und Jugendarbeit bei der Erziehung
ihrer Kinder helfen.

(d) In der Erziehung treten Fragen und Schwierig-
keiten auf, die von den Eltern oft nicht allein zu lésen
sind. Die Erziehungsberatungsstellen und Eltern-
seminare kénnen ihnen dabei helfen.

(e) Auch wenn Eheleuten eigene Kinder versagt
bleiben, hat ihre Ehe in sich selbst Sinn und Auf-
gabe. Dariiber hinaus haben sie besondere Mdglich-
keiten: Sie kénnen ihr Heim anderen Menschen 6ff-
nen, Kinder zur Pflege oder Adoption annehmen und
ihnen ihre Liebe zuwenden; auch kann die Frau
aullerhalb der Ehe Aufgaben {ibernehmen.

VII. Ehescheidung und Wiedertrauung Geschiedener

(a) Aus jeder menschlichen Begegnung und Ver-
bindung erwichst Verantwortung, die unterschiedli-
ches Ausma@ hat. In der Ehe ist diese Verantwortung
umfassend. Denn die eheliche Liebe besteht in der




bedingungslosen Hingabe und Treue zum andern, die
auf eine totale Lebensgemeinschaft hinzielt. Darum
schiitzt Gott die Ehe mit dem Gebot der Unauflés-
lichkeit.

(b) Jedes Zerbrechen einer Ehe ist Schuld vor Gott
und Schuld am Mitmenschen. Deshalb hat die christ-
liche Gemeinde alles zu versuchen, daf} eine gefihr-
dete Ehe geheilt wird. Dennoch mu$} sie mit der Tat-
. sache rechnen, daBl Ehen geschieden werden, wie sie
auch mit Unglaube und Ungehorsam rechnen muf.
Es gibt sogar Situationen, in denen es besser sein
kann, eine Ehe scheiden zu lassen als sie fortzuset-
zen.

(¢) Eine Wiedertrauung Geschiedener mufl in be-
sonderer Weise verantwortet werden. Ein eingehen-
des seelsorgerliches Gesprich hat ihr vorauszuge-
hen. Sie ist nur dann méglich, wenn der Geschiedene
in echtem Bemiihen unter Gottes Vergebung einen
neuen Anfang sucht und zu neuem Glauben und Ge-
horsam findet. Geht er leichtfertig iiber die geschie-
dene Ehe hinweg, erkennt er seine Schuld an der
Scheidung nicht an oder macht sein bisheriges Ver-
halten seinen Willen zu einer Ehefiihrung nach Got-
tes Geboten unglaubwiirdig, so mufi die Trauung
versagt werden. X"

(d) Uber die Gewidhrung oder Versagung einer
kirchlichen Trauung Geschiedener entscheidet der
Pfarrer gemeinsam mit den Altesten. Wird die Trau-
ung versagt, so kann die Entscheidung des Bezirks-
kirchenrats herbeigefiihrt werden. Falls dieser die
Trauung fiir moéglich hilt, erméchtigt der Dekan
einen anderen Pfarrer zur Vornahme der Trauung
oder {ibernimmt sie selbst.

(e) Auch wenn die Trauung versagt wurde, konnen
die Kinder aus dieser Ehe getauft werden.

VIII. Die konfessionsverschiedene Ehe

(a) Die gesellschaftlichen Verhiltnisse unserer Zeit
haben zur Folge, dafi immer mehr konfessionsver-
schiedene Ehen geschlossen werden. Zwar scheinen
die konfessionellen Gegensitze an Gewicht zu ver-
lieren, doch zeigen sich die eigentlichen Schwierig-
keiten des Zusammenlebens in diesen Ehen oft erst
in den Anforderungen des Alltags, insbesondere bei
der Erziehung der Kinder. Auch ist die Gefahr nicht
gering, dal die Ehepartner der Gleichgiiltigkeit in
Glaubensfragen verfallen und sich ihrer Kirche ent-
fremden. Daher sollte es die Regel sein, daBl beide
Partner nur nach gewissenhafter Priifung und Bera-
tung mit den Seelsorgern beider Konfessionen sich
entscheiden.

(b) Es ist verstdndlich, daB jeder Partner den
Wunsch nach Trauung und Kindererziehung in sei-
ner Konfession hat. Bei evangelischer Trauung hat
der Angehorige der anderen Konfession unter Um-
stinden strenge kirchenrechtliche Folgen zu erwar-
ten, die fiir ihn und seine Ehe schwere Belastungen
enthalten kénnen. Die evangelische Kirche bietet ihm
in diesem Fall Seelsorge und Gottesdienst an. Sie
steht ihm offen, ohne daB er iibertreten muf.

(c) Laft sich der evangelische Partner in einer an-
deren Konfession trauen, so ist er im allgemeinen
genétigt, in eine nichtevangelische Erziehung der

Kinder einzuwilligen. Damit wird er gewissen For-
derungen der anderen Konfession unterworfen und
in seiner Freiheit eingeschrinkt. Nach wie vor gehort
er aber zur evangelischen Kirche, die ihre Gemein-
schaft mit ihm aufrechterhdlt und mit seiner Mit-
arbeit rechnet.

(d) Eine evangelische Trauung ist grundsitzlich
nicht mdéglich, wenn eine Trauung in der anderen
Konfession vorangehen oder folgen soll.

(e) Der Wunsch nach einer vollen Lebensgemein-
schaft kann dazu fithren, daB ein Partner zur Konfes-
sion des anderen {ibertritt. Er soll sich zu diesem
Schritt nur entschliefen, wenn er es aus Glaubens-
liberzeugung tun kann. Freilich kann auch eine kon-
fessionsverschiedene Ehe durch gemeinsames Bibel-
lesen und Beten im christlichen Glauben lebendig
sein. Die Eheleute sollen sich gegenseitig in dem
achten, worin fiir sie jeweils Halt und Trost liegt. So
kann das Verstindnis fiir die konfessionelle Eigen-
art des Partners wachsen und durch die unterschied-
lichen Glaubenserfahrungen der Glaube an den ge-
meinsamen Herrn bereichert werden.

IX. Die Ehe evangelischer Christen mit Angehérigen
von Sekten

(a) Oft ist bei Mitgliedern von Sekten?) eine ein-
drucksvolle Glaubensiiberzeugung und Opferbereit-
schaft zu finden. Doch verbindet sich damit ebenso
héufig ein starres Festhalten an gewissen Sitten und
Sonderlehren, die vom biblischen Glauben abwei-
chen oder diesem widersprechen. Rechthaberei und
Sich-VerschlieBen gegeniiber dem Bekenntnis und
der Gemeinschaft der christlichen Kirchen sind ty-
pische Kennzeichen einer Sekte und vieler ihrer An-
gehdrigen. Gerade dies aber wird die Ehe mit Sekten-
mitgliedern schwer belasten, wenn nicht gar unmdég-
lich machen.

(b) Es kann freilich geschehen, daB einzelne sich
aus der Einseitigkeit und gesetzlichen Enge ihrer
Sekte herauslésen, ohne dall sie zugleich auch die
duBere Bindung zu ihrer bisherigen Gemeinschaft
aufgeben mochten. Ebenso kommt es vor, dafl ganze
Sekten sich im Laufe der Zeit einer biblischen Glau-
benserkenntnis ndhern und zu einer offenen Haltung
gegeniiber den christlichen Kirchen gelangen. Wer
meint, er kénne unter solchen Voraussetzungen die
Ehe mit einem Sektenmitglied eingehen, sollte sich
zuvor griindlich iiber diese Sekte informieren und
sich mit seinem Pfarrer beraten. Auch die Frage der
kiinftigen Erziehung der Kinder sollte vor der Ehe-
schlieBung besprochen und geklirt sein.

(c) Uber die Méglichkeit einer kirchlichen Trauung
entscheidet der Pfarrer mit den Altesten. Wird die
Trauung versagt, so kann die Entscheidung des Be-
zirkskirchenrats herbeigefiihrt werden. Falls dieser
die Trauung fiir moglich hialt, erméchtigt der Dekan
einen anderen Pfarrer zur Vornahme der Trauung
oder iibernimmt sie selbst. Eine evangelische Trau-
ung ist nicht méglich, wenn ihr eine Kulthandlung
der Sekte vorangehen oder folgen soll.

1) Zu den Sekten ziihlen in Deutschland besonders: die Adventisten,
Christliche Wissenschaft (Christian Science), Mormonen (Kirche Jesu

Christi der H:lllfcn der letzten Tage), Neuapostolische Kirche, Plingst-
gemeinschaften, Zeugen Jehovas.




X. Die Ehe von Christen und Nichtchristen

(a) In unserer Zeit werden Ehen zwischen Christen
und Nichtchristen immer hédufiger. Stammt der nicht-
christliche Partner aus unserem Kulturkreis, so sind
immerhin wichtige Gemeinsamkeiten des Lebens und
Denkens gegeben. Sie kénnen es dem christlichen
Partner erleichtern, aus seinem Glauben zu leben.

(b) In Ehen mit Angehorigen nichtchristlicher Re-
ligionen fehlen weithin wichtige Voraussetzungen
wie geistige Gemeinschaft und verwandter Lebens-
stil. Belastungen zeigen sich besonders dann, wenn
die Ehe in der Heimat des nichtchristlichen Partners
gefiihrt wird. Neben anderen Verbindungen zum bis-
herigen Lebenskreis gehen auch oft die Beziehungen
zur christlichen Gemeinde verloren.

(c) Wenn der nichtchristliche Partner den Glauben
des anderen achtet und mit Taufe und evangelischer
Erziehung seiner Kinder einverstanden ist, und wenn
beide Eheleute fiir ihre Ehe den Zuspruch des Wor-
tes Gottes und die Fiirbitte der Gemeinde begeh-
ren, ist ein Gottesdienst ohne Traufragen und Hand-
auflegen moglich. Auf Traufragen und Handauflegen
mull verzichtet werden, damit der nichtchristliche
Partner nicht iiberfordert oder zur Heuchelei ver-
filhrt wird. Im Zusammenhang mit der Eheschlie-
Bung darf keine Zeremonie einer Religions- oder
Weltanschauungsgemeinschaft stattfinden. Das Ge-
sprich der Partner mit dem Pfarrer sollte miglichst
friihzeitig beginnen. Es bietet auch Gelegenheit, auf
die Notwendigkeit rechtlicher Beratung hinzuweisen.

(d) Uber die Gewihrung eines Gottesdienstes aus
AnlaB einer solchen EheschlieBung entscheidet der
Pfarrer mit den Altesten. Wird der Gottesdienst ver-
sagt, so kann die Entscheidung des Bezirkskirchen-

rats herbeigefiihrt werden. Falls dieser den Gottes-
dienst fiir méglich hilt, ermachtigt der Dekan einen
anderen Pfarrer zur Abhaltung des Gottesdienstes
oder libernimmt ihn selbst.

XI. Aufschub der Trauung

(a) Die Kirche verkiindigt ihren Gliedern bei der
Trauung das Wort Gottes fiir ihre Ehe. Sie ist dafiir
verantwortlich, dafl Sinn und Glaubwiirdigkeit der
Trauung gewahrt werden. Solange dazu die Voraus-
setzungen fehlen, kann eine Trauung nicht erfolgen.
Dies ist insbesondere dann der Fall, wenn ein Part-
ner den christlichen Glauben offenkundig leugnet
oder verichtlich macht oder wenn Einstellung und
Lebensweise eines Partners einer verantwortlichen
Ehefiihrung offensichtlich entgegenstehen.

(b) Hat der Pfarrer Bedenken, dann soll er zusam-
men mit Altesten alles unternehmen, was der Klé-
rung des Sachverhalts und der Behebung des Hin-
dernisses dient. Dies kann auch durch eine Aus-
sprache von Mitgliedern des Altestenkreises mit den
Betroffenen versucht werden.

(c) Die Entscheidung, die Trauung aufzuschieben,
trifft der Pfarrer mit den Altesten. Wird die Trau-
ung aufgeschoben, so kann die Entscheidung des Be-
zirkskirchenrats herbeigefiihrt werden. Falls dieser
die Voraussetzungen fiir den Aufschub der Trauung
nicht fiir gegeben hilt, ermiichtigt der Dekan einen
anderen Pfarrer zur Vornahme der Trauung oder
iibernimmt sie selbst.

(d) Eine Trauung kann spiter vollzogen werden,
wenn der Pfarrer mit den Altesten feststellt, daBl die
Voraussetzungen fiir den Aufschub der Trauung
nicht mehr gegeben sind.

Erlduterung und Begriindung zur Lebensordnung
Ehe und Trauung

Vorbemerkungen

1. Es gibt Lebensordnungen, die daran interessiert
sind, fiir das ganze Leben der Christen méglichst ge-
naue und in allen Situationen giiltige Weisungen zu
geben. Sie sehen Abweichungen von diesen Weisun-
gen als Ausnahmen an, fiir die es im Einzelfall viel-
leicht gute Griinde geben mag, die aber letztlich doch
ein Verlassen der allgemein-giiltigen Ordnung be-
deuten. Der Mensch, der in ihnen angesprochen wird,
steht vor dem Problem, ob er dieser Ordnung gehor-
sam sein will und inwieweit er dies vermag. Dem-
gegeniiber will die vorliegende Lebensordnung dem
heutigen Menschen helfen, sein Leben in eigener
Verantwortung zu gestalten. Dazu gibt sie ihm
Orientierung und Information aus den biblischen
Weisungen und aus der Tradition christlichen Le-
bens. Sie ist darum nicht Gesetz, dem sich der Mensch
zu unterwerfen hitte, sendern Hilfe zu Entscheidun-
gen, die der Mensch selbst zu vollziehen hat.

2. Mit diesem Grundansatz wird nicht nur versucht,
den gesellschaftlichen Entwicklungen der Neuzeit
und den damit unlésbar verbundenen Anderungen

menschlichen Welt- und Selbstverstédndnisses Rech-
nung zu tragen. Vielmehr soll damit der Charakter
der biblischen Weisungen besser zur Geltung kom-
men. Denn sie sind nicht Gesetze, deren genaue Be-
folgung Gerechtigkeit vor Gott einbringt, sondern
sie zeigen verbindlich, wie sich der Glaube in der
Tat des Gehorsams bewihrt; dazu verpflichtet die
von Gott geschenkte Gerechtigkeit. Insofern rufen
die biblischen Weisungen nicht unter eine allgemein
giiltige Ordnung, sondern zum Glauben selbst. Der
Gehorsam, in dem er sich zu bewéhren hat, kann in
verschiedenen Situationen verschiedene Gestalt ha-
ben.

3. Es entspricht diesem Grundansatz, wenn in den
Einzelausfiihrungen nach Mdéglichkeit jeder kirchen-
rechtlichen Bestimmung eine Begriindung beigege-
ben ist, die die Notwendigkeit der Bestimmung ein-
sichtig macht. Denn je besser es gelingt, die Entschei-
dungshilfen aus der Sache zu begriinden, desto gro-
Ber ist die Aussicht, daB sie angenommen werden und
dem Menschen helfen, im Glauben zu bleiben und
ihm geméB sein Leben zu gestalten.




4. Dieses Verstindnis verbietet es, die Libensord-
nung — wie bei der Diskussion des ersten Entwurfs
von 1963 hdufig vorgeschlagen — zu reduzieren auf
eine Dienstanweisung an Pfarrer und eine Kasual-
ordnung fiir Gemeindeglieder. Eine Kasualordnung
fiir Gemeindeglieder, die den Zusammenhang zwi-
schen Glaube und Lebensgestaltung nicht aufweist,
fiihrt notwendig in eine gesetzliche Ordnung und
kann nicht deutlich machen, inwiefern die Ordnung
zum Glauben und zur Freiheit ruft.

5. Eine Lebensordnung in dem hier vorgeschla-
genen Sinne wird in weiten Abschnitten mit dem
tibereinstimmen, was in ehekundlichen Schriften
christlicher Autoren vielfach und meistens auch
sehr viel deutlicher, weil umfangreicher, gesagt ist.
Weil aber in diesen Schriften die vor allem fiir die
gottesdienstliche Gestaltung der Trauung erforder-
lichen kirchenrechtlichen Bestimmungen fehlen,
konnen sie eine kirchliche Lebensordnung von Ehe
und Trauung nicht ersetzen, obwohl sie diese gut
erginzen konnen.

6. Selbstverstindlich kann die Lebensordnung
Pfarrern und Altesten keine Sammlung von Vor-
schriften liefern, die fiir alle Fille des menschlichen
Lebens unbesehen gelten. Es mull vielmehr in jeder
Situation und bei jedem Menschen gepriift werden,
wie zu entscheiden ist. Trofzdem wird eine Gemein-
samkeit in den Entscheidungen innerhalb der Lan-
deskirche dadurch angestrebt, daB die Lebensord-
nung fiir diese Entscheidungen giiltige MaBstibe
aufzeigt. Die Gemeinsamkeit wird ferner dadurch
gefordert, daB die Pfarrer auf Grund ihres Ordina-

tionsgeliibdes und die Altesten auf Grund ihrer
Verpflichtung gehalten sind, briiderlichen Rat an-
zunehmen und sich an getroffene Absprachen zu
halten.

7. Die Handhabung der Kirchenzucht ist der gan-
zen Gemeinde anvertraut. Der besonderen Mitver-
antwortung der Altesten fiir die Gemeindezucht
glaubte der Ausschufl in Ausfiihrung der §§ 22
Abs. 3, 23 Abs. 2 e Grundordnung nur dadurch aus-
reichend Rechnung zu tragen, daB die Entscheidung
iiber die Gewidhrung der Trauung (von Ehen Ge-
schiedener und von Ehen mit Sektenangehirigen)
oder eines Gottesdienstes aus Anlal der Eheschlie-
Bung (mit Nichtchristen) sowie iiber den Aufschub
der Trauung in die Zustidndigkeit des Pfarrers und
der Altesten, also des Altestenkreises gelegt wird.
Diesem ist die Gemeindeleitung (mit Ausnahme der
unmittelbaren Wort- und Sakramentsverwaltung)
iibertragen. Es ist hinsichtlich der Einschaltung der
Altesten bei der Entscheidung iiber die Trauung
Geschiedener von mehreren Bezirkssynoden das
Bedenken geltend gemacht worden, die seelsorger-
liche Seite solcher Fille vor den Alfesten in den
Einzelheiten aufzurollen. Der Pfarrer ist in der Tat
gehalten, iiber Dinge, die ihm in der Seelsorge an-
vertraut werden und daher dem Beichtgeheimnis
unterfallen, unverbriichliche Verschwiegenheit zu
bewahren (§ 18 Pfarrerdienstgesetz). Fiir die Alte-
sten wird daher sein (seelsorgerliches) Votum maB-
gebend sein. Fiir die Entscheidung werden aber
haufig auch Umstidnde mitzuberiicksichtigen sein,

die entweder ortsbekannt oder den Altesten bei
ihrer Amtsausiibung, zu der nach § 22 Abs. 4
Grundordnung auch Hausbesuche gehéren, bekannt
geworden sind. Dariiber hinaus besteht die Még-
lichkeit, daBl der Pfarrer die Braut- bzw. Eheleute
auf die Zustindigkeit des Altestenkreises und die
Schweigepflicht der Altesten nach § 118 Grundord-
nung hinweist und ihr ausdriickliches Einverstind-
nis zu der Mitteilung von Umstidnden, die mdg-
licherweise unter das Beichtgeheimnis fallen, ein-
holt.

8. Die Eroffnung des Beschwerdeweges zum Be-
zirkskirchenrat entspricht der Bedeutung, die eine
ablehnende bzw. aufschiebende Entscheidung des
Altestenkreises fiir die betroffenen Gemeindeglie-
der hat (vgl. Ordnung der Konfirmation II Ziffer 11).
Bei Anrufung des Bezirkskirchenrats ist die Mog-
lichkeit einer Fortfiihrung oder Nachholung kldren-
der, briiderlicher Aussprache gegeben.

9. Die Einzelbestimmungen gehen von den Gege-
benheiten aus, in denen sich die anzusprechenden
Menschen vorfinden. DaB dieses Eingehen auf die
Situation das biblische Zeugnis verkiirzen kann, ist
gewil eine Gefahr. Doch diirfte die andere Gefahr
heute grioBer sein, daB die Botschaft uneinsichtig
und damit unverbindlich wird, wenn die Situation
des Menschen iibergangen wird.

10. Es war dem Ausschuf} nicht méglich, die Ord-
nung fiir Ehe und Trauung formal den bereits in
der badischen Landeskirche vorhandenen Abschnit-
ten einer Lebensordnung anzupassen, denn diese
Abschnitte sind schon untereinander formal nicht
einheitlich. AuBlerdem zwingt das hier vorgeschla-
gene Verstindnis von der Lebensordnung zu be-
stimmten formalen Besonderheiten, die eine An-
passung an die vorhandenen Abschnitte fast un-
miglich machen. Hier liegt eine Aufgabe fiir die
spitere Gesamtredaktion der Lebensordnung vor.

11. Uber die Verwendung der Lebensordnung in
der kirchlichen Arbeit kann hier nur andeutungsweise
gehandelt werden, So viel ist jedenfalls klar: Wird
die Ordnung erst bei der Anmeldung zur Trauung
den Gemeindegliedern ausgehandigt, dann wird sie
nicht viel bewirken konnen. Sie kénnte aber —
gleichsam als schriftliche Zusammenfassung — am
Ende von Eheseminaren oder Verlobtenkursen ver-
teilt werden und damit zu eigenem Nachdenken der
Teilnehmer Anreiz geben. In der Unterweisung der
Jugendlichen mag sie — gleichsam als Arbeitspa-
pier — Grundlage fiir ausfiihrlichere, miindlich zu
gebende Information sein. Sie kann ganz gewill
nicht die dringend notwendigen sexualpddagogi-
schen Bemiihungen der Pfarrer und Gemeinden
(zusammen mit den Fachleuten) ersetzen. Sie kann
aber — eben indem sie als Arbeitsgrundlage dient
— bewirken, dafl diese Bemiihungen iiberhaupt
unternommen werden und Einsichten vermitteln,
die die Gemeindeglieder dann bedenken kénnen.

Zu den einleitenden biblischen Texten

1. Die Ordnung beginnt mit einem einleitenden
Abschnitt, der den Charakter einer Praambel tragt.




Er enthilt biblische Belege fiir eine kirchliche
Lehre von der Ehe.

2. Die Bibel selbst entfaltet keine systematische
Lehre von der Ehe. Sie macht lediglich von ihrem
Zentrum her Gesichtspunkte geltend, die in einer
solchen beachtet sein miissen. Schon darum ist es
unméoglich, auf den einleitenden Abschnitt zu ver-
zichten und jedem Einzelabschnitt der Ordnung ein
biblisches Votum voranzustellen, wie das bei den
Diskussionen um den Entwurf von 1963 gelegent-
lich gefordert wurde.

3. Die vorgeschlagene Auswahl biblischer Texte
versucht, den wichtigsten biblischen Gesichtspunk-
ten Rechnung zu tragen. Vollstédndigkeit ist bewulit
nicht angestrebt. Beschrinkung auf die wesent-
lichen Stellen schien aus Griinden des duBleren Um-
fangs und aus Griinden der Verstehbarkeit beim
Leser angezeigt. Die im Entwurf der Trau-Agende
vorgesehenen Schriftstellen sind vollstéindig aufge-
nommen. Sie markieren bereits in der Einleitung
den Zusammenhang zwischen Lebensordnung und
Gottesdienstordnung fiir die Trauung, wie er dann
besonders in dem Abschnitt {iber Sinn und Form
der kirchlichen Trauung zum Ausdruck kommen
wird. Die biblischen Texte aus der Trau-Agende sind
durch zwei weitere Stellen erginzt: 1. Mose 1, 27
und 1. Kor. 7, 7b. Diese Erginzung hat sachliche
Griinde: 1. Mose 1, 27 erklirt die Differenzierung
der Geschlechter; 1. Kor. 7, Tb stellt in knapper
Zusammenfassung eine theologische Wertung der
Ehelosigkeit dar. Beide Gedanken konnen in den
Schriftlesungen des Traugottesdienstes fehlen. In
einer kirchlichen Lehre von der Ehe sind sie aber
unentbehrlich. Die durch exegetische Probleme be-
lastete Stelle Eph. 5 wird nicht wortlich zitiert, zu-
mal die dort dargestellte Ordnung des Verhiltnis-
ses von Mann und Frau bei wortlicher Zitierung gro-
Be MiBverstdndnisse hervorrufen wiirde; sie ist aber
fiir die Lehre von der Ehe so wichtig, daf ein Hinweis
auf sie nicht unterlassen werden darf. (Die Fulinote
zu 1. Mose 2,18 ist wortlich aus dem revidierten Text
des Alten Testaments iibernommen und soll den
dort angegebenen genauen Sinn mitteilen, ohne daB
der Wortlaut der Stelle im Text selbst verédndert
werden mufl.) Die Einleitungen der biblischen Texte
sind teilweise so veridndert, wie es bei ihrer liturgi-
schen Verwendung iiblich ist.

4, Reihenfolge und Kommentierung der bibli-
schen Texte zeigen, dal} sich der Ausschufl nicht zu
einer Theologie der Schopfungsordnung Ehe ver-
stehen konnte. Die Schriftworte aus 1. Mose 1 und 2
konnen exegetisch legitim nicht als Stiftungsworte
von der Ehe verstanden werden. Sie handeln gewif3
vom Verhiltnis von Mann und Frau. Aber die Ehe
als Institution kommt dabei nicht in den Blick. Auch
neuere systematische Einsichten lassen es geraten
erscheinen, auf den theologischen Begriff der
Schopfungsordnung zu verzichten. AuBerdem ist
zu beachten, daB die Lehre von der Schépfungsord-
nung Ehe der Tatsache nicht Rechnung trédgt, daB
die Ehe im Neuen Testament insofern eine eschato-
logische Relativierung erfihrt, als die Ehelosigkeit
als Ehelosigkeit um des Reiches Gottes willen ver-

standen werden und gefordert sein kann. SchlieB-
lich muB man bedenken, dafl der Begriff Schép-
fungsordnung dem modernen Menschen grofle Ver-
stehensschwierigkeiten bietet und u. U. den Zugang
zu der damit gemeinten Sache geradezu verhindert.
Seine Grundabsicht, ndmlich vorfindliche weltliche
Gegebenheiten unter das Evangelium zu stellen, ist
im Text der Ordnung selbst gleichwohl verwirk-
licht. Der Ausschufl hat als Bild von der Ehe das
der menschlich-partnerschaftlichen Beziehung von
Mann und Frau in den Mittelpunkt der Lebensord-
nung geriickt, ohne allerdings eine Orientierung
des Eheverstidndnisses am traditionellen Begriff
der Institution ganz aufzugeben. In der theologi-
schen Ethik ist eine zunehmende Hinwendung zu
einem solchen Eheverstindnis deutlich zu erkennen.

5. Die biblischen Zitate sind mit hinfiihrenden
und erlduternden Kommentierungen umgeben.
Diese sollen das Verhiltnis der Zitate zueinander
und insbesondere deren Relevanz fiir die konkreten
zwischenmenschlichen Beziehungen zwischen Mann
und Frau aufzeigen helfen. Damit wird zugleich ein
Votum aus der Diskussion des Entwurfs von 1963,
,Die Bibel soll nicht zitiert, sondern interpretiert
werden®, positiv aufgenommen.

6. Im iibrigen wird verwiesen auf Abs. 5f des Be-
gleitworts zur Trau-Agende (der Landessynode als
Anlage 2 vorgelegt).

I Christen ohne Ehe

1. Aus der Konzeption der Prdambel, vor allem
aus dem Inhalt der dort zitierten Bibeltexte, ergab
sich die Notwendigkeit, die Lebensordnung ,Ehe
und Trauung“ auf eine breitere Basis zu stellen
und einen besonderen Abschnitt iiber ,Christen
ohne Ehe" zu formulieren. Damit wird zugleich dem
Wunsch einiger Stellungnahmen zum Entwurf von
1963 entsprochen.

2. Dal Mann und Frau aufeinander angewiesen
und bezogen sind, gilt fiir Verheiratete und Unver-
heiratete in allen Lebensbereichen. Wenn auch das
Gegeniiber von Mann und Frau in der Ehe einen
besonderen Ausdruck findet, so gibt es ein erfiilltes
Leben auch aufierhalb der Ehe und ohne geschlecht-
liche Gemeinschaft. Die Ehelosigkeit ist somit eine
der Ehe gegeniiber zwar andersartige, aber gleich-
wertige Lebensform. Man kann nicht aus den bib-
lischen Texten — auch nicht aus 1. Mose 1, 27 und
2, 18 — die Vorstellung ableiten, daB sich das Ge-
geniiber von Mann und Frau nur in der Ehe ver-
wirklichen kénne. Das Neue Testament gibt sogar
der Ehelosigkeit einen neuen Wert: Sie wird ange-
sichts des anbrechenden Reiches Gottes zu einer be-
sonderen Méglichkeit des Dienstes, zu dem Christen
berufen werden (Matth. 19, 12; 1, Kor. 7, 7 und
29—35).

3. Obwohl auf dem Boden des Evangeliums eine
solche Entdeckung méglich ist, hat die Kirche in
ihrer Verkiindigung praktisch fast nur das Leben
innerhalb von Ehe und Familie im Blick. Unverhei-
ratete und Alleinstehende werden dagegen in ihrer
Lebenssituation kaum wahrgenommen. Das wird




auch nicht durch die Tatsache geindert, dafl Ge-
meinde und Offentlichkeit in besonderer Weise auf
die Arbeit und den personlichen Einsatz gerade
dieser Menschen dringend angewiesen sind und ihn
mehr oder weniger selbstverstdndlich in Anspruch
nehmen. Die gesellschaftliche Stellung der Ehe-
losen blieb davon bisher unberiihrt. Sie nehmen
nach allgemeiner Meinung in der Rangordnung
hinter den Verheirateten, Verwitweten und Ge-
schiedenen den letzten Platz ein.

4, Man muf} hier zwar erwidhnen, daBl im vergan-
genen Jahrhundert durch die Entstehung der Mut-
terhausdiakonie ein fiir damalige Verhéltnisse
hochst moderner und beachtlicher Beitrag zur posi-
tiven, sinnvollen Lebensgestaltung der Ehelosen ge-
leistet worden ist. Aber die hier gewonnenen Er-
kenntnisse sind in ihrer Tragweite weder von der
gesamten Kirche damals begriffen worden, noch hat
man spiter daraus Konsequenzen gezogen fiir die
Breite der Berufswelt. Dadurch sind gute Ansitze
in ihren Anféngen erstarrt. Sie wurden nicht so wei-
terentwickelt, daB sie auch in der heutigen Situation
Modellcharakter haben. DaBl auch Gemeinschaften
anderer Art im Raum der Kirche bis zum heutigen
Tag immer wieder entstanden sind (Briider von
Taizé, Irenenring u. a.), ist zwar nicht zu unter-
schitzen, trigt aber zum GesamtbewuBtsein vom
Lebens- und Berufsbild eines ledigen Christen
kaum etwas bei. Der Anschluff an eine solche Ge-
meinschaft bildet die Ausnahme.

5. Ehelosigkeit kann sowohl durch eigene freie
Entscheidung als auch durch besondere Lebensum-
stdnde bedingt sein. Wichtig allein ist, daB der Ehe-
lose friiher oder spiter darin eine Fiihrung Gottes
erkennen kann, zu der er ja sagt.

6. In der Gemeinde sollte auch die Begegnung
mit unverheirateten Ménnern und Frauen erkennen
lassen, daB sie zuallererst Glieder am Leibe Christi
sind und daB alle anderen Bindungen (familifirer
oder sonstiger Art) fiir die eigene Sicht und die Be-
urteilung anderer zweitrangig werden. Von daher
ergibt sich, dall sie nicht Objekte der Betreuung,
sondern Subjekte mitverantwortlichen Denkens
und Handelns sind.

II. Vorbereitung zur Ehe

1. Mit diesem Abschnitt wendet sich die Lebens-
ordnung den Problemen junger Menschen zu. Sie
mdochten héufig wissen, was ihre Kirche zu den sie
bedrédngenden Fragen zu sagen hat. Die Lebensord-
nung kann darauf nicht kasuistisch antworten,
sondern nur MafBstébe anbieten, die Hilfe zur ei-
genen Entscheidung geben. Ein Reden mit erho-
benem Zeigefinger und im Ton der Besserwisserei
mufl vermieden werden.

2. Der Absatz LO II a begriindet die Notwendig-
keit einer Vorbereitung auf die Ehe damit, da8 sie
eine wichtige Aufgabe fiir das ganze Leben dar-
stellt. Das Beispiel, das Vater und Mutter durch
ihre Ehefiihrung geben, wird als besonders prigend
herausgestellt. DaB und wie aber auch Kirche und
Gemeinde einen Beitrag zur Vorbereitung auf die
Ehe leisten sollen, wird festgestellt und beschrieben.

3. Im Absatz LO II b werden Gesichtspunkte ge-
nannt, von denen man sich bei der Wahl des Le-
bensgefédhrten bestimmen lassen sollte, die entge-
gen den vielen Auflerlichkeiten auf das Wesentliche
hinweisen. Das Verlébnis wird, obwohl viele junge
Menschen nichts mehr davon halten, nach wie vor
als Hilfe zur richtigen Entscheidung angesehen und
daran festgehalten. Mit Absicht wurde im Zusam-
menhang mit der Auflésung eines Verlobnisses der
Ausdruck ,Gewissensgriinde” gewihlt, um aller
Leichtfertigkeit entgegenzuwirken.

4. Im Absatz LO II ¢ wird eine Aussage liber die
vorehelichen Beziehungen der Geschlechter ge-
macht. Sie ist von 16 Bezirkssynoden fiir notwendig
erachtet worden und findet sich bisher nur in der
bayerischen Lebensordnung. Die Frage ist: Wovon
ist auszugehen, wenn Orientierung fiir das vorehe-
liche Verhalten des Menschen gegeben werden soll?
Von Sitte und Konvention? Dann wire der Ansatz-
punkt sehr dem Wandel der Zeiten unterworfen.
Der AusschuB sieht ihn in dem immer giiltigen
Liebesgebot Jesu. Die geschlechtliche Vereinigung,
die so oft verabsolutiert wird, wird im vorliegenden
Entwurf der alles umfassenden Liebe zum Du ein-
geordnet. Es werden keine Warnungen und Verbote
gegeben, sondern Hinweise auf die Verantwortung
fiir das eigene Leben und das des anderen.

5. Aus seelsorgerlichen Uberlegungen wurde im
letzten Absatz auf Schuld und Vergebung hinge-
wiesen.

IIL. Der Sinn der Trauung

1. Eine evangelische Lebensordnung hat — im
Unterschied zu anderen kirchlichen Eheauffassun-
gen — davon auszugehen, daB die kirchliche Trau-
ung keinen ehebegriindenden Charakter hat. Eine
Ehe ist auch ohne kirchliche Trauung vor Gott und
Menschen giiltig. Einer Sinnentleerung der Trauung
ist damit jedoch nicht das Wort geredet.

2. Die Trauung hat vier Elemente: a) die Verkiin-
digung des Wortes Gottes fiir die Ehe, b) das Be-
kenntnis der Eheleute, c¢) die Segnung des Paares,
d) die Fiirbitte der Gemeinde. — Im Bekenntnis sa-
gen die Eheleute ja dazu, daBl Gott sie einander fiir
das ganze Leben anvertraut hat, und versprechen
eine christliche Ehefiihrung. Es gibt Situationen, in
denen aus seelsorgerlichen Griinden dieses Be-
kenntnis als Antwort auf die Verkiindigung noch
nicht gefordert werden kann. In diesen Fillen tritt
an die Stelle der , Traufragen“ die ,,Mahnung* (vgl.
Trauagende S. 14).

3. Die iibliche Traupraxis legt das MiBverstandnis
nahe, als handle es sich bei der kirchlichen Trauung
um eine private und familidire Veranstaltung. Dies
wird besonders deutlich in GroBstadtgemeinden,
wo oft eine ganze Reihe von Traugottesdiensten
hintereinander stattfindet. Dagegen verstehen Le-
bensordnung und Agende die Trauung als Gottes-
dienst der Gemeinde. Dieses Verstindnis kommt
deutlicher zum Ausdruck, wenn ein Paar im Ge-
meindegottesdienst am Sonntag getraut wird oder
wenn fiir mehrere Paare ein gemeinsamer Traugot-
tesdienst stattfindet. Deshalb werden diese beiden
Médoglichkeiten angeboten.




4. Der Sinn der Trauung kommt auch in der Feier
des heiligen Abendmahls zum Ausdruck, die in
Verbindung mit der Trauung gehalten werden
kann. An die ,Brautmesse“ ist nicht gedacht. Viel-
mehr wird deutlich, daB die Gemeinschaft Gottes
mit den Menschen, wie sie im Abendmahl ihren
sichtbaren Ausdruck findet, Grund und Kraft aller
menschlichen Gemeinschaft und also auch der
Ehe ist,

IV. Die Form der Trauung

1. Die Frage der Zustindigkeit bedurfte einer
neuen Regelung. Wenn auch im allgemeinen die
Trauung in der Gemeinde der Braut stattfindet, so
ist doch nach §§ 58 f. Grundordnung auch der Ge-
meindepfarrer des Briutigams fiir die Vornahme
der Trauung zustdndig. Derjenige der beiden zu-
stindigen Pfarrer, der die Trauung nicht vornimmt,
muB fiir sein Gemeindeglied einen EntlaBschein aus-
stellen. Da nur auf diese Weise festgestellt werden
kann, ob die Voratssetzungen fiir eine kirchliche
Trauung gegeben sind, mufite das EntlaBscheinver-
fahren entsprechend erweitert werden. Das ent-
spricht zwar nicht dem Wortlaut, wohl aber der
Intention der Grundordnung. Selbstversténdlich ist
der Pfarrer, der die Trauung vornimmt, verpflich-
tet, den Vollzug der Trauung dem bzw. den Heimat-
pfarrdmtern der Eheleute mitzuteilen.

2. Die Angabe liber den Termin der Trauung gibt
dem Pfarrer die Mdoglichkeit, einen unpassenden
Termin abzulehnen. Dariiber hinaus haben die ,ge-
schlossenen Zeiten* iiberall Geltung.

3. Das Traugesprich ist deshalb als ,wesentlicher
Bestandteil der Trauung” genannt, damit weder das
Brautpaar (etwa aus Furcht vor einem personlichen
Gesprich) oder der Pfarrer (etwa aus Zeitmangel)
es umgehen konnen. Da im Traugesprich — stédrker
als im Traugottesdienst selbst — auch Fragen der
Ehefiithrung besprochen werden, ist es sinnvoll, bei
dieser Gelegenheit den Brautleuten ein Ehebuch
anzubieten.

4, In der namentlichen Fiirbitte bekundet die
ganze Gemeinde im Gottesdienst ihre Mitverant-
wortung fiir die neue Ehe. Das Aufgebot ist Sache
des Standesamts.

5. Da Trauungen oft an Samstagen vorgenommen
werden, an denen die Standesimter geschlossen
sind, kann auf einer Trauung am Tag der Ehe-
schlieBung nicht bestanden werden. Es ist aber dem
Wesen der Trauung angemessen, dafl sie moglichst
bald nach der EheschlieBung erfolgt.

6. GemiB der Bitte in der Trauagende: , Herr, un-
ser Gott, erleuchte diese Eheleute durch dein
Wort . ..* wird dem Ehepaar bei der Trauung eine
Bibel iiberreicht. Das schlieBft nicht aus, daB dem
Paar zusitzlich ein Andachtsbuch {iberreicht wer-
den kann.

7. Fotografieren und Filmen wird untersagt, weil
dies notwendigerweise mit Stérungen verbunden
ist. Hingegen sind Tonbandaufnahmen mdglich,
wenn sie keine Stérung verursachen und alle Betei-
ligten einwilligen.

V. Ehefiihrung

1. In dem Abschnitt , Ehefiithrung” steht eine Le-
bensordnung vor der schwierigen Aufgabe, Ver-
bindliches fiir die lange Zeit einer Ehe zu sagen.
Soll sie dieser Aufgabe gerecht werden, muf} sie
beispielhaft an wesentlichen Punkten zeigen, was
entscheidend ist.

2. Weithin wird die EheschlieBung als Ziel ver-
standen, bei dessen Erreichung alle Probleme ge-
lost sind. Die Lebensordnung zeigt hingegen die Ehe
als Aufgabe und in stindiger Entwicklung. Darin
liegt ithre Chance: Zeit, Toleranz, Gemeinsamkeit,
Offenheit sind wesentliche Faktoren dieser Ent-
wicklung, die an einzelnen Beispielen dargestellt
werden (LO V Abs. a und b). Allerdings muB} der
weit verbreiteten Auffassung, daffi an erster Stelle
immer die eigene Familie stehe, ein Gegengewicht
gesetzt werden. Sie kann auch eine Form des Egois-
mus sein, die sich dem Nichsten versagt (LO V
Abs. ¢).

3. Weder die Tatsache, daf3 die Probleme der Fa-
milienplanung heute allgemein erdrtert werden,
noch der Umstand, daB diese Probleme duBerst viel-
schichtig sind, kénnen ein Grund sein, dazu in der
Lebensordnung keine Stellung zu nehmen, Es wird
versucht, die Linie aus den oben in Ziffer 2 genann-
ten Faktoren weiterzuziehen (LO V Abs. d). Uber
die Frage der Sterilisation konnte noch keine ver-
bindliche Aussage gemacht werden, da diese Pro-
blematik z. Z. noch zu uniibersichtlich und im FluB
ist.

4. Was heiBt heute christliche Ehefiithrung? Was
mufl man den Brautpaaren unter diesem Aspekt sa-
gen? Die Lebensordnung kann hier nicht ,anord-
nen”, sondern nur vorsichtig hinfiilhren und wei-
terweisen. Sie ist gerade hier auf das angewiesen,
was bisher schon in Unterricht, Jugendarbeit und
Seminaren vermittelt wurde.

5. Gerade Christen tun héufig so, als ob es Krisen
in der Ehe gar nicht geben diirfte. Wihrend sie
nach auflen hin alle Anzeichen dafiir verbergen,
schleppen sie ihre Ehekrise unbewiltigt weiter. Kri-
sen sind Aufgaben und kénnen zur Entwicklung
und Reifung beitragen. Dazu kann die Eheberatung
helfen. Sie in Anspruch zu nehmen, ist kein Zei-
chen von Schwiiche. Mit gutem Willen allein lassen
sich diese Probleme meist nicht lésen; auch gutge-
meinte Ratschldge von Eltern, Freunden, Nachbarn
und Bekannten helfen oft wenig weiter (LO V
Abs. f).

VI Eltern und Kinder

1. Verbunden mit einem MiBverstéindnis des vier-
ten Gebots finden sich auch vielfach bei Christen
Erziehungsvorstellungen, die weder den Aussagen
des Neuen Testaments noch piddagogischen Erkennt-
nissen entsprechen. Mangelnde Zuwendung der
Eltern, eigenniitzige Beanspruchung, Machtaus-
iibung und Familienegoismus schaden den Kindern
(LO VI Abs. a und b).




10

2. Die evangelischen Erziehungsberatungsstellen
und Miitterschulungskurse sind auf dem Wege, im
Bewulitsein der Gemeinden verankert zu werden.
Ihre Hilfe kann gar nicht hoch genug eingeschitzt
werden, stoBt aber auf die verbreitete Auffassung,
daB Kindererziehung ausschlieBlich Aufgabe der
Eltern sei, bei der man keiner Hilfe bediirfe. Er-
ziehungs-, Eltern- und Eheseminare sind fiir die
Erziehung der Kinder eine besondere Hilfe, werden
aber zu selten durchgefiihrt und in Anspruch ge-
nommen. Darum schien es geboten, in der Lebens-
ordnung besonders darauf hinzuweisen.

VII. Ehescheidung und Wiedertrauung
Geschiedener

1. Die Arbeit des Lebensordnungsausschusses II,
die zur Vorlage von 1963 gefiihrt hatte, wurde be-
gonnen, weil ,in den Gemeinden und unter der
Pfarrerschaft die Frage nach einer einheitlichen Re-
gelung der Trauung Geschiedener nicht zur Ruhe
kommen will“ (Synodalverhandlungen April 1961
S. 96). Freilich wird dieses Problem auf dem Wege
einer Lebensordnung nicht wvoll gelést werden
kénnen.

2. Exegetisch ist von dem Streitgesprdach Markus
10, 1—9 auszugehen, in dem Jesus die Frage nach
der Ehescheidung mit einem klaren Nein beantwor-
tet. Aber es entspricht genau der iibrigen Verkiin-
digung Jesu, daB er nicht eine alte Scheidungsvor-
schrift durch eine neue, schirfere ersetzt, sondern
vielmehr durch alle Vorschriften hindurch den
Menschen selbst sucht und ihn unmittelbar vor
Gott stellt, indem er ihm die Vorschriften zerschligt,
mit denen er sich tarnt. Das geschieht in Markus 10
durch den Hinweis auf die ,Herzenshirtigkeit” des
Menschen, d. h. auf seine Verstockung und Unbufi-
fertigkeit, deretwegen Mose allein die Scheidung
zulieB und die im alttestamentlichen Scheidungsakt
vor Zeugen bekannt werden mufBite. Insofern ist
Markus 10 erst in zweiter Linie eine Bestimmung
zur Ehescheidung, in erster Linie ist es eine Predigt
Jesu, die den Menschen unverhiillt mit Gott kon-
frontiert. — Auch Matthdus weil noch etwas von
diesem urspriinglichen Sinn aller Worte Jesu. Er
fiigt in Matth. 5, 31 f. zwei ausgesprochen gesetz-
liche Worte gegen die Ehescheidung zusammen, gibt
ihnen nachtriiglich die Form der Antithese und fiigt
sie in den Zusammenhang der Bergpredigt ein. Da-
mit werden sie aber zu Appellen an das Herz des
Menschen, denen gegeniiber eine rein gesetzliche
Haltung unméglich ist. — Aus diesem Verstédndnis
der Scheidungsworte Jesu erwichst die Frage, die
alle anderen Texte zur Ehescheidung weitgehend
beeinfluBit hat: Wie sollen die Worte Jesu im Alltag
des Lebens befolgt werden? Sie sind ja gewill Ver-
kiindigung von der gekommenen guten Herrschaft
Gottes und nicht neues Gesetz. Aber sie fordern
doch zugleich Gehorsam im téglichen Tun. Soll es zu
solchem Gehorsam kommen, so bedarf es konkreter
Weisungen. Alle anderen neutestamentlichen Texte
iiber die Ehescheidung sind Interpretationen der
Verkiindigung Jesu von Markus 10 fiir das tédgliche
Leben.

3. Eine Ubersicht iiber das Neue Testament fiihrt
zu folgenden Konsequenzen: a) Die Gemeinde muf}
wissen, daBl es ihr in erster Linie aufgetragen ist,
das Evangelium Jesu als gute und helfende Bot-
schaft dem Menschen zu verkiinden, nicht aber den
Bestand einer Ordnung zu proklamieren, wenn
diese offensichtlich zerbrochen ist. b) Bei der Ver-
kiindigung muB deutlich werden, daf das Evange-
lium Gehorsam fordert; im Blick auf die Ehe hat
dieser Gehorsam u. a. die unbedingte Treue zuein-
ander zum Inhalt. ¢) Die Gemeinde mufl damit rech-
nen, daB es auch zu Unglaube und Ungehorsam
kommt. d) Die Gemeinde mul Mittel und Wege
suchen, um dem, der dem Evangelium gegeniiber
ungldubig und ungehorsam geworden ist, wieder
zu neuem Glauben und neuem Gehorsam zu ver-
helfen. Wo offensichtlich die Bereitschaft zu diesem
Neuanfang fehlt, kann sie die Wiedertrauung Ge-
schiedener nicht verantworten.

4. Unbeschadet aller Differenzen in Einzelheiten
kennt die evangelische Theologie von Anfang an
keine prinzipielle Ablehnung der Ehescheidung und
der Wiedertrauung Geschiedener. In der theolo-
gischen Ethik wird dabei zunehmend das Zerriit-
tungsprinzip gegeniiber dem Verschulden betont
und damit eine Anndherung an die juristische Ar-
gumentation erreicht, die ebenfalls die totale Zer-
riittung als den wichtigsten Grund der Eheschei-
dung ansieht. Entsprechend wird auch in den Le-
bensordnungen aller Gliedkirchen der EKD die
Wiedertrauung Geschiedener nicht ausnahmslos
verweigert. Auch die Antworten der Bezirkssyno-
den auf die Vorlage von 1963 und auf die Fragen
der Landessynode zu diesem Problemkreis lassen
erkennen, daB die Wiedertrauung Geschiedener
nicht prinzipiell abgelehnt wird.

5. Das bisher Gesagte muB nach einer Seite hin
noch erginzt werden: Ehescheidung ist in jedem
Falle schuldhaftes Tun. Damit ist nicht Schuld im
Rechtssinn gemeint, sondern Schuld gegeniiber Gott
und gegeniiber dem Mitmenschen. Fiir die Frage
der Wiedertrauung Geschiedener bedeutet das also,
daB sie dann verweigert werden mul}, wenn der ge-
schiedene Partner der neuen Ehe seine Scheidung
nicht als Schuld anerkennen kann oder sein bis-
heriges Verhalten sein Schuldbekenntnis unglaub-
wiirdig macht. Sie muB schon deshalb verweigert
werden, weil der Geschiedene damit zeigt, daBi er
seine Vergangenheit nicht bereinigen will und dar-
um seine Zukunft, also seine neue Ehe, mit dieser
Vergangenheit aufs neue belasten wird.

VIII. Die konfessionsverschiedene Ehe

1. Eine evangelische Lebensordnung hat weder
die Aufgabe, der konfessionsverschiedenen Ehe das
Wort zu reden, noch lediglich vor ihr zu warnen.
Der Entwurf geht deshalb von der Tatsache aus,
dafl die Zahl solcher Ehen stindig zunimmt. Er ver-
sucht, einerseits der weitverbreiteten Tendenz ent-
gegenzuwirken, die die konfessionellen Gegensitze
iiberspielen mdchte (,Wir haben alle nur einen
Gott"“), und leitet andererseits zu Uberlegungen an,
wie die auftretenden Schwierigkeiten gemeinsam




bewiltigt werden koénnen. Die Lebensordnung will
vor allem vermeiden helfen, daB einer der Ehe-
partner oder beide der Gleichgiiltigkeit in Glau-
bensfragen verfallen und sich der Kirche entfrem-
den.

2. Im Absatz LO VIII a wird Christen verschie-
dener Konfession, die einander heiraten wollen,
empfohlen, sich durch Pfarrer beider Konfessionen
beraten zu lassen. Das geschieht vom evangelischen
Verstindnis von Glaube und Kirche her, um der
Achtung gegeniiber der anderen Konfession und um
einer sorgfdltigen Information willen. Nur so
konnen die beiden verantwortlich entscheiden, ob
sie wirklich die Ehe miteinander eingehen und in
welcher Konfession sie sich trauen lassen und die
Kinder erziehen wollen.

3. Im Absatz LO VIII b wird der Fall angespro-
chen, daBl die beiden sich fiir eine evangelische
Trauung entschieden haben. Solange die katholische
Kirche ihr Mischehenrecht nicht dndert, muB in ei-
ner evangelischen Lebensordnung auf die Folgen
hingewiesen werden, die die Anwendung dieses
Rechts fiir die Eheleute mit sich bringt. Dem von
den Sakramenten seiner Kirche ausgeschlossenen
Ehepartner steht die evangelische Kirche offen,
ohne seinen Ubertritt zu verlangen. Obwohl in seel-
sorgerlichen Einzelfidllen die Zulassung zu Abend-
mahl und Beichte miglich ist, ist es nicht ratsam,
darauf in der Lebensordnung hinzuweisen.

4. ITm Absatz LO VIII ¢ geht es um den Fall, daB
der evangelische Partner sich in der anderen Kon-
fession trauen laBt. Er muB wissen, was er damit
tut, daB aber die evangelische Kirche seine Entschei-
dung respektiert und daB sich an seiner Kirchenzu-
gehorigkeit nichts dndert.

5. Der grundsitzliche AusschluB der Doppeltrau-
ung entspricht gemeinem Kirchenrecht, Die Frage
der ,0kumenischen Trauung®, bei der Pfarrer bei-
der Konfessionen mitwirken, ist nicht behandelt,
weil hieriiber noch nicht endgiiltig geurteilt wer-
den kann.

6. Das Zusammenleben in einer konfessionsver-
schiedenen Ehe kann den Gedanken an den Uber-
tritt zur Konfession des Partners nahelegen (LO
VIII Abs. e). Hierbei darf nichts forciert werden.
Auch muB davor gewarnt werden, diesen Schritt als
Formsache anzusehen. Nur Glaubensiiberzeugung
bietet die Gewihr, daB der Ubergetretene in der
anderen Konfession wirklich eine Heimat findet.

IX. Die Ehe evangelischer Christen
mit Angehdrigen von Sekten

1. Kann die Ehe eines evangelischen Christen mit
einem Sektenmitglied kirchlich getraut werden?
Bei dieser Frage steht die Erwégung im Vorder-
grund, ob in diesem Fall eine christliche Ehefiihrung
tiberhaupt mdglich ist. In Abschnitt IX wird zu-
nédchst versucht, fiir die Beurteilung einige Krite-
rien zu geben.

2. Der AusschulBl hielt es um der FairneB willen
fiir richtig, nicht nur negative Momente bei Sekten-

11

angehdrigen herauszustellen, wollte aber auch deut-
lich auf die zu erwartenden Schwierigkeiten hin-
weisen.

3. Eine generelle Losung konnte nicht angeboten
werden, da die Beurteilung verschieden ausfallen
kann, je nach den beteiligten Personen und der in
Frage kommenden Sekte. Es gibt heute Sekten,
deren Taufe von der evangelischen Kirche aner-
kannt wird (z. B. Adventisten, Neuapostolische Kir-
che, Reformiert-apostolische Gemeinde), ja die
sogar dem Okumenischen Rat der Kirchen ange-
horen (Pfingstkirche von Chile), wiihrend andere
durch ihre Intoleranz und riicksichtslosen Bekeh-
rungsversuche sehr belastend auf bestehende
Ehen wirken. Man kann darum nur eine griind-
liche Information und entsprechende Beratung
durch den Pfarrer, der auch die Literatur zur Ver-
fiigung halten sollte, nahelegen.

4, Damit sich die Kirche nicht selbst schuldig
macht, wenn evangelische Christen uniiberlegt oder
gar unwissend eine solche Verbindung eingehen,
schreibt die Lebensordnung fiir den Fall einer
kirchlichen Trauung eine besondere Entscheidung
des Altestenkreises vor. Damit ist eine sorgfiltige
Priifung des vorliegenden Falles, aber auch der be-
treffenden Sekte, unumginglich. Als Information
iiber Sekten wird neben dem bewihrten Buch von
K. Hutten ,,Seher, Griibler, Enthusiasten® besonders
das 1967 von der VELKD herausgegebene ,Hand-
buch zu Freikirchen und Sekten“ I/II empfohlen.

5. Da bei den meisten Gemeindegliedern Unklar-
heit dariiber besteht, welche Gemeinschaften als
Sekten gelten, erfolgt eine kurze Erwihnung der
bei uns iiblichen Sekten in einer Fuflinote.

X. Die Ehe von Christen und Nichtchristen

1. Die Trauung von Christen und Nichtchristen
war nach bisher geltendem kirchlichen Recht unzu-
ldssig. In dem ErlaB des Evang. Oberkirchenrats
vom 22, 8. 1940 (VBI. S. 79) heiBt es: , Die kirchliche
Trauung wird abgelehnt, auch wenn nur ein Ehe-
gatte Nichtchrist ist, d. h. nicht getauft ist.“ Nach
Abschnitt 2 dieses Erlasses waren Ausnahmen bei
Ausgetretenen zwar moglich, aber die Debatte ist
seit Jahren nicht zur Ruhe gekommen, ob jener Er-
laB des Oberkirchenrats der heutigen Situation ge-
recht wird. Sein Datum ldBt erkennen, daB er im
Blick auf Ehen zwischen Christen und solchen Ehe-
gatten erlassen wurde, die unter dem EinfluB3 des
Nationalsozialismus aus der Kirche ausgetreten wa-
ren. Damals hat sich die Kirche mit Recht gegen
eine Trauung gewehrt, die nur ein christliches De-
korum wahren wollte.

2. Im Blick darauf, daB Ehen zwischen Christen
und Nichtchristen aus naheliegenden Griinden im-
mer hidufiger werden (LO X Abs. a), vor allem mit
Riicksicht darauf, daB Pfarrer und Gemeinde ein
Gemeindeglied, das vor diesem schweren Schritt
steht, nicht allein lassen diirfen, sondern gerade in
diesem Augenblick seelsorgerliche Verantwortung
wahrnehmen miissen, waren im Lebensordnungs-
ausschuB, aber auch in der Liturgischen Kommis-




12

sion, deutliche Tendenzen zur Freigabe einer Trau-
ung von Christen und Nichtchristen erkennbar.
Ebenso deutlich hatten zwei Drittel aller Bezirks-
synoden bei Beratung des ersten Entwurfs , Ehe
und Trauung” fiir Freigabe der Trauung in besonde-
ren Ausnahmefillen votiert.

3. Auch der gesamtkirchliche Aspekt war fiir den
LebensordnungsausschuBl relevant. Bei der heuti-
gen engen Verbundenheit der beiden Landesteile
Baden und Wiirttemberg und bei der starken Fluk-
tuation der Bevdlkerung im siiddeutschen Raum
kann eine Landeskirche keine Sonderregelung tref-
fen. Wiirttemberg, Hessen-Nassau, Bayern und die
Pfalz genehmigen Ausnahmen vom Regelfall der
Versagung, und zwar in seelsorgerlich begriindeten
Fillen. In Wiirttemberg z. B. werden Genehmigun-~
gen von den Dekanatsdmtern erteilt.

4. In allen einschligigen Debatten, sowohl auf
den Bezirkssynoden als auch im Lebensordnungs-
ausschull und in der Liturgischen Kommission, war
fiir diese Frage neben dem Pauluswort 1. Kor. 7, 14
insbesondere 1. Mose 2, 24 in der Fassung Matth.
19, 5.6 maBgebend.

5. Bei den Beratungen dieses Abschnitts stand
der Lebensordnungsausschull vor groBien Schwie-
rigkeiten. Die anstehenden und bekannt gewor-
denen Fille sind so bunt und verschieden wie das
Leben des Menschen selbst (LO X Abs. a u. b). Es
ist ein groBer Unterschied, ob z. B. die Trauung mit
einem Partner begehrt wird, dessen Familie seit
Generationen der christlichen Kirche nicht mehr an-

gehort, oder mit einem Partner, der Glied einer
nichtchristlichen Religion ist. Es wird jeder Fall fiir
sich genommen werden miissen.

6. Aus der Fiille der zur Debatte stehenden Pro-
bleme seien nur einige genannt: Ist eine Trauung in
unserem herkdmmlichen Sinne moglich oder mufl
eine Handlung eigener Art an ihre Stelle treten?
Ist eine Handauflegung bei der Segnung miglich
bei einem Menschen, der Christus nicht kennt und
keine Verbindung zur christlichen Gemeinde hat?
Ist Segnung nur zugesprochene Fiirbitte, die auch
ein Nichtchrist empfangen kann? Wenn schon Pre-
digt sein darf, warum dann nicht auch Segen, zu-
mal, wenn er als zugewendete Fiirbitte verstanden
wird? Fiirbitte schlieBt auch Nichtchristen ein. Daf3
die Traufragen mit ihrem darin geforderten Be-
kenntnis auszuklammern sind, schien gegeben, Ehr-
licherweise sind sie einem Nichtchristen nicht zuzu-
muten, und er darf nicht zur Unwahrhaftigkeit ver-
fiihrt werden.

7. Als Losung (LO X Abs. ¢) wird ein ,Gottes-
dienst anldBlich der EheschlieBung zwischen Chri-
sten und Nichtchristen“ vorgeschlagen. Dieser Got-
tesdienst ist ohne Traufragen und Handauflegung
gedacht und enthilt folgende Bestandteile: Verkiin-
digung, Mahnung, Fiirbitte, Segen. Es gibt grund-
sétzlich kein Argument, einen Nichtchristen (und
einen nicht praktizierenden Christen!) vom Segen
auszuschlieBen. Auch im Gottesdienst der Gemeinde
werden ohne Unterschied Getaufte und Ungetaufte
gesegnet, Die Liturgische Kommission wurde gebe-

ten, ein entsprechendes Formular zu schaffen. Ein-
zelne liturgische Texte, wie z. B. die Mahnung, sind
in der Trauagende Entwurf 1967 enthalten.

8. Fiir diesen Gottesdienst sind folgende Voraus-
setzungen notwendig (LO X Abs. c):

Der evangelische Partner mufi aus AnlaBl seiner
EheschlieBung als praktizierender Christ den
Zuspruch des Wortes Gottes und die Fiirbitte
der Gemeinde begehren. Der nichtchristliche
Partner mufBl damit einverstanden und dem
Worte Gottes mindestens aufgeschlossen sein.

Es muB gekldrt sein, daB eine Trauzeremonie
einer Religions- oder Weltanschauungsgemein-
schaft nicht stattfindet.

Ein frithzeitiges Traugesprdch ist unerldfBlich
etwa mit folgenden Punkten: Verpflichtung des
Nichtchristen, den evangelischen Ehepartner in
der Erfiillung seiner kirchlichen Pflichten nicht
zu behindern, und die Zustimmung zu Taufe
und evangelischer Erziehung der Kinder.

9. Sieht die Kirche einen Gottesdienst dieser Art
tiberhaupt nicht vor, so werden die Kinder wahr-
scheinlich nicht getauft werden. Diese Erwigung
macht die missionarische Bedeutung eines solchen
Gottesdienstes einsichtig.

XI. Aufschub der Trauung

1. Dieser Abschnitt behandelt ein Verhalten oder
eine Einstellung eines oder beider Ehegatten, wel-
che die kirchliche Trauung mit Riicksicht auf die
Glaubwiirdigkeit der kirchlichen Trauverkiindigung
schlechthin ausschlieBen. Die beispielhafte Aufzéh-
lung in LO XI Absatz a lehnt sich an § 15 Ziff. 2
Grundordnung iiber den Verlust der kirchlichen
Wahlfdhigkeit an. Der Aufschub der Trauung wird
auch bei kirchenfeindlichem Verhalten und bei gro-
ben VerstéBen gegen die kirchliche Ordnung (§ 15
Ziff. 1, 3, 4 Grundordnung) zu priifen sein. Bei der
in LO XI Absatz a weiter ausdriicklich erwéhnten
Einstellung und Lebensweise eines Partners, die
einer verantwortlichen Ehefiihrung offensichtlich
entgegensteht, ist u. a. auch an Félle zu denken, in
denen das christliche Eheverstindnis offenkundig
verneint wird, indem z.B. wechselnde geschlecht-
liche Beziehungen oder beliebige Auflosbarkeit der
Ehe propagiert werden. Dies alles in der Lebens-
ordnung zu erwéhnen, erscheint nicht ratsam.

2. In LO XI Absatz b kommt der Grundsatz zum
Ausdruck, daB kirchliche Ordnungen geistlich ge-
handhabt werden miissen. Darum muf} den Eheleu-
ten ausreichend Gelegenheit gegeben werden, ihre
Haltung unter dem Eindruck briiderlicher, seelsor-
gerlicher Ermahnung durch Pfarrer und Alteste zu
liberpriifen, bevor die Entscheidung iiber den Auf-
schub der Trauung getroffen wird.

3. Der Aufschub der Trauung soll, wie schon der
gewidhlte Begriff des Aufschubes besagt, keinen
endgiiltigen Charakter haben, sondern als eine
MaBnahme echter Kirchenzucht auf die volle Ein-
gliederung der betroffenen Gemeindeglieder in das
Leben der Gemeinde zielen.




Anlage 2

Evangelische Landeskirche in Baden

Begleitwort*) zum

Entwurf der Trau-Agende®)
(Ausgabe November 1967)

Der Landessynode vorgelegt von ihrer Liturgischen Kommission
im Herbst 1968

1. Fiir die Neubearbeitung der Trau-Agende hat
die Liturgische Kommission im Januar 1965 eine
Arbeitsgemeinschaft von 8 Mitgliedern
unter Vorsitz von Pfarrer Schuchmann — Karls-
ruhe ernannt. Diese hatte den Auftrag, da die Le-
bensordnung fiir Ehe und Trauung noch nicht vor-
lag, zundchst grundsiitzliche Fragen des Verhilt-
nisses der kirchlichen Trauung zur standesamtlichen
EheschlieBung zu erortern. Nach Klidrung des We-
sens der kirchlichen Trauung sollte sie ein Ordina-
rium erarbeiten, das dem Sinn der kirchlichen
Handlung gerecht wird, sowie Gebete sammeln,
sichten und bearbeiten. Nach 13 Sitzungen bis zum
Oktober 1966 legte die Arbeitsgemeinschaft der Li-
turgischen Kommission einen Entwurf der kirch-
lichen Trauung vor. Er wurde eingehend diskutiert
und nochmals iiberarbeitet. Die Liturgische Kom-
mission machte sich die Grundkonzeption der Ar-
beitsgemeinschaft zu eigen, aus der das neue Ordi-
narium erwachsen ist. In 2 Sitzungen zusammen mit
dem neugebildeten Lebensordnungsausschuf IT wur-
de festgestellt, daB die neue Ordnung auch den Vor-
stellungen des Lebensordnungsausschusses ent-
spricht. In der Diskussion wurden die einzelnen
Strukturelemente sowie wesentliche Formulierun-
gen durchgesprochen und eine gemeinsame Auffas-
sung erarbeitet. Der Entwurf der Trau-Agende
stimmt also mit der Konzeption des Lebensordnungs-
ausschusses liber Ehe und Trauung iiberein,

2. Der Entwurf der Trau-Agende geht von der
theologischen Voraussetzung aus, daB die kirchliche
Trauung es mit Eheleuten zu tun hat, deren Ehe
vor Gott schon geschlossen ist. Er will darum in
seiner Ordnung weder den Eindruck aufkommen
lassen, als ob die Eheleute erst in der Kirche zu-
sammengegeben werden, noch zum Ausdruck brin-
gen, daBl erst durch den kirchlichen Akt die Ehe
yvervollstindigt* werde. Aus diesem Grunde sind
in Handlung und Formulierung die Reste einer
.Kopulation“, wie sie in der alten Ordnung noch
vorhanden waren, ausgeschieden worden (vgl.
Handreichung 1964, Seite 301 ff). Die kirchliche

*) Den Plarrern usw. iibersandt mit Rundschreiben des Evang. Ober-
kirchenrats vom 18. 12. 1967 Az. 31/11—18149,

Trauung schlieft in sich mehrere Elemente unter-
schiedlichen Gewichts: Die Eheleute stellen sich
ausdriicklich und konfessorisch vor der versammel-
ten Gemeinde dem Anspruch und Zuspruch Gottes.
Sie erbitten den Segen Gottes, der ihnen in der Be-
nediktion gewihrt wird. Sie erbitien die Fiirbitte
der Gemeinde. Die Gemeinde vollzieht durch Ge-
wihrung der kirchlichen Trauung auch eine kirch-
lich offentliche (allerdings nicht ehebegriindende)
Anerkenntnis dieser Ehe; die bestehende Ehe wird
gewissermaBen als Ehe von Christen vor und von
der Gemeinde bestétigt.

3. Die Benediktion ist der eigentliche Mittelpunkt
der Trauung, nicht die feierlichen Fragen und die
durch Ringiibergabe (und Handschlag) unterstri-
chenen Antworten der Eheleute. Inhaltlich und for-
mal wurde daher die Trauordnung von der Bene-
diktion her entfaltet. Fiir Benediktion sind nach
evangelischer Auffassung seit Martin Luther kon-
stitutiv Schriftwort und Gebet. Die Struktur ‘der
Trauung ist an folgendem Aufri erkennbar:

(Abholen des Paares an der Kirchentiir)
Orgelvorspiel
Lied
Votum
Spruch
Gebet oder Psalm
Traupredigt
Lied
(1) Gottes Wort
fiir die Ehe
(Riistgebet der Eheleute)
Traufragen und Confessio Benediktion

(Ubergabe der Trauringe)

(2) Segnungsgebet
und Segnung




Ubergabe der Traubibel
Lied
Schlufigebet
Gebet des Herrn .
Segen

Orgelnachspiel

4. Die kirchliche Trauung ist ein Gottesdienst der
Gemeinde. Der gottesdienstliche Charakter wird in
den einzelnen liturgischen Stiicken deutlich, die Ge-
meinde wird durch Lieder und Gebete an der Hand-
lung aktiv beteiligt. Uber Form und Inhalt der Be-
nediktion ist sehr eingehend und griindlich gear-
beitet worden. Thre beiden Elemente, das manda-
tum Dei (Gottes Wort fiir die Ehe), und das verbum
speciale (Traupredigt, Segnungsgebet und Hand-
auflegung), mufiten in sinnvoller Weise einander
zugeordnet werden. Dabei wurde lange die Frage
erortert, ob nicht eine zweite Form der Trauord-
nung angeboten werden sollte, bei der , Gottes Wort
fiir die Ehe“ der Traupredigt vorangestellt ist, um
so einer falschen Sakralisierung und bloBen Rezi-
tation der Lesungen vorzubeugen und der Traupre-
digt Gelegenheit zu geben, die gelesenen Texte aus-
zulegen. Man entschloB sich aber, von dieser Alter-
nativlésung abzusehen zugunsten einer Traupre-
digt liber einen von den Eheleuten oder dem Pfarrer
.gewidhlten Trautext. Die Predigt soll auf ,Gottes
Wort fiir die Ehe" hinfithren, wie denn auch je drei
kurze Prédfamina zum besonderen Hinhéren auf die
Lesungen auffordern.

5. Die einzelnen Stiicke der Ordnung:

a) Der in unserer Landeskirche weithin geiibte
Brauch, das Ehepaar an der Kirchentiir abzuholen
und in die Kirche zu geleiten, wird von der Litur-
gischen Kommission begriiBt. Als fakultatives Stiick
der Trauordnung, durch das die personliche Ver-
bundenheit des Pfarrers mit dem Paar ihren Aus-
druck finden mag, ist es in Kursivschrift gesetzt.

b) Orgelspiel und Gemeindegesang sollen ihren
festen Platz im Traugottesdienst haben und nicht
durch private gesangliche und musikalische ,Dar-
bietungen® ersetzt werden.

¢) Die Eingangsspriiche (S. 4 und 5) sind als Vor-
schldge zur Auswahl gedacht.

d) Die angebotenen Eingangsgebete (S. 6 und 7)
sind bewulit kurz gefafit. Sie sind auf die bevorste-
hende Wortverkiindigung ausgerichtet und wollen
darum nicht Bitten vorwegnehmen, die in die Seg-
nung oder in das Fiirbittegebet hineingehoren. Sie
sind allgemein gefaBt und entheben den Pfarrer
nicht der Aufgabe, in besonders gelagerten Fillen
eigene Gebete zu formulieren. Eine Auswahl von
Psalmgebeten (S. 8—10), die an die Stelle der Ein-
gangsgebete treten konnen, ist angeschlossen.

e) Die Traupredigt (S. 10) ist freie evangelische
Wortverkiindigung. Wie andere Agenden bieten wir
im Anhang (S. 36—39) zwei Trauvermahnungen an.

Sie kénnen ausnahmsweise, wenn besondere Um-
stdnde es erfordern, an die Stelle der Traupredigt
treten. Zugleich sind sie meditative Hilfen fiir die
eigene Predigt.

f) Mit der Lesung von ,,Gottes Wort fiir die Ehe*
(S. 11), wozu das Paar vor den Altar tritt, beginnt
die eigentliche Trauung. In Ubereinstimmung mit
dem Lebensordnungsausschuff hat sich die Litur-
gische Kommission fiir eine méglichst knappe drei-
gliedrige Lesung entschieden und hierfiir 1. Mose 2,
18, Matthéus 19, 4—6 und Kolosser 3, 12—15a aus-
gewihlt. Die Auswahl erfolgte nach langen exege-
tischen Erwégungen, ob die Heilige Schrift iiber-
haupt ehebegriindende Texte hergibt. Ein Konsen-
sus wurde erreicht mit der Bezeichnung ,Gottes
Wort fiir die Ehe", statt ,von der Ehe“. Dem
Wunsch nach einem zusétzlichen VerheiBungswort
fiir die Ehe versagt sich die Heilige Schrift. Die
Liturgische Kommission und der Lebensordnungs-
ausschuB waren sich darin einig, Eph. 5 (,Die
Frauen seien untertan ihren Ménnern . ..“) nicht als
Lesung vorzuschlagen, da schwerwiegende exege-
tische Bedenken entgegenstehen. Ohne Auslegung
ist dieser Text heute nicht mehr verstdndlich. Die
Entscheidung fiel fiir Kol. 3, 12—15 a, weil hier eine
in sich geschlossene Lesung vorliegt und diese, ob-
wohl sie expressis verbis nicht von der Ehe spricht,
sachlich alles aussagt, was Gott zur Fiihrung der
Ehe zu sagen hat. .

g) Die Traufragen (S. 12—14) und in Verbindung
mit ihnen die Segnung (S. 15) bringen starke Ver-
dnderungen der bisherigen Ordnung. Die Traufra-
gen erfragen nicht die Bereitschaft zur Ehe, son-
dern das offentliche Bekenntnis der Eheleute zu
Gott als dem Stifter ihrer bereits geschlossenen
Ehe und den Willen, ihre Ehe im Vertrauen auf
Gottes VerheiBung zu fiihren. Insofern sind diese
Fragen konstitutiv fiir die kirchliche Trauung.
Diese Fragen konnen an die Eheleute gemeinsam
oder gesondert gestellt werden. In der ersten Form
(S. 12) wird sichtbar, daB beide Partner als eheliche
Einheit ernst genommen werden; zugleich wird die
aus der Kopulation stammende Einzelfrage vermie-
den. In der zweiten Form (S. 13) wird durch die
Wiederholung der Fragen deren Inhalt eindriick-
licher. Eine neue dritte Form (S. 14), an beide ge-
meinsam gerichtet, wird ebenfalls zur Erprobung
angeboten. In besonderen Fillen kann die Anrede
auch in der Form einer Mahnung (S. 14) erfolgen,
bei der auf das Ja der Eheleute verzichtet wird.

h) Neu ist der Vorschlag eines kurzen, fakultati-
ven Riistgebetes (S. 12 und 13) der Eheleute unmit-
telbar vor den Traufragen. Auch andere neue Agen-
den kennen solch ein Gebet. Es hat die gleiche In-
tention wie das Riistgebet vor den Konfirmations-
fragen.

i) Die Ubergabe der Trauringe (S. 12 und 13 un-
ten) ist eine beliebte Sitte. Sie stammt aus der alten
Kopulationshandlung und sollte daher nach der
neuen Grundkonzeption keinen Platz mehr in der
Trauordnung haben. Die Liturgische Kommission
hat sie trotzdem wegen ihrer weiten Verbreitung




fakultativ ,am Rande“ der Ordnung belassen, um
einem vielseitigen Wunsch zu entsprechen. Sie
bringt damit zum Ausdruck, daBl sie leibhafte Zei-
chen nicht grundsitzlich ausmerzt.

. k) Uber die Gestaltung der Segnung (S. 15) ist
besonders eingehend diskutiert worden. Das neue
theologisch-kirchliche Verstindnis der Trauung er-
fordert eine kritische Einstellung zur bisherigen
Segensformel (vgl. Handreichung 1964, S. 308—311).
Segenszuspruch ist Fiirbitte und nicht sakrale Wei-
hehandlung des (die Ehe stiftenden) Pfarrers. Das
findet seinen Ausdruck in der Aufforderung an die
Gemeinde zum Fiirbittegebet fiir das Ehepaar.
Sachlich hat dieses Fiirbittegebet keine andere Auf-
gabe als das Fiirbittegebet am SchluB des Gottes-
dienstes. Das Schluligebet kénnte somit eigentlich
wegfallen. Aber da vor der Einsegnung ein nur
kurzes Segnungsgebet angezeigt ist und das groBere
Fiirbittegebet auch Raum geben soll fiir personliche
Anliegen in besonderen Fillen, sieht die Ordnung
beide Gebete vor.

1) Die Ubergabe der Traubibel (S. 15) wird als
gute evangelische Sitte beibehalten. Sie geschieht
nach der Segnung, bevor das Paar an seinen Platz
zuriicktritt. Der innere Bezug dieser Handlung ist
durch das Segnungsgebet der Gemeinde (,erleuchte
diese Eheleute durch dein Wort“) gegeben. Die
Ubergabe eines anderen Buches (Andachtsbuch oder
Ehehilfe) an dieser Stelle ist nicht angebracht. Der
hierfiir geeignete Zeitpunkt ist das Traugesprich.

m) Die SchluBgebete (S. 16—19) stellen eine Aus-
wahl dar und sollen Hilfen sein. Sie entheben den
Pfarrer nicht der Aufgabe, von Fall zu Fall eigene
Gebete zu formulieren.

6. Dem Entwurf der Trau-Agende ist eine Ordnung
des Dankgottesdienstes (Ehejubilium) angeschlos-
sen (S. 23 £f.). Auch dieser Kasus ist als Gottesdienst
der Gemeinde gestaltet. Fiir die liturgischen Stiicke
und den Inhalt der Gebete gelten die gleichen Er-
wigungen wie bei der Trauordnung. Bei der Seg-
nung (S. 30) ist daran gedacht, daB die alten Ehe-

leute auch sitzen bleiben kénnen. Die beiden vorge-
schlagenen Segensformeln (S. 30) wollen erprobt
sein. Wird der Dankgottesdienst mit einer Abend-
mahlsfeier verbunden, so wird er im Anschlufl an
das Fiirbittegebet nach der Ordnung der Agende 1
Seite 418 weitergefiihrt.

7. Fiir die Druckgestaltung des Entwurfs der
Trau-Agende gilt das gleiche wie fiir den Entwurf
der Begridbnis-Agende vom Februar 1967. Um einer
Verwechslung mit anderen Separatagenden vorzu-
beugen, hat die Trau-Agende einen roten Einband
erhalten. Die Anordnung der liturgischen Stiicke ist
so getroffen, dafl der Liturg nicht mitten im Gebet
oder in einer in sich geschlossenen Handlung um-
blattern muB. Die freien Seiten 21 und 22 bzw. 34
und 35 sind fiir Nachtrdge und Eintragungen des
Liturgen gedacht. Auf der letzten Seite (40) sind die
hédufig gebrauchten liturgischen Texte nochmals ab-
gedruckt.

8. Der Entwurf sieht nur den Fall vor, daB} beide
Eheleute Glieder einer christlichen Kirche sind. Er
will der Arbeit des Lebensordnungsausschusses
itber Ehe und Trauung nicht vorgreifen und hat
darum? keine besonderen Ordnungen und Gebete
fiir eine Trauung Geschiedener oder eine Trauung
von Christen mit Nichtchristen angeboten. Das wird
gegebenenfalls geschehen miissen, wenn die Lan-
dessynode die Lebensordnung iiber Ehe und Trau-
ung beschlossen hat. Die Liturgische Kommission
ist aber bereit, Vorschlige entgegenzunehmen, um
sie zur gegebenen Zeit zu besprechen und zu ver-
arbeiten.*)

9. Die Liturgische Kommission bittet alle Amts-
briider, den Entwurf der Trau-Agende zu erpro-
ben und Erfahrungen, Kritik und vor allem Ver-
besserungsvorschlige dem Evang. Oberkirchenrat
zur Weiterleitung an die Liturgische Kommission
mitzuteilen.

.)l Ist inzwischen geschehen; wird der Landessynode als Anlage 3 vor-
gelegt.




Anlage 3
Evangelische Landeskirche in Baden

Entwurf
Gottesdienstordnung fiir eine Trauung in besonderen Fiillen
(Christ und Nichtchrist)

Der Landessynode vorgelegt von ihrer Liturgischen Kommission
im Herbst 1968

Eingang Orgelvorspiel

Gemeinde: Lied

Der Friede des Herrn sei mit euch. Amen.

Spruch Alle gute Gabe und alle vollkommene Gabe kommt von oben herab, von dem Vater desLichts.
Jak.1,17a
Gebet Allmichtiger Gott, Du willst, daf§ wir die Ehe nach Deiner Ordnung fithren. Wir kénnen

Deinen heiligen Willen aber nur erkennen, wenn Du uns fiihrst und leitest. Darum bitten wir
Dich; 6ffne unsre Ohren fiir Dein Wort und mach unsre Herzen bereit, es anzunehmen. Amen.

oder

Psalm Herr, deine Giite reicht, so weit der Himmel ist,
und deine Wahrheit, so weit die Wolken gehen.
Deine Gerechtigkeit steht wie die Berge Gottes
und dein Recht wie die grofie Tiefe.
Herr, du hilfst Menschen und Tieren.
Wie kastlich ist deine Giite, Gott,
daB Menschenkinder unter dem Schatten deiner Fliigel Zuflucht haben!
Sie werden satt von den reichen Giitern deines Hauses,
und du trankst sie mit Wonne wie mit einem Strom.
Denn bei dir ist die Quelle des Lebens,
und in deinem Lichte sehen wir das Licht. Ps. 36, 6—10

Chor: Gesang
Traupredigt
Gemeinde: Lied

Gottes Wort fiir die Ehe Horet Gottes Wort fiir die Ehe:

Gott hat von Anfang an Mann und Frau fiireinander geschaffen. Das bezeugt die Heilige Schrift mit den
Worten:

Gott der Herr sprach: Es ist nicht gut, dafi der Mensch allein sei; ich will ihm eine Gehilfin machen, die um
ihn sei. 1. Mose 2, 18

In der Ehe gehéren Mann und Frau ein Leben lang zusammen; denn Jesus sagt im Evangelium:

Gott, der im Anfang den Menschen geschaffen hat, schuf sie als Mann und Weib und sprach: Darum wird
ein Mensch Vater und Mutter verlassen und an seinem Weibe hangen und werden die zwei ein Fleisch sein.
So sind sie nun nicht mehr zwei, sondern ein Fleisch. Was nun Gott zusammengefiigt hat, das soll der Mensch
nicht scheiden. Matth. 19, 4—6

Fiir das Leben in der Ehe gilt, was allen Christen gesagt ist. Darum héret die Weisung des Apostels:
Ziehet an als die Auserwihlten Gottes, als die Heiligen und Geliebten, herzliches Erbarmen, Freundlichkeit,
Demut, Sanftmut, Geduld; und vertrage einer den andern und vergebet euch untereinander, wenn jemand
Klage hat wider den andern; gleichwie der Herr euch vergeben hat, so auch ihr. Uber alles aber ziehet an die
Liebe, die da ist das Band der Vollkommenheit; und der Friede Christi regiere in euren Herzen.

Kol. 3, 12—15a




Mahnung Aus diesen Worten der Heiligen Schrift habt ihr gehirt, wie Gott die Ehe schiitzen und segnen
will.

N. und NN., Gott hat euch einander anvertraut, damit ihr eure Ehe unter seinem Segen fiihrt.

Gottes Segen gilt allen Menschen, die danach verlangen. Er stirke euren Willen, einander zu achten und bei-
einander zu bleiben.

Fiirbitte (Liebe Gemeinde) laBt uns fiir diese Eheleute beten: Herr, unser Gott, lieber Vater im Himmel,
Du hast Deinen Segen verheifien allen, die Dich darum bitten. Gib diesen Eheleuten Deinen guten Geist, daf3
sie einander treu bleiben und Freud und Leid in der Ehe gemeinsam tragen. Hilf ihnen, daB sie einander
vergeben kénnen, und 6ffne ihr Herz fiir Deine Weisung und Deinen Zuspruch. Geleite sie mit deinem Schutz
auf allen ihren Wegen.

Erhére uns, um Jesu Christi willen, der unser Herr und Heiland ist.

oder

Allmichtiger Gott, Du Schipfer und Geber aller guten Gaben, Du hast die Ordnung der Ehe gegeben, daB wir
in diesem Leben Schutz, Hilfe und Gemeinschaft haben.

Wir bitten Dich fiir diese Eheleute:

halte sei beieinander und mache ihr Haus zu einer Stiétte des Friedens und der Liebe. Stehe Ihnen bei, wenn
schwere Tage kommen, und erfiille sie mit Geduld und Dankbarkeit. Erhére uns nach Deiner Verheifiung,
Du gnidiger Gott und Vater aller Menschen. Amen.

Ubergabe der Traubibel Empfanget als Gabe der Gemeinde die Heilige Schrift. Selig sind, die Gottes Wort
héren und bewahren.

Das Paar tritt zurtick.

Gemeinde: Lied

Gebet des Herrn  Vater unser im Himmel.

Geheiligt werde Dein Name. Dein Reich komme,

Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden.

Unser tédgliches Brot gib uns heute.

Und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.
Und fiihre uns nicht in Versuchung, sondern erlése uns von dem Bésen.

Denn Dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen.

Gehet hin im Frieden des Herrn:

Segen Der Herr segne euch und behiite euch. Der Herr lasse sein Angesicht leuchten iiber euch und
sei euch gnédig. Der Herr hebe sein Angesicht {iber euch und gebe euch Frieden. Amen.

oder

Es segne und behiite euch der allméchtige und barmherzige Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist. Amen.

Orgelnachspiel




Anlage 4

Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft
zwischen den Gliedkirchen der EKD

(Vorlage des Evangelischen Oberkirchenrats vom 22. Juli 1968)

An die
Mitglieder der Landessynode!

Sehr verehrte Damen und Herren!

Der Theologische Ausschuf und der Rechtsaus-
schuBB der Arnoldshainer Konferenz haben inzwi-
schen ihre Vorarbeiten fiir eine von der Konferenz
den Gliedkirchen der EKD zu empfehlende Gesamt-
vereinbarung iiber Kanzel- und Abendmahlsgemein-
schaft (einschl. Interzelebration) nach § 4 Abs. 1 der
Grundordnung der EKD abgeschlossen und dem
Plenum der Arnoldshainer Konferenz das Ergebnis
ihrer Beratungen in Entwiirfen vorgelegt. In der
Anlage erhalten Sie Abschriften dieser Entwiirfe.
Es ist nach der Erérterung in der letzten Plenar-
sitzung der Arnoldshainer Konferenz Ende Mirz
des Jahres anzunehmen, daB sich die Konferenz
diese Entwiirfe in ihrer néchsten Vollsitzung im
Oktober d. J. zu eigen macht und noch im Laufe
dieses Jahres den in der Arnoldshainer Konferenz
mitwirkenden Gliedkirchen den Abschluf der Ge-
samtvereinbarung iiber Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft empfiehlt.

Im Einvernehmen mit dem Landeskirchenrat bitten
wir Sie zu priifen, ob auf der bevorstehenden Herbst-
tagung der Landessynode die grundsétzliche Zustim-
mung erteilt und der Landeskirchenrat (oder Ober-
kirchenrat) von der Landessynode zum Abschluff der
von der Arnoldshainer Konferenz empfohlenen Ge-
samtvereinbarung iiber Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft erméchtigt werden kann.

Die Unionskirchen und insbesondere eine Kon-
sensunion werden fiir diesen Schritt nach ihrem
Selbstverstindnis keine grundsitzlichen Bedenken
zu {iberwinden haben. Ein Teil von ihnen hat be-
reits die Bereitschaft zur vollen Kanzel- und Abend-
mahlsgemeinschaft gegeniiber allen anderen Glied-
kirchen der EKD erklart,

Wenn innerhalb der Landeskirche das Neben-
einander lutherischer und reformierter Bekenntnisse
die Einheit in der Unterschiedenheit nicht ausschlieBt
und Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwischen
den Gemeinden der Landeskirche erméglicht, so liegt
es nahe, nach diesem fiir das eigene Kirchenver-
stiandnis giiltigen MaBstab auch die zwischenkirch-
lichen Beziehungen innerhalb der gliedkirchlichen
Gemeinschaft der EKD zu gestalten.

Fiir das Abendmahlsverstédndnis in der EKD sind
die Arnoldshainer Abendmahlsthesen der 1. Abend-

mahlskommission der EKD (1957) reprdsentativ.
In diesen s. Z. einmiitig angenommenen Sétzen wird
gesagt, ,was Theologen lutherischen, reformierten
und unierten Bekenntnisses innerhalb der EKD, be-
stimmt durch den Ertrag der neueren exegetischen
Arbeit am NT, heute auf die Frage nach Wesen,
Gabe und Empfang des hl. Abendmahls gemeinsam
antworten koénnen.” Die Landessynode hat in ihrer
EntschlieBung zu den Arnoldshainer Abendmahls-
thesen vom 4. Mai 1962 festgestellt, ,daB die Ar-
noldshainer Thesen mit der Intention der badischen
Abendmahlskonkordie {ibereinstimmen und in ihnen
wesentliche biblische Erkenntnisse neu entfaltet
werden”. Bei seinem unter dem Aspekt verantwort-
barer Kircheneinheit in der Union angestellten theo-
logischen Vergleich der in der Landeskirche gelten-
den lutherischen und reformierten Bekenntnisse
kommt das Gutachten der Theologischen Fakultat
in Heidelberg, betr. den Bekenntnisstand der Lan-
deskirche, vom 22. 6. 1953 in diesem Zusammenhang
zu dem Ergebnis, daB im Verstdndnis des Evange-
liums, némlich der Rechtfertigung des Siinders durch
Christus im Glauben, zwischen den drei zu Grunde
liegenden Bekenntnissen Ubereinstimmung besteht,
und daB von einigen der in der Unionssynode noch
nicht geklarten Differenzen gesagt werden kann, daB
sie teils nicht mehr aktuell, teils unerheblich sind
(Beantwortung der Frage IV b S. 19 linke Spalte des
gedruckten Entwurfs und Berichts des Kleinen Ver-
fassungsausschusses zur Prdambel der Grundord-
nung vom Oktober 1955).

Mit EntschlieBung vom 27. 4. 1966 hat die Landes-
synode dem von der 2. Abendmahlskommission der
EKD gemachten Vorschlag fiir eine Anderung des
Art, 4 Abs. 4 der Grundordnung der EKD im Sinne
einer gesamtkirchlich normierten, uneingeschrénk-
ten Abendmahlszulassung fiir alle Angehérigen eines
der in der EKD geltenden Bekenntnisses freudig zu-
gestimmt, Die Landessynode hat diese Erkldrung
mit der Bitte verbunden, ,die Bemiihungen um die
Einheit im Glauben, Lehren, Leben und Bekennen
der evangelischen Christenheit in Deutschland, d. h.
um die Herstellung voller Kirchengemeinschaft in
der EKD, fortzusetzen".

Eine durch Anderung der Grundordnung der EKD
mit gesamtkirchlicher Verbindlichkeit ausgestattete
offene Kommunion wird aller Voraussicht nach in
ndchster Zukunft nicht zustande kommen. Sie schei-
tert am Widerspruch der VELKD. Es bleibt deshalb
bis auf weiteres der in Art.4 Abs.1 Grundordnung




2

gewiesene Weg zwischenkirchlicher Vereinbarung
iiber Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, um der
weithin praktizierten Abendmahlsgemeinschaft in
den Gliedkirchen der EKD auch kirchenrechtlich an-
gemessenen und verbindlichen Ausdruck zu ver-
leihen.

Die in der Arnoldshainer Konferenz vorbereitete
Gesamtvereinbarung geht iiber den Vorschlag der
2. Abendmahlskommission, d. h. die offene Kommu-
nion hinaus. Die zu empfehlende Kanzel- und Abend-
mahlsgemeinschaft (einschl. Interzelebration) folgt
aus dem Verstdndnis der EKD, wie es die in der
Arnoldshainer Konferenz zusammenarbeitenden
Kirchenleitungsmitglieder insbesondere in These 1

des Konferenzstatuts zum Ausdruck gebracht haben:
.Sie sind der Uberzeugung, daB die Bekenntnisse der
Reformation unbeschadet ihrer Verbindlichkeit nach
dem Verstidndnis der einzelnen Gliedkirchen auf
Grund der theologischen und gesamtkirchlichen Ent-
widklung ihre kirchentrennende Bedeutung verloren
haben. Darum verstehen sie die EKD, die ihrer
rechtlichen Ordnung nach ein Bund bekenntnis-
bestimmter Kirchen ist, als Kirche im Sinne der Prai-
ambel und der in Artikel 1 Abs. 2 getroffenen Fest-
stellungen ihrer Grundordnung.”

Mit besten Empfehlungen
(gez.) Dr. Wendt




Beilage 1 zu Anlage 4

Ausarbeitung *) des theologischen Ausschusses der Arnoldshainer
Konferenz zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft
zwischen den Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland

vom 9.—10. Mai 1968

Verbunden in dem Wunsch, der Gemeinsamkeit
der in der EKD zusammengeschlossenen Gliedkir-
chen angemessenen Ausdruck zu verleihen und nach
Maéglichkeit zu voller Abendmahlsgemeinschaft unter
denselben zu gelangen,

zugleich aber auch darauf bedacht, die vorhan-
denen, von Bekenntnis und Lehre her bestimmten
Unterschiede nicht auBer acht zu lassen, dieselben
vielmehr zum Ausgangspunkt aller weiterfiihrenden
Uberlegungen und Entscheidungen zu machen,

beauftragte die Arnoldshainer Konferenz ihren
Theologischen AusschuB, einen Uberblick iiber den
Bekenntnisstand der Gliedkirchen der EKD zu er-
arbeiten, deren Grundordnungen miteinander zu
vergleichen und daraufhin zu priifen, inwieweit ihre
Besonderheit dennoch eine fundamentale Gemein-
samkeit voraussetzt. Dabei sollten insbesondere auch
die ,Schauenburger Gesprédche" Beachtung finden,
deren Ergebnis ebenso wie andere kirchlich-theo-
logische Verhandlungen der letzten Jahre erkennen
lassen, daB die Lehrbesinnung in den Kirchen der
Reformation auf groBere Gemeinsamkeit dringt
(vgl. die Stellungnahme des Theologischen Aus-
schusses zu den Schauenburger Gesprdchen vom
November 1967).

In Ausfiihrung dieses Auftrages hat der Theo-
logische AusschuB der Arnoldshainer Konferenz
unter gleichzeitiger Auswertung des Arbeitsergeb-
nisses ihres Rechtsausschusses die nachstehenden
Leitsdtze zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft
in der EKD mit den jeweils angefiigten Erlduterun-
gen erarbeitet. Die in den Leitsédtzen 1—6 vorgelegte
Orientierung iiber die derzeitige Lage wird in den
anschlieBenden Sitzen 7 und 8 in Richtung auf Fol-
gerungen weitergefilhrt, welche die gegenseitige
Zuerkennung der vollen Abendmahlsgemeinschaft
zum Inhalt haben. Der Theologische Ausschufi legt
seine Ausarbeitung der Arnoldshainer Konferenz
mit der Bitte vor, dieselbe zu priifen und gegebenen-
falls die daraus sich ergebenden kirchlichen Ent-
scheidungen zu treffen.

1. Auf Grund jeweils besonderer Geschichte hat
Lehrgrundlage und Lebenswirklichkeit der in der
EKD zusammengeschlossenen Gliedkirchen eine sehr

verschiedene Ausprédgung erfahren, die als solche
respektiert und nicht auBer acht gelassen werden
soll.

Selbst unter den Kirchen, welche die Geltung ein-
heitlicher Bekenntnisschriften als bestimmenden
Ausdruck ihres gemeinsamen Bestandes ansehen,
bestehen erhebliche Unterschiede. Waéhrend die
VELKD als ihre Grundlage angibt ,das Evangelium
von Jesus Christus, wie es in der Heiligen Schrift
Alten und Neuen Testaments gegeben und in den
Bekenntnisschriften der Evang.-lutherischen Kirche,
vornehmlich in der ungednderten CA von 1530 und
im Kleinen Katechismus Martin Luthers bezeugt
ist*, unterscheiden sich die einzelnen lutherischen
Kirchen ausdriicklich in der Einzelangabe der ihre
Bekenntnisgrundlage bildenden lutherischen Be-
kenntnisschriften. Die Ev.-Luth. Kirche in Bayern
»hdlt sich in Lehre und Leben an das evangelisch-
lutherische Bekenntnis”, ohne daB von einzelnen
Bekenntnisschriften ausdriicklich die Rede ist. Das
gleiche gilt fiir die Ev.-Luth. Kirchen Hannovers,
Braunschweigs, Medklenburgs und Thiiringens. In
den Grundartikeln der Ev.-Luth. Kirche im Ham-
burgischen Staate heiBt es, daB die Auslegung der
Heiligen Schrift und die Verwaltung der Sakramente
in Ubereinstimmung mit den altkirchlichen Bekennt-
nissen und den im Konkordienbuch niedergelegten
Bekenntnisschriften der Reformation Martin Luthers
geschieht, Schleswig-Holstein spricht von den Be-
kenntnisschriften der Ev.-Luth. Kirche und erwéhnt
dabei ,vornehmlich" die ungednderte CA von 1530
und den Kleinen Katechismus Martin Luthers. Die
Ev.-Luth, Landeskirche Eutin erwdhnt unter den Be-
kenntnissen der Reformation ,sonderlich die Augs-
burgische Konfession”, wéhrend die Ev.-Luth. Lan-
deskirche Sachsens unter den lutherischen Bekennt-
nisschriften des Konkordienbuches ausdriicklich auch
die Konkordienformel hervorhebt. Die Ev.-Luth.
Kirche in Liibeck erklédrt, daB die im Konkordienbuch
zusammengefafiten lutherischen Bekenntnisse bei
ihr in Geltung stehen und fiigt hinzu: ,Sie weiB sich
verpflichtet, ihr Bekenntnis jederzeit an der Heiligen
Schrift neu zu priifen und dabei auch die Stimmen
der Briider gleichen und anderen Bekenntnisses zu

*) Endgiiltige Fassung, die von der Arnoldshainer Konferenz im November 1968 an die Kirchenlei-
tungen versandt wurde; dem Rundschreiben an die Mitglieder der Landessynode vom 22. 7. 1968 lag

der dieser Fassung vorhergehende Entwurf bei.




2

hoéren. Sie bejaht damit den Weg, der mit der Ent-
scheidung der 1. Bekenntnissynode der DEK in Bar-
men beschritten worden ist.”

Sind die bisher genannten Kirchen in der VELKD
zusammengeschlossen, so verdienen die beiden
lutherischen Kirchen, die sich diesem Zusammen-
schluB nicht eingeordnet haben, besondere Erwih-
nung. In der Ev.-Luth. Kirche in Oldenburg werden
neben den altkirchlichen Bekenntnissen ausdriick-
lich alle Bekenntnisse der lutherischen Reformation
einschlieBlich der Konkordienformel (jedoch mit
Ausnahme von Melanchthons De Primatu Papae) als
geltend bezeichnet. Dabei wird dhnlich Liibeck der
wichtige Satz hinzugefiigt: ,Die Kirche weiB sich
verpflichtet, ihren Bekenntnisstand jederzeit an der
Heiligen Schrift neu zu priifen und dabei auf den
Rat und die Meinung der Briider gleichen und an-
deren Bekenntnisses zu horen. Sie wei, daB ihr
Bekenntnis nur dann in Geltung ist, wenn es je-
weils in seiner Bedeutung fiir die Gegenwart aus-
gelegt, weitergebildet und bezeugt wird.” Die Ev.-
Luth. Kirche in Wiirttemberg schlieBlich spricht in
ihren Grundartikeln nur von den Bekenntnissen der
Reformation: ,Die Ev.-Luth. Kirche in Wiirttemberg,
getreu dem Erbe der Viter, steht auf dem in der
Heiligen Schrift gegebenen, in den Bekenntnissen
der Reformation bezeugten Evangelium von Jesus
Christus, unserem Herrn. Dieses Evangelium ist fiir
die Arbeit und Gemeinschaft der Kirche unantast-
bare Grundlage.”

Noch groBer sind die Unterschiede der in den
Grundartikeln formulierten Lehrbindung bei den aus
der Unionsbewegung des vorigen Jahrhunderts her-
vorgegangenen Kirchen. Die Vereinigte Protestan-
tisch-Evang.-Christliche Kirche der Pfalz hilt ,die
allgemeinen Symbole und die bei den getrennten
protestantischen Konfessionen gebrauchlichen sym-
bolischen Biicher in gebiihrender Achtung und an-
erkennt keinen anderen Glaubensgrund noch Lehr-
norm als die Heilige Schrift”. Die Evangelische Lan-
deskirche Anhalts beschreibt sich ausdriicklich als
unierte Kirche, hervorgegangen aus lutherischen und
reformierten Gemeinden. Die Bremische Evange-
lische Kirche erkldrt in der Prdambel von 1948 ganz
allgemein, ihre unantastbare Grundlage sei das
Evangelium von Jesus Christus, wie es in der Hei-
ligen Schrift bezeugt und in den Bekenntnissen der
Reformation neu ans Licht getreten sei. Die iibrigen
Gliedkirchen hingegen stellen ihre Lehrgrundlage in
differenzierterer Weise dar. Die Evangelische Lan-
deskirche in Baden anerkennt die CA als das ge-
meinsame Grundbekenntnis der Reformation sowie
den Kleinen Katechismus Luthers und den Heidel-
berger Katechismus nebeneinander, abgesehen von
denjenigen Stiicken, die zur Sakramentsauffassung
der Unionsurkunde im Widerspruch stehen und fiir
die ein besonderer Lehrkonsensus formuliert wor-
den ist. Auf dieser Lehrgrundlage bildet sie ,eine
Vereinigte Evangelisch-Protestantische Kirche, wel-
che alle evangelischen Kirchengemeinden in dem
MabBe in sich zusammenschlieBt, daB in derselben
jetzt und in Zukunft keine Spaltung in unierte und
nichtunierte Kirche stattfinden kann und darf”. Die

Evangelische Kirche in Hessen und Nassau beruft
sich ebenfalls ausdriicklich auf die CA, ,unbeschadet
der in den einzelnen Gemeinden geltenden luthe-
rischen, reformierten und unierten Bekenntnisschrif-
ten”, wobei die Einheit ,in der Bindung an die den
Vitern der Reformation geschenkte und sie mit-
einander verbindende Erkenntnis“ von dem vier-
fachen Allein gesehen wird, wihrend die Evange-
lische Kirche von Kurhessen-Waldeck die Sonder-
stellung der CA in dem Satz zusammenfaBt: ,Sie
(die Evangelische Kirche von Kurhessen-Waldeck)
ist vor allem durch das Augsburgische Bekenntnis
und die von ihr aufgenommenen altkirchlichen Sym-
bole geprdgt und in der Vielfalt der iiberlieferten
Bekenntnisse der Reformation zu einer Kirche zu-
sammengewachsen.” Die dstlichen Gliedkirchen der
EKU, Berlin-Brandenburg, Sachsen und Schlesien,
hingegen bezeichnen sich ausdriicklich als Kirchen
der lutherischen Reformation mit betonter Nennung
der lutherischen Bekenntnisschriften (CA, AP, SM,
kl. K., gr.K.), wobei freilich hinzugefiigt wird, daB
ihr besonderer Charakter darin bestehe, daB sie mit
den reformierten Gemeinden ihres Bereichs, in denen
der Heidelberger Katechismus gilt, in kirchlicher
Gemeinschaft stehen. Dieser besondere Hinweis auf
die kirchliche Gemeinschaft mit den reformierten
Gemeinden fehlt in der Praambel der pommerschen
Kirchenordnung und kann dort fehlen, da es im
Bereich der pommerschen Kirche keine reformierte
Gemeinde mehr gibt. Die beiden westlichen Glied-
kirchen der EKU, die Evangelische Kirche im Rhein-
land und die Evangelische Kirche von Westfalen,
schlieflich lassen erkennen, daB sie Gemeinden
lutherischen, reformierten und unierten Bekenntnis-
standes umfassen, die, wie etwa die westfdlische
Kirchenordnung bezeugt, ,in einer Kirche verbunden
sind, die gerufen ist, Jesus Christus einmiitig zu
bezeugen und seiner Sendung in die Welt gehorsam
zu sein”. Die Lippische Kirche endlich spricht von
der ausdriicklichen Wahrung des Bekenntnisstandes
der in ihr verbundenen evangelischen Kirchenge-
meinden. Schon diese knappe Ubersicht macht deut-
lich, wie groB die Variationsbreite der in den ein-
zelnen Kirchen erfolgten Verhéltnisbestimmung zu
den reformatorischen Bekenntnisschriften ist.

2. Wahrend die Gliedkirchen der EKD ihre Griin-
dung auf die Bekenntnisse der Reformation in ver-
schiedener Weise beschreiben und dementsprechend
deren fortdauernder Giiltigkeit auf verschiedene
Weise Ausdruck verleihen, stellen sie zugleich an
den Anfang ihrer Grundartikel zentrale Aussagen
tiber Christus, Bekenntnis, Rechtfertigungsbotschaft
und alleinige Bindung an die Heilige Schrift im
reformatorischen Grundverstindnis. So bezeugen sie
die Kirchengemeinschaft der in ihnen vereinigten
Gemeinden und machen damit zugleich iiber die
landeskirchlichen Grenzen hinaus die Verbunden-
heit mit den iibrigen Gliedkirchen in der EKD deut-
lich,

Die VELKD bezeichnet als ihre Grundlage das
Evangelium von Jesus Christus, wie es in der Hei-
ligen Schrift Alten und Neuen Testaments gegeben
und in den Bekenntnisschriften der Ev.-Lutherischen




Kirche bezeugt ist. Ebenso die Ev.-Luth. Landes-
kirche Sachsens. Die Ev.-Luth. Kirche in Bayern be-
ginnt mit der Feststellung: ,Die Ev.-Luth, Kirche
in Bayern r. d. Rhs. steht auf dem alleinigen Grunde
der Heiligen Schrift” (vgl. Schleswig-Holstein, Thii-
ringen, Braunschweig, Eutin, auch Oldenburg und
Wiirttemberg). Die Ev.-Luth. Landeskirche Hanno-
vers beginnt mit der ausdriicklichen Bezugnahme auf
den Verkiindigungsauftrag der Kirche: ,Der Auftrag
Jesu Christi zur Verkiindigung des Evangeliums ist
fiir die Ev.-Luth, Landeskirche Hannovers verpflich-
tend. Grundlage der Verkiindigung in der Landes-
kirche ist das in Jesus Christus offenbar gewordene
Wort Gottes..." Die Ev.-Luth. Landeskirche Schles-
wig-Holsteins beginnt in ihrem ersten Grundartikel
mit dem Zitat von CA 7 und der Feststellung, daf
sie ihr Leben in dieser einen heiligen christlichen
Kirche habe. Die Ev.-Luth. Landeskirche in Mecklen-
burg bekennt sich ,zu Jesus Christus, dem gekreu-
zigten und auferstandenen Sohn Gottes als ihrem
Herrn und Heiland. Getreu dem Erbe der Viter
steht sie auf dem in der Heiligen Schrift gegebenen,
in den lutherischen Bekenntnisschriften bezeugten
Evangelium als der unantastbaren Grundlage fiir
ihre Arbeit und ihre Gemeinschaft”. Die Ev.-Luth.
Kirche im Hamburgischen Staate erkldrt in ihrem
ersten Artikel: ,...lebt aus dem Bekenntnis zu
Jesus Christus dem Herrn. Ihr ist aufgetragen, das
Evangelium von Jesus Christus... zu verkiindigen,
wie es in der Heiligen Schrift Alten und Neuen
Testaments bezeugt ist.” Wéhrend schon in den
lutherisch bestimmten Landeskirchen der Bezug-
nahme auf die je giiltigen Bekenntnisse vielfach
bestimmte inhaltliche Aussagen vorangestellt sind,
gilt das in besonderem Mab@e fiir die Unionskirchen,
die sich als solche genétigt sehen, ihre kirchliche
Gemeinschaft schon in den Grundartikeln inhaltlich
zu fixieren. Auffdllig ist dabei insbesondere, daB
solche Zusammenfassung bei mehr oder minder gro-
Ber Ausfiihrlichkeit im wesentlichen auf den gleichen
Grundton abgestimmt ist. Eine gewisse Ausnahme
macht dabei nur die Verfassung der Vereinigten
Protestantisch-Evangelisch-Christlichen Kirche der
Pfalz von 1920. Sie bestdtigt die Vereinigungs-
urkunde von 1818 mit ihren sehr ins einzelne gehen-
den Aussagen iiber das heilige Abendmahl, die
Beichte und die Prédestination. Andererseits enthalt
auch die pfélzische Verfassung in § 1 die Aussage,
daB die pfédlzische Landeskirche ,mit der evange-
lischen Gesamtkirche Jesus Christus als den Herrn
und das alleinige Haupt seiner Gemeinde bekennt”.
Die Reihenfolge, in welcher in den Grundordnungen
die Hauptpunkte des Lehrens und Bekennens zu-
samenengestellt werden, ist verschieden. Wihrend
die ostlichen Gliedkirchen der EKU (ohne Pommern)
und die Evangelische Kirche in Hessen und Nassau
mit dem Bezug auf das Stehen in der Einheit der
einen heiligen allgemeinen christlichen Kirche be-
ginnen, die iiberall da ist, wo das Wort Gottes lau-
ter verkiindet und die Sakramente recht verwaltet
werden, fingt die Grundordnung der pommerschen
Kirchenordnung mit dem Bekenntnis zu Jesus Chri-
stus, dem Sohn des lebendigen Gottes, dem fiir uns

3

gekreuzigten und auferstandenen Herrn an, wie das
auch die westlichen Gliedkirchen der EKU, Kur-
hessen-Waldeck, Bremen und Lippe tun. In vielen
Fédllen wird das Besondere der reformatorischen
Botschaft in dem vierfachen ,solus” der Rechtferti-
gungsbotschaft zusammengefaBt (so z. B. Berlin-
Brandenburg, Sachsen, Schlesien, Hessen und Nas-
sau, Rheinland und Westfalen). Die Erwdhnung der
Heiligen Schrift als der alleinigen und maBgebenden
Glaubensnorm geschieht wiederholt und unter der
besonderen Hervorhebung, daf an ihr alle Bekennt-
nisse zu messen und alle Lehre stets neu zu iiber-
priifen ist (so Anhalt und Hessen-Nassau). Den Be-
kenntnisschriften wird andererseits in verschiedenen
Kirche (so Pommern und Rheinland) ausdriicklich
.fortdauernde Geltung” zugesprochen, wobei Pom-
mern hinzufiigt, daB sie, die pommersche evange-
lische Kirche ,sich zu immer neuer Vergegenwarti-
gung und Anwendung dieser Bekenntnisse ver-
pflichtet” weiB.

Vielfach erfolgt in den Grundartikeln der Glied-
kirchen eine ausdriickliche Bezugnahme auf die Zu-
gehorigkeit zur EKD und zur Okumene sowie auf
die Verpflichtung zu gemeinsamem Dienst in Mis-
sion und Diakonie. Die Theologische Erklirung von
Barmen wird, soweit es sich um nach 1945 neu be-
schlossene Kirchenordnungen handelt, ausdriicklich
genannt, wenn auch unter Absetzung von den alt-
kirchlichen Bekenntnissen und den reformatorischen
Bekenntnisschriften. — Mag aufs Ganze gesehen
Akzentuierung und Auswahl des inhaltlich Bezeug-
ten nicht unerheblich verschieden sein, so gilt doch
festzuhalten, daf die Landeskirchen inhaltliche Be-
kenntnisaussagen an den Anfang ihrer Grundord-
nung stellen, daB diese Aussagen auf den gleichen
Grundton des reformatorischen Glaubenszeugnisses
von der normativen Bedeutung der Heiligen Schrift
abgestimmt sind und die gemeinsame Verwurzelung
im Erbe der Reformation erkennen lassen.

3. Indem auch die EKD in ihrer Grundordnung von
zentralen, allen Gliedkirchen gemeinsamen Lehr-
aussagen ausgeht, sich aber selbst einerseits als
Bund bekenntnisbestimmter Kirchen und zugleich
andererseits als bekennende Kirche bezeichnet,
kommt in deren Anlage eine iiber den augenblick-
lichen Status hinausweisende Spannung zum Aus-
druck, welche die in ihr zusammengeschlossenen
Gliedkirchen verpflichtet, auf das Wachsen in der
Einheit auf der Grundlage von Wahrheit und Liebe
bedacht zu sein. Je iiberzeugender die Gliedkirchen
verdeutlichen, daB die Bindung an die verschiedenen
Bekenntnisse der Reformation die kirchliche Einheit
nicht ausschlieft und umgekehrt die Betonung der
kirchlichen Einheit die Giiltigkeit der verschiedenen
Bekenntnisse der Reformation nicht aufhebt, um so
wirksamer und hilfreicher kann sich ihr Beitrag fiir
den Weg der EKD auswirken,

Auch die Grundordnung der EKD beginnt mit dem
Bekenntnis zu dem ,Evangelium von Jesus Christus,
wie es uns in der Heiligen Schrift Alten und Neuen
Testaments gegeben ist. Indem sie diese Grundlage
anerkennt, bekennt sich die Evangelische Kirche in
Deutschland zu dem einen Herrn der einen heiligen




4

allgemeinen apostolischen Kirche. Gemeinsam mit
der alten Kirche steht die Evangelische Kirche in
Deutschland auf dem Boden der altkirchlichen Be-
kenntnisse”. Auch hier wird also der nun folgenden
Bezugnahme auf die in den lutherischen, reformier-
ten und unierten Gliedkirchen geltende Bekenntnis-
grundlage das alle Kirchen verbindende grund-
legende gemeinsame Bekenntnis zum Evangelium
von Jesus Christus vorangestellt. Zwar folgt dann
alsbald im 1. Artikel der Grundbestimmungen die
Feststellung, daB die EKD ein Bund bekenntnis-
bestimmter Kirchen sei. Doch wird auch in den néch-
sten Artikeln immer wieder auf ,die bestehende
Gemeinschaft der deutschen evangelischen Chri-
stenheit”, auf die alle Gliedkirchen und die EKD als
ganze verpflichtende Griindung auf den Erkennt-
nissen des Kirchenkampfes, auf die umfassende Ver-
antwortung fiir Einrichtung und Arbeiten von ge-
samtkirchlicher Bedeutung, auf die Zusammenfas-
sung der den Kirchen aufgetragenen Arbeit an den
verschiedenen Gruppen in der Gemeinde, auf die
alle Gliedkirchen und die EKD miteinander ver-
bindende Berufung zu Innerer und AuBerer Mission,
auf die gesamtkirchliche Verantwortung fiir die
deutschen Auslandsgemeinden und die 6kumenische
Bewegung, auf den Vertretungsauftrag in gesamt-
kirchlichen Anliegen gegeniiber den Inhabern &ffent-
licher Gewalt usw. hingewiesen. Das entspricht dem,
was bereits in Treysa II 1947 erkldrt wurde: ,Wir
vertrauen darauf, daB sich in diesem Bund im ge-
meinsamen Hoéren auf das Wort Gottes Kirche im
Sinne des Neuen Testamentes verwirklicht”. In Er-
fiillung ihrer kirchlichen Aufgaben kann die EKD
Ansprachen und Kundgebungen erlassen usw., alles
Hinweise darauf, daB in der Grundordnung der EKD
die foderative Grundkonzeption daraufhin ange-
legt ist, daB eben dieser Bund bekenntnisbestimm-
ter Kirchen durch eine gesamtkirchliche Gemeinsam-
keit zusammengehalten ist, welche in der Prdambel
entsprechenden Ausdruck findet. Diese koénnte um
so iiberzeugender in Richtung auf das Kirchesein
der EKD interpretiert werden, wenn sich die von
den unierten Kirchen vertretene und in deren Ge-
schichte bewéhrte Erkenntnis, daB die Bekenntnisse
der Reformation ihren kirchentrennenden Charakter
verloren haben, iiberzeugend durchsetzte. Letzten
Endes weist der Bestand der EKD und das iiber den
gegenwadrtigen Spannungszustand hinausweisende,
einstweilen noch ungekldrte Verhéltnis von Kirche
und Kirchenbund unabweisbar auf die Notwendig-
keit weiterfiihrender theologischer und kirchen-
rechtlicher Besinnung, ja auf die Tatsache hin, daf
die geistliche Wirklichkeit des Miteinander in einer
Kirche der theologischen und kirchenrechtlichen
Fixierung bereits vorausgeeilt ist.

4. In den Unionskirchen kann die Gemeinsamkeit
in den zentralen Aussagen des Glaubens und Be-
kennens um so eher ausgedriickt werden, als hier
die Unterschiede der reformatorischen Bekenntnisse
als nicht mehr kirchentrennend angesehen werden.
Als um so verpflichtender wird unter ihnen das
weiterfithrende kirchlich-theologische Lehrgespréach
herausgestellt.

Bei einigen Unionskirchen (Bremen, Pfalz, in ge-
wisser Weise auch Baden) bilden die zu Anfang der
Grundartikel herausgestellten zentralen Lehraus-
sagen die ausdriickliche Grundlage eines Lehrkon-
sensus., Insofern kann man von ihnen als konsens-
unierte Kirchen sprechen. Bei den {ibrigen Unions-
kirchen wird ausdriicklich auf die fortdauernde Giil-
tigkeit der reformatorischen Bekenntnisse in den
Gemeinden Bezug genommen, dabei aber betont,
daB die Verschiedenheit der reformatorischen Be-
kenntnisse die kirchliche Gemeinschaft nicht auf-
hebt. Union wird in diesen Kirchen als Ausdruck
einer kirchlichen Wirklichkeit verstanden, in welcher
die Gemeinsamkeit im Bekennen der Grundwahr-
heiten des Evangeliums keinen Widerspruch zur
jeweiligen Besonderheit der verschiedenen refor-
matorischen Bekenntnisse bedeutet. Wihrend es
also einerseits Kirchen gibt, die ihren Konsensus,
sei es unter Bezugnahme auf die CA, sei es in all-
gemeinen Formulierungen, ausdriicklich festlegen
oder in denen Gemeinden vorausgesetzt werden, die
ausdriicklich unierten Bekenntnistandes sind, gibt es
andererseits Kirchen, welche die Fortdauer der re-
formatorischen Bekenntnisse in ihren Gemeinden
ausdriicklich betonen und dennoch darin keinen
Widerspruch zur gesamtkirchlichen Einheit sehen.

Diese Verschiedenheit der Lehrgrundlage in den
einzelnen unierten Landeskirchen wird aber dadurch
zusammengehalten, daB die Fortdauer der Bekennt-
nisse nicht als Grund fiir Kirchentrennung, sondern
ausdriicklich als mit der Einheit als Kirche verein-
bar verstanden wird. Solche bei der Fixierung der
Grundordnungen verantwortlich getroffene und in
den vorangestellten zentralen Lehrpunkten deutlich
gemachte Feststellung der Gemeinsamkeit bedarf
im theologischen Gespriach immer neu der weiter-
fiihrenden Kldrung. Darum wird in manchen Grund-
ordnungen (so Hessen-Nassau und die o6stlichen
Gliedkirchen der EKU) ausdriicklich auf die immer
erneute Priiffung der Bekenntnisse an der Heiligen
Schrift und auf diese Notwendigkeit des zwischen-
konfessionellen Dialogs, auf das Hoéren der Briider
und des Glaubenszeugnisses der anderen reforma-
torischen Bekenntnisse Bezug genommen. Es ver-
dient besonderer Erwdhnung, daB solche Sédtze auch
in den Grundordnungen einzelner lutherischer Kir-
chen zu lesen sind (vgl. Liibeck): Die Ev.-Luth. Kirche
in Liibeck ,weiB sich verpflichtet, ihr Bekenntnis
jederzeit an der Heiligen Schrift neu zu priifen und
dabei auch die Stimmen der Briider gleichen und
anderen Bekenntnisses zu héren”. Ebenso Olden-
burg: ,...weiB sich verpflichtet, ihren Bekenntnis-
stand jederzeit an der Heiligen Schrift neu zu prii-
fen und dabei auf den Rat und die Meinung der
Briider gleichen und anderen Bekenntnisses zu ho-
ren. Sie weiB, daB ihr Bekenntnis nur dann in Gel-
tung ist, wenn es jeweils in seiner Bedeutung fiir
die Gegenwart ausgelegt, weitergebildet und be-
zeugt wird.”

5. Da die Bekenntnisaussagen in der ,Ordnung
der EKU" von den in ihr zusammengeschlossenen,
im einzelnen durchaus verschiedenen Landeskirchen
anerkannt sind und grundsédtzlich Raum fiir das




kirchliche Miteinander von Gemeinden verschie-
denen Bekenntnisstandes geben, ist die Frage be-
rechtigt, inwieweit diese Aussagen nicht im Blick

auf die EKD als Modell fiir kirchliche Gemeinschaft

trotz Bekenntnisverschiedenheit anerkannt werden
konnen. Denn diesen Aussagen haben auch solche
Gliedkirchen der EKU zugestimmt, die sich ausdriick-
lich als Kirchen der lutherischen Reformation be-
zeichnen.

Der Weg der EKU kann als ein Beispiel dafiir
gelten, wie weit bei Respektierung eines je beson-
deren Bekenntnisstandes der einzelnen Gliedkirchen
und ihrer Kirchengemeinden dennoch die Kirchen-
gemeinschaft im ganzen bejaht praktiziert werden
kann. Ein dhnliches Exempel stellen etwa die Struk-
turen der Ev. Kirchen von Hessen und Nassau und
von Kurhessen-Waldeck dar. Doch kann in diesem
Zusammenhang auch auf den ZusammenschluB der
luth. Landeskirchen in der VELKD verwiesen wer-
den, obschon hier trotz einer gewissen Verschieden-
heit in der Bezugnahme auf die lutherischen Be-
kenntnisschriften im Grunde eine konfessionelle
Gemeinsamkeit vorliegt. Die iiber den gegenwarti-
gen Stand der EKD hinausfiihrende Frage ist die, ob
nicht die Grundordnung der EKU als Beispiel dafiir
bejaht werden kann, daB die Anerkennung je be-
sonderer landeskirchlicher und gemeindlicher Be-
kenntnisbindung die Kirchengemeinschaft der be-
teiligten Landeskirchen nicht ausschlieBt. Die Uber-
sicht iiber die innerhalb der Unionskirchen geltenden
Grundordnungen ergibt, daB unter ihnen Verstdnd-
nis und Ausprédgung der Union sehr verschieden ist.
Hier Konsensusunion, dort Kirchen lutherischer Re-
formation, hier Griindung auf die CA als gemein-
sames Grundbekenntnis, dort bekenntnisgegliederte
Union. Die Verschiedenheit erklédrt sich aus der je
besonderen Geschichte und stellt dementsprechend
ein Spezifikum der jeweiligen Landeskirche dar, das
um der geschichtlichen Kontinuitdt willen seinen
bleibenden Wert und seine Bedeutung behélt und
so lange eine die kirchliche Gemeinschaft im ganzen
befruchtende Mannigfaltigkeit darstellt, als die Vor-
aussetzung anerkannt wird, daB die reformatorischen
Bekenntnisse als einander nicht gegenseitig aus-
schlieBend, sondern als auf eine gemeinsame Mitte
hinweisend verstanden werden. Diesem Anliegen
tragen die Grundartikel der EKU, denen sich die ihr
angehorenden Gliedkirchen bei aller Besonderheit
und Unterschiedenheit untereinander gemeinsam
angeschlossen haben, in angemessener Weise Rech-
nung. Auch sie beginnen mit den Grundaussagen der
evangelischen Lehre, welche allen reformatorischen
Bekenntnissen gemeinsam sind, und erkldren im
AnschluB daran, daB die EKU ,ihre lutherischen,
reformierten und unierten Gemeinden fiir die Aus-
legung der Heiligen Schrift an die reformatori-
schen Bekenntnisse gewiesen weiB, die gemdB8 den
Grundordnungen ihrer Gliedkirchen in den Gemein-
den gelten”. Indem sie auf solche Weise fiir sich
selbst den Tatbestand einer bekenntnisgegliederten
Unionskirche darstellt und die Grundordnungen
ihrer Gliedkirchen unter dieser Voraussetzung aus-
driicklich freigibt, folgert sie daraus in den ersten

5

Artikeln ihrer Ordnung die Gemeinschaft im Dienst
am Evangelium, die Gemeinschaft kirchlichen Lebens
der in ihr verbundenen lutherischen, reformierten
und unierten Gemeinden, die Gemeinschaft der Ver-
kiindigung des Wortes Gottes und die uneinge-
schrinkte Abendmahlszulassung der Angehérigen
aller in der EKD geltenden Bekenntnisse. Dazu ruft
sie ihre Glieder, ,auf das Glaubenszeugnis der
Briider zu horen, in gemeinsamer Beugung unter
Wahrheit und Verheifung des Wortes Gottes die
Last bestehender Lehrunterschiede zu tragen und
im gemeinsamen Bekennen des Evangeliums zu be-
harren und zu wachsen”. Es ist zu fragen, ob diesen
alle Gliedkirchen der EKU miteinander verbinden-
den Grundartikeln, nicht auch in bezug auf die Ein-
heit der EKD eine wesentliche Bedeutung zukommen
konnte, sofern sie zeichenhaft das Vorhandensein
kirchlicher Gemeinschaft trotz Bekenntnisverschie-
denheit bezeugen.

6. Die von verschiedenen Seiten her erfolgende
Aufarbeitung der seit der Reformationszeit be-
stehenden Lehrdifferenzen zwischen Lutheranern
und Reformierten ist fiir die in der EKD zusammen-
geschlossenen Kirchen um so wichtiger, als sie im
Bereich von Lehre und Verkiindigung mit Heraus-
forderungen konfrontiert sind, welche quer zu den
bisherigen Frontstellungen verlaufen und gemein-
sames Bekenntnis und Zeugnis erfordern.

Mit Aufmerksamkeit und Dankbarkeit haben wir
zur Kenntnis genommen, daB von verschiedenen
Seiten aus der Anfang damit gemacht wird, die Be-
kenntnisverschiedenheiten der Reformation in
griindlicher theologischer Arbeit aufzuarbeiten. Das
geschieht sowohl in den Arnoldshainer Abendmahls-
thesen, in der theologischen Begriindung des Selbst-
verstdndnisses der Evangelischen Landeskirche in
Baden als einer Unionskirche, in der westfélischen
Ausarbeitung ,Bekenntnis und Einheit.der Kirche",
in entsprechenden Arbeiten in Holland, Schottland,
Frankreich und Nordamerika (vgl. ,Auf dem Wege",
Lutherisch-Reformierte Kirchengemeinschaft EVZ)
wie insbesondere in den unter der Verantwortung
von Faith and Order gefiihrten Schauenburger Ge-
sprachen. Eine Fortsetzung solcher Arbeiten auf
allen Ebenen und in allen Bereichen ist dringend
erwiinscht, zumal sich neuerdings Fronten und Ge-
gensédtze theologischer Art auftun, die alle Kirchen
ungeachtet ihrer konfessionellen Pragung betreffen
und an die den Kirchen der Reformation gemein-
samen Fundamente rithren. Um so mehr ist es er-
forderlich, daB alte Unterschiede bereinigt und iiber-
holte Grenzziehungen berichtigt werden. Echte Be-
kenntnisbindung im Héren auf die Heilige Schrift
kann sich immer nur so vollziehen, daB sie sich
unter den Herausforderungen der Zeit neu aktuali-
siert und dadurch neue Gemeinsamkeiten und neue
Scheidungen herbeifiihrt. Doch sollte sich die Be-
mithung um die Erarbeitung der Gemeinsamkeit im
Hoéren auf die Bekenntnisse der Viter nicht in theo-
logischen Erkldrungen erschopfen. Vielmehr sollte
zugleich in bezug auf die der Kirche heute aufge-
tragenen praktischen Dienste alles gemeinsam in
Angriff genommen werden, was unter den gegen- -




6

wirtigen Umstdnden schon gemeinsam geschehen
kann.
7. Abendmahlsgemeinschaft, beginnend mit der

gegenseitigen Kommunikantenzulassung und voll-

endet in Interkommunion und Interzelebration, ist
Zeugnis und Zeichen dafiir, daB Gemeinden und
Kirchen in der Gemeinschaft an Wort und Sakra-
ment ungeachtet konfessioneller Besonderheiten
miteinander in einer Kirche verbunden sind. Es gilt
Wege zu suchen, um dieser Gemeinsamkeit in allen
Bereichen des kirchlichen Lebens unbeschadet vor-
handener Unterschiede in Lehre und Ordnung ent-
sprechenden Ausdruck zu verleihen,

Die Wiederherstellung der Gemeinschaft am Tisch
des Herrn erscheint im zwischenkirchlichen Gesprach
und der 6kumenischen Wirklichkeit oft als der letzte
und entscheidende Ausdruck erneuerter voller Kir-
chengemeinschaft. Dennoch darf das Exemplarische
dieser Ereignisse nicht dariiber hinwegtéduschen,
daB, wie insbesondere die Konferenz von Lund
(1952) erwiesen hat, die ,Abendmahlsgemeinschaft”
ein in sich vieldeutiges und abgestuftes Geschehen
darstellt und auch die Frage, inwieweit Abendmahls-
gemeinschaft Kirchengemeinschaft in sich schlieBt,
verschieden beantwortet werden kann. Auch darf
nicht der Eindruck erwedckt werden, als vollziehe sich
die Erneuerung der kirchlichen Einheit nur in der
Abendmahlsfeier und der dieser zugrunde liegen-
den Abendmahlslehre. Eine beschrdnkte Abend-
mahlszulassung wird schon in der bisherigen Grund-
ordnung der EKD von 1948 festgestellt. Wenn dies
in den einzelnen Landeskirchen jetzt in Richtung
auf allgemeine gegenseitige Kommunikantenzu-
lassung ausgedehnt wird, so wird damit einer Be-
wegung Rechnung getragen, die in der Grundord-
nung der EKD von vornherein angelegt war und
durch die Arnorldshainer Abendmahlsthesen sowie
die allgemeine Entwicklung der Lage und die ver-
dnderte theologische Gesamtsituation neue Antriebe
erhalten hat. Unter den Unionskirchen bedarf es
einer solchen gegenseitigen Bestidtigung der unein-
geschrankten Kommunikantenzulassung nicht. Die-
selbe ist in ihren Grundordnungen auch da gegeben,
wo nicht ausdriicklich davon die Rede ist. Es scheint
uns aber jetzt die Stunde gekommen zu sein, daB
die Kirchen iiber die blofe Zulassung hinaus die
gegenseitige Einladung zu ihren Abendmahlsfeiern
und zugleich die ausdriickliche Freigabe ihrer Ge-
meindeglieder zur Teilnahme an den Abendmahls-
feiern der anderen Gliedkirchen, d. h. die volle
Interkommunion, aussprechen. Es ist nicht einzu-
sehen, daB auf dem Gebiet des Mitgliedschaftsrechts
beim Wohnungswechsel von allen Gliedkirchen
selbstverstdndlich die Ubernahme vollzogen wird,
wihrend bei nur voriibergehendem Aufenthalt in
einer anderen Gliedkirche die Teilnahme theolo-
gischen Bedenken unterliegen soll. Der Vollzug der
Abendmahlsfeier richtet sich nach dem Bekenntnis-
stand der Gemeinde, in welcher die Einladung zum
Tisch des Herrn ergeht. Wer hier an der Spendung
des Sakramentes teilnimmt oder dieselbe vollzieht,
kann dies nur unter Achtung des dort geltenden
Bekenntnisses und unter Einhaltung der dort be-

stehenden Ordnung tun. Unter dieser Voraussetzung
aber sollte die Abendmahlsgemeinschaft auch im
Sinne der Interzelebration gelten. Denn alle Glied-
kirchen der EKD erkennen die in einer der anderen
Kirchen vollzogene Ordination als auch fiir sie giiltig
an. Daraus miiBte die Folgerung gezogen werden.
Wie aber die Abendmahlsgemeinschaft Ausdruck
einer kirchlichen Lehreinheit ist, die sich nicht auf
die Abendmahlslehre beschrédnkt, sondern auf die
Ubereinstimmung in dem Entscheidenden des kirch-
lichen Gesamtzeugnisses zielt, so ist hinsichtlich der
vollen kirchlichen Gemeinsamkeit die Abendmahls-
gemeinschaft nur ein, wenn auch der entscheidende
Schritt, Zwar gehort zur kirchlichen Einheit nicht
die Gemeinsamkeit in allen einzelnen Ausprédgun-
gen der Lehre und des Lebens. Aber es ist geboten,
um der Glaubwiirdigkeit und Wirksamkeit des Zeug-
nisses willen darauf bedacht zu sein, dem jahr-
hundertelangen Nebeneinander und Gegeneinander
der Landeskirchen ein Ende zu setzen und planméBig
auszubauen, was sich in den Jahren des Bestehens
der EKD bereits auf vielen Gebieten angebahnt hat.
Dies betrifft ebenso theologisch-kirchliche Grund-
satzentscheidungen gegeniiber alten und neuen
Fragestellungen, wie die Abstimmung auf allen Ge-
bieten der kirchlichen Ordnung, Gesetzgebung und
Finanzgebarung.

8. Einige Gliedkirchen der Evangelischen Kirche
in Deutschland haben im Jahre 1967 an alle Glied-
kirchen das Angebot der vollen Kanzel- und Abend-
mahlsgemeinschaft gerichtet. Dieses Angebot, seit
1946 schon einige Male wiederholt, ist eine Kon-
kretisierung der vorstehenden Darlegungen. Ge-
wiB hat die Aufarbeitung der seit der Reformations-
zeit bestehenden Differenzen nicht schon zu iiberall
anerkannten gemeinsamen Aussagen gefiihrt. Eben-
so wenig gestattet die gegenwirtige theologische
Diskussion, zu iibersehen, wie verschieden die exe-
getischen und systematischen Aussagen in allen
evangelischen Landeskirchen sind. Auf der anderen
Seite stehen alle Gliedkirchen sowohl im Blick auf
ihre Uberlieferung wie im Blick auf den heutigen
Stand der theologischen Forschung vor der gleichen
Notwendigkeit, ihre Bekenntnisaussagen zu iiber-
priifen. Lutherisch-reformierte Gespriche der letzten
Jahre haben zu der Erkenntnis gefiihrt, daB ent-
scheidende iiberkommene Lehrunterschiede nicht
mehr als kirchentrennend angesehen werden miis-
sen. Daraus zieht das Angebot der Kanzel- und
Abendmahlsgemeinschaft die Folgerung. Es ge-
schieht im Vertrauen auf den gemeinsam bekann-
ten Herrn Jesus Christus, daB Er durch die volle
Gemeinschaft an seinem Wort und Tisch die Kirchen
der Reformation stirken méchte, die gemeinsamen
Fragen zu lésen und Thn gemeinsam vor der Welt
zu bezeugen. Dieses Angebot geschieht zugleich in
der Hoffnung, daB aus dieser innersten Mitte geist-
lichen Lebens neue Krifte fiir alle Bereiche kirch-
lichen Dienstes erwachsen werden. Die Annahme
des Angebotes der vollen Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft wird daher als notwendige und folge-
richtige Antwort auf die an den Kirchen der Refor-
mation geschehene Fithrung angesehen.




Beilage 2 zu Anlage 4

Vereinbarung iiber Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft *)

L

Wir, die unterzeichneten Gliedkirchen der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland, erkldren folgendes:

1. Die Gemeinschaft zwischen den Gliedkirchen
der Evangelischen Kirche in Deutschland, die schon
in den verschiedenen Grundordnungen und Grund-
artikeln zum Ausdruck kommt, ist nicht nur in der
praktischen Zusamemnarbeit enger geworden, sie
hat sich auch geistlich und theologisch vertieft. Die
Lehrgesprédche der letzten Jahrzehnte, vom Arnolds-
hainer Abendmahlsgespridch bis zu den lutherisch-
reformierten Schauenburger Gesprdachen, haben
uns deutlich gemacht, daB iiberkommene konfessio-
nelle Lehrdifferenzen sich in entscheidenden Punkten
gewandelt haben, so daB gewiB von Unterschieden,
- aber nicht mehr von kirchentrennenden Gegensitzen
gesprochen werden kann. Dem haben die Glied-
kirchen dadurch Rechnung getragen, daB sie Glieder
der anderen Kirchen zu ihren Abendmahlsfeiern
zulassen. Dies ist ein erster Schritt.

. 2, Die von der Pfdlzischen Landeskirche, der Evan-

gelisch-reformierten Kirche in Nordwestdeutschland
und der Bremischen Evangelischen Kirche allen
Gliedkirchen angebotene volle Kanzel- und Abend-
mahlsgemeinschaft kann uns als Ausdruck fiir die
tatsdchlich gegebene Gemeinsamkeit weiterfiihren.

Zu ihr haben sich in den letzten Jahren schon
zahlreiche andere Gliedkirchen bekannt. Neuestens
haben die Evangelische Kirche in Hessen und Nas-
sau, die Evangelische Landeskirche Anhalts und die
Evangelische Kirche der Kirchenprovinz Sachsen sie
aufgenommen.

Auch die Evangelische Kirche in Kurhessen-Wald-
eck weiB sich nach ihrer neuen Grundordnung zu ihr
verpflichtet.

Der damit gegebene AnstoB gilt allen Glied-
kirchen in der Evangelischen Kirche in Deutschland.

IL

In dieser Erwdgung haben wir uns entschlossen,
in Anwendung des Artikels 4 Absatz 1 Satz 2 der
Grundordnung der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land hiermit die volle Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft miteinander zu vereinbaren. Dazu er-
kldren wir:

1. In der Erkenntnis, daB eine Trennung am Tisch
des Herrn nicht ldnger verantwortet werden kann,
laden wir die Glieder aller Kirchen in der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland zu unseren Abend-

mahlsfeiern ein und ermutigen unsere Gemeinde-
glieder, der Einladung zum Tisch des Herr auch in
anderen Gliedkirchen zu folgen. Es erscheint folge-
richtig, daB Gemeindeglieder, die nach dem von
allen Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in
Deutschland angewendeten Mitgliedschaftsrecht bei
Wohnungswechsel zu vollberechtigen Gliedern der
Kirche des neuen Wohnsitzes werden, dort auch
bei voriibergehendem Aufenthalt ebenso wie die
Glieder dieser Kirche am Gottesdienst und an der
Feier des Abendmahls teilnehmen koénnen.

2. Entsprechendes gilt fiir die Teilnahme von Pfar-
rern und anderen ordinierten Predigern an Wort-
verkiindigung und Sakramentsverwaltung in einer
anderen Gliedkirche.

Die Ordination wird zwischen allen Gliedkirchen
der Evangelischen Kirche in Deutschland anerkannt
und bei Ubernahme eines Dieners am Wort aus
einer anderen Gliedkirche in keinem Fall wieder-
holt.

Damit ist die Giiltigkeit der Bevollméchtigung
zum Dienst an Wort und Sakrament in jeder Glied-
kirche grundsétzlich unbestritten. Ein Kolloquium vor
der Ubernahme eines Dieners am Wort aus einer
anderen Gliedkirche dient lediglich der Vorstellung
des Betreffenden und der Vergewisserung, daB er
bereit ist, die Bekenntnisgrundlage der aufnehmen-
den Kirche zu achten und die Ordnung des fiir ihn
vorgesehenen Dienstes einzuhalten. Unter der Vor-
aussetzung dieser selbstverstdndlichen Bereitschaft
bedarf der gelegentliche Dienst an Wort und Sakra-
ment eines Pfarrers oder eines anderen ordinierten
Predigers aus einer anderen Gliedkirche in einer
unserer Kirchen entsprechend der in der Gemeinde
geltenden Ordnung keiner besonderen Genehmigung
kirchenleitender Stellen. Wir ermutigen vielmehr
die Pfarrer und Gemeinden unserer Kirchen, Amts-
briider aus anderen Gliedkirchen zu solchem Dienst
einzuladen.

II1.

Diese Vereinbarung ist nicht nur fiir unsere Be-
ziehungen zueinander verbindlich, sondern stellt
zugleich unsere Haltung gegeniiber allen anderen
Gliedkirchen der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land fest. Wir laden die anderen Gliedkirchen ein,
dies durch Beitritt zu der Vereinbarung auch ihrer-
seits zu bestitigen. Es steht jeder Gliedkirche frei,
der Vereinbarung nur in dem Umfang beizutreten,
in welchem sie ihr zur Zeit zu folgen vermag.

*) Endgiiltige Fassung, die von der Arnoldshainer Konferenz im November 1968 an die Kirchenleitun-
gen versandt wurde; dem Rundschreiben an die Mitglieder der Landessynode vom 22. 7. 1968 lag der

dieser Fassung vorhergehende Entw urf bei.




Beilage 3 zu Anlage 4

Vorlage *) des Rechtsausschusses der Arnoldshainer Konferenz
zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft

(Entwurf)

Entsprechend den Intentionen der Konferenz vom
28. und 29. Marz 1968 hat der Theologische Aus-
schufl am 9. und 10. 5. d. J. auf der Grundlage eines
Entwurfs von Oberkirchenrat Herbert eine ,Erkla-
rung zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft zwi-
schen den Gliedkirchen der EKD" erarbeitet und
dem RechtsausschuB zur weiteren Prifung iiber-
wiesen,

Der RechtsausschuB hat den Entwurf in seiner
Sitzung vom 18. Mai d. J. beraten und das Ergebnis
sodann im schriftlichen Verfahren niedergelegt. Er
iibergibt hiermit der Konferenz den von ihm iiber-
arbeiteten Entwurf. Dieser nimmt den Vorschlag des
Theologischen Ausschusses inhaltlich und, von ge-
ringfiigigen Anderungen abgesehen, auch in der
Fassung auf, stellt ihn aber teils als Vorerwdgung
und teils als Vertragsinhalt in den Rahmen einer
Gesamtvereinbarung der beteiligten Kirchen.

Hierbei hat der RechtsausschuB sich von folgenden
Gesichtspunkten leiten lassen:

1. Der Vorschlag des Theologischen Ausschusses
bringt zwar den einmiitigen Willen der beteiligten
Kirchen zum Ausdruck, zur Interkommunion, zur
Interzelebration und zur Kanzelgemeinschaft fortzu-
schreiten. Er kleidet jedoch diese Aussage in die
Form einer Erkldrung, die sich an Gliedkirchen,
Pfarrer und Gemeinden wendet, und damit dem
MiBverstdndnis ausgesetzt sein konnte, als handele
es sich nur um einen Appell, dessen Beachtung er-
wartet wird, aber nicht gewiB ist. In der Konferenz
und ihren Ausschiissen bestand jedoch Einmiitigkeit
dariiber, dafB die Kirchen des Arnoldshainer Kreises
sich auf die volle Kanzel- und Abendmahlsgemein-
schaft verbindlich und fiir die Dauer einigen wollen.
Dem sollte, wie der RechtsausschuB meint, eine Form
der Willenserklirung entsprechen, die deren Ver-
bindlichkeit deutlich macht. Daher schlédgt der Rechts-
ausschuB den AbschluB einer foérmlichen Verein-
barung vor.

2. Als Basis einer solchen Vereinbarung bietet
sich Art 4, Abs. 1 Satz 2 der Grundordnung der EKD
dar, wonach Vereinbarungen iiber Kanzel- und
Abendmahlsgemeinschaft Aufgabe der Gliedkirchen
bleiben. Durch die Bezugnahme auf diese Bestim-

mung wird deutlich, daB die beteiligten Kirchen eine
ihnen von der gesamtkirchlichen Ordnung ausdriick-
lich gestellte Aufgabe erfiillen wollen. Damit be-
gegnen sie zugleich dem Vorwurf, daB sie sich als
eine Sondergruppe von den iibrigen Gliedkirchen
der EKD distanzieren wollten, ein Vorwurf, der im
iibrigen auch durch den Inhalt der Vereinbarung
widerlegt wird.

3. Die Bedeutung der Vereinbarung fiir die Struk-
tur der Evangelischen Kirche in Deutschland legt es
nahe, sie aus der Sphédre der Einzelvereinbarung
herauszuheben und ihr die Gestalt einer alle be-
teiligten Kirchen umfassenden Gesamtvereinbarung
zu geben. DaB bereits einige dieser Kirchen bi-
laterale Vereinbarungen abgeschlossen haben, hin-
dert ihre Einbeziehung in die multilaterale Verein-
barung um so weniger, als sie sich erst damit auch
die in ihr enthaltenen konkreten Aussagen zu eigen
machen.

4. Zum Inhalt der Vereinbarung im einzelnen sei
auf folgendes hingewiesen:

a) Der RechtsausschuB hat es begriiBt, daB der
Theologische AusschuBl (in II 1. der jetzigen Fas-
sung) auf den inneren Zusammenhang zwischen der
Abendmahlsfrage und dem Mitgliedschaftsrecht hin-
gewiesen hat. ' ' '

b) Wenn Abschnitt II 2. des Entwurfs die Kanzel-
gemeinschaft nur auf den Dienst der Pfarrer bezieht,
so ist zu bedenken, daB von der Vollmacht und der
Aufgabe her auch der Dienst der ordinierten Pre-
diger und Pfarrdiakone einzubeziehen wire. Dem
stehen, wie nicht zu verkennen ist, einstweilen die
erheblichen Verschiedenheiten in der Vorbildung,
Verwendbarkeit und Rechtsstellung dieses Personen-
kreises entgegen. Um so mehr sollten die von der
Konferenz bereits eingeleiteten Bemiihungen um
eine homogene Gestaltung der Verhdltnisse weiter-
verfolgt und sollte im Zuge dieser Bemiihungen auch
die Einbeziehung der Prediger in die Kanzelgemein-
schaft im Auge behalten werden. :

c) Der RechtsausschuB macht ferner darauf auf-
merksam; daB die Vereinbarung AnlaB sein sollte,
auch andere Gebiete der kirchlichen Ordnung zu
iiberpriifen, insbesondere etwa das zum Teil noch

‘) Dieser Vorlage des Rechtsausschusses liegt ein erster Entwurf der hier unter Beilage 2 abge-

druckten Vereinbarung zugrunde.




stark ausgeprdgte ausschlieBliche Kanzelrecht des
Pfarrérs und der entsprechenden Mitbestimmung
des Presbyteriums.

Auf die Notwendigkeit solcher Uberpriiffungen
weist Abschnitt II 3. des Entwurfs allgemein hin.

5. Der Entwurf des Theologischen Ausschusses ent-
hélt am SchluB die an alle Gliedkirchen der EKD
gerichtete Bitte, die ,Erklarung entgegenzunehmen,
zu priifen und durch entsprechende Schritte die volle
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft mit uns auf-
zunehmen”. Diese Aufforderung hat der Rechtsaus-
schuB in Abschnitt III des Entwurfs dergestalt auf-
genommen, daB jede Gliedkirche das Recht haben
soll, der Vereinbarung beizutreten. Dabei war er
der Meinung, es sollte in der Fassung der Bestim-
mung auch erkennbar sein, daB u. U. eine Ab-

2

stufung des Beitritts (etwa zunéchst bis zur Stufe
der Interkommunion) in Betracht kommen kdnnte.

6. Endlich hat der RechtsausschuB sich mit der
Frage der Legitimation zum AbschluB der Verein-
barung befaBt. Sie liegt ausschlieBlich bei der ein-
zelnen Gliedkirche, die nach der fiir sie geltenden
Ordnung dariiber zu befinden hat, welches ihrer
Organe die AbschluBvollmacht besitzt oder zu er-
teilen hat. Der Eigenart des Gegenstandes wiirde
nach Meinung des Ausschusses eine synodale Ent-
schlieBung gemdB sein, die zwar nicht die Form
eines Kirchengesetzes zu haben brauchte, aber hin-
sichtlich des Gewichts der Stimmen Verfassungs-
rang haben und damit das die Kirche vertretende
Organ zweifelsfrei zum AbschluB der Vereinbarung
ermichtigen sollte.




Anlage 5

Vorlage zu dem Bericht des Finanzausschusses iiber den Stand der
Vorarbeiten zur Neuregelung des Finanzausgleichs

Vorldufiger Vorschlag fiir eine neue Finanzaus-

gleichsregelung (Entwurf IV — mit kurzen Erldute-

rungen — auf Grund der Beratungen des Finanz-
ausschusses vom 12. Oktober 1968)

I

Die Kirchensteuer vom Einkommen wird als ver-
einigte Landes- und Ortskirchensteuer erhoben.

Die Kirchensteuer vom Grundbesitz wird von den
Kirchengemeinden (Ortskirchensteuerzwedkverbdn-
den) lediglich als Ortskirchensteuer erhoben.

Erldauterung: Dieser Abschnitt enthdlt
die Grundlagen, die sich aus § 2 des Haus-
haltsgesetzes vom 26. 10. 1967 (VBl. 1968
S. 16) in Verbindung mit dem Haushaltsplan
der Landeskirche ergeben,

IL

Die Kirchengemeinden erhalten zur Erfiillung ihrer
Aufgaben einen fiir jeden Haushaltszeitraum fest-
zusetzenden prozentualen Anteil des Nettoertrags
(Bruttoaufkommen abziiglich Hebegebiihr der Fi-
nanzverwaltung und Steuererstattungen) der Kir-
chensteuer vom Einkommen (Gesamtanteil der
Kirchengemeinden).

Erldauterung: Nach dem Haushaltsplan
1968/69 machen die gesamten Zuweisungen
an die Kirchengemeinden 43 Prozent des
Netto-Ertrages der Kirchensteuer vom Einkom-
men aus; der Ansatz im nédchsten Haushalts-
plan soll sich an diesen Prozentsatz anlehnen;
wenn irgendméglich und vertretbar, soll der
Gesamtanteil der Kirchengemeinden prozen-
tual erhéht werden.

Die gesamten Zuweisungen an die Kirchen-
gemeinden sollen in einer Haushaltsstelle
des Haushaltsplans zusammengefafit werden.
Néheres dazu enthalten die Erléuterungen zu
Abschnitt III und IV.

111

Dem Gesamtanteil der Kirchengemeinden werden
vorweg entnommen die Mittel fiir folgende Zwecke
zugunsten der Kirchengemeinden:

a) Baubeihilfen,

b) Zuweisungen an die Bauprogramme,

c) Zuweisungen an Umschuldungsfonds,

d) Beihilfen fiir Kindergdrten und Krankenpflege-
stationen,

e) Beitrdge der Kirchengemeinden zum Haushalt der

Kirchenbezirke,

f) Beihilfen fiir verschiedene Zwedke.

V.

Von dem restlichen Gesamtanteil entfallen auf

a) den Gesamtschliisselanteil der Kirchengemeinden
75 Prozent,

b) den Hértestodk 25 Prozent.

Erlduterungen zu Il und IV: Die sog.
Vorwegnahmen (III) machen im Haushalts-
plan 1968/69 rd. 22,5 Prozent des Gesamt-
anteils der Kirchengemeinden (II) aus. Dieser
Prozentsatz ist zundchst auch Richtlinie fiir
den Ansatz im ndchsten Haushaltsplan. Das
bisherige Verhiltnis von Gesamtschliissel-
anteil zu Ausgleichsstocdk, nunmehr Harte-
stock genannt, betrug 70:30. Die Erhohung des
Schliisselanteils bedeutet erhéhte Mittel fiir
den laufenden Haushalt.
Die neue Gliederung des Haushaltsplans, die
sich aus den Abschnitten II bis IV ergibt, sei
durch folgende Gegeniiberstellung verdeut-
licht:
a) Gliederung im Haushaltsplan 1968/69

10 Anteile der Kirchengemeinden an
der Kirchensteuer vom Einkommen 26 305 000

11 Baubeihilfen 2 000 000
12 Beihilfen fiir Kindergérten und
Krankenpflegestationen 550 000
19 Beihilfe fiir verschiedene Zwecke 1 050 000
24 Zuschiisse zur Besoldung haupt-
amtlicher Kirchenmusiker 220 000
92 Bauprogramme 5 000 000
35125000

b) Neue Gliederung

10 Gesamtanteil der Kirchengemein-
den an der Kirchensteuer vom

Einkommen (Zahlen des Hpl. 1968/69)
10.0 Baubeihilfen 2 000 000
10. 1 Zuweisung an die Bauprogramme 5 000 000
10.2 Zuweisungen an die Umschul-

dungsfonds 700 000
10.3 Beihilfen fiir Kindergérten und

Krankenpflegestationen 550 000
10. 4 Beitrag der Kirchengemeinden zum

Haushalt der Kirchenbezirke = .....
10. 5 Beihilfen fiir verschiedene Zwecke 570 000
10. 8 Gesamtschliisselanteil der Kirchen-

gemeinden 19 728 750
10.9 Hartestock 6 576 250

Summe 10: 35125 000

Die Haushaltsstellen 10. 0 bis 10. 5 stellen die
sog. Vorwegentnahmen (III) dar.




V.

Der Gesamtschliisselanteil wird auf die Kirchen-
gemeinden wie folgt verteilt:

a) Die kleinen Kirchengemeinden (unter 900 Ge-
meindeglieder) nehmen an dem Gesamtschliissel-
anteil in dem gleichen Verhéltnis wie bisher teil.

b) Die groBen Kirchengemeinden (mit 1000 und
mehr Gemeindegliedern) erhalten aus dem ver-
bleibenden Gesamtschliisselanteil eine Grundaus-
stattung und einen Schliisselanteil sowie aus dem
Haértestock Zusatzbetrag und ZuschuBl zum Schulden-
dienst nach folgender Regelung:

l.Grundausstattung: Ein Teil des Gesamt-
schliisselanteils wird auf die Gemeinden nach der
Seelenzahl — aufgerundet auf volle Hundert —
verteilt.

Erlduterung: Die Uberlegungen, ob %,
/s oder % des Gesamtschliisselanteils als
Grundausstattung nach der Seelenzahl ver-
teilt werden soll, sind noch nicht abgeschlos-
sen.

2.Schliisselanteil: Der um den Betrag der
Grundausstattung verminderte Gesamtschliissel-
anteil zuziiglich 10 Prozent der GrundsteuermeB-
betrage werden nach dem ortlichen Aufkommen
der Kirchensteuer vom Einkommen (dem bis-
herigen Schliissel) verteilt. Der nach Satz 1 fiir die
einzelne Gemeinde errechnete Anteil wird um
10 Prozent der GrundsteuermeBbetrdge der be-
treffenden Gemeinde gekiirzt.

3.Zusatzbetrag: Eine Kirchengemeinde, deren
Kopfbetrag aus dem Schliiselanteil (Kopfbetrag =
Schliisselanteil gemédB 2 Satz 1: Seelenzahl der
Gemeinde) nicht 60 Prozent des Durchschnittskopf-
betrags (Gesamtschliisselanteil gemdB 2: Seelen-
zahl der groBen Kirchengemeinden) erreicht, er-
hédlt zusétzlich den Unterschiedsbetrag (Zusatz-
betrag) aus dem Hartestodk. Auf den Zusatzbetrag
wird jedoch der Betrag angerechnet, um den der
Kopfbetrag an Ortskirchensteuer (Kirchensteuer
vom Grundbesitz) der einzelnen Gemeinde (= 20
Prozent der GrundsteuermeBbetrdge: Seelenzahl)
75 Prozent des Durchschnittskopfbetrags der gro-
Ben Gemeinden iibersteigt.

4. ZuschuB zum Schuldendienst: Kir-
chengemeinden, deren Belastung mit Schulden-
dienst bei Beginn des Haushaltszeitraums 25 Pro-
zent ihrer haushaltsplanmédBigen Steuereinnahmen
(E-Anteil + Ortskirchensteuer) iibersteigt, erhal-
ten einen ZuschuB zum Schuldendienst in Hoéhe

des die Belastungsgrenze iibersteigenden Betrags,
soweit dies zum Ausgleich des Haushaltsplans er-
forderlich ist.

VL

Zu folgenden Ausgaben des laufenden Haushalts
der Kirchengemeinden koénnen Beihilfen bewilligt
werden:

a) zum Betrieb von Kindergdarten und Kranken-
pflegestationen nach den hierfiir erlassenen Richt-
linien,

b) zur Besoldung hauptamtlicher Kirchenmusiker
geméB § 15 Abs. 2 des Gesetzes die Ordnung des
kirchenmusikalischen Dienstes betr. vom 5. 5.
1954 (VBL S. 42) zum Besoldungsaufwand solcher
Kirchenmusiker, die mit dem Dienst eines Be-
zirkskantors betraut sind, in Héhe von 35 Pro-
zent des Besoldungsaufwands,
gemdB § 15 Abs. 3 des vorgenannten Gesetzes
zum Besoldungsaufwand fiir Kirchenmusiker, so-
weit die finanzielle Lage der Kirchengemeinde
es erfordert.

Erlduterun g : Die Zuschiisse zum Betrieb
von Kindergérten und Krankenpflegestationen
und zur Besoldung hauptamtlicher Kirchen-
musiker, die nicht Bezirkskantore sind, wer-
den aus den sog. Vorwegentnahmen gezahlt
(Erl. zu Abschnitt III und IV unter b): Hst.
10. 3 und 5). Die Zuschiisse zur Besoldung von
Bezirkskantoren trédgt die Landeskirche.

VIL

Die Mittel des Hartestocks werden zur Verwen-
dung fiir folgende Zwecke bestimmt:

1. Zusatzbetrag gemdB V b Nr. 3,

2. ZuschuB zum Schuldendienst gemé&ft V b Nr.4 und
den Richtlinien fiir die Genehmigung neuer Dar-
lehen,

3. sonstige Zuschiisse zum Ausgleich der Haushalts-
pldne (insbesondere bei den kleinen Kirchenge-
meinden),

4. Entschuldungsbeihilfen fiir die Gruppe der kleinen
Gemeinden,

5. Zuschiisse fiir verschiedene Zwedke (Grunderwerb,
Bereitstellung von Bau-Eigenmittel der Kirchen-
gemeinden, a. o. Zins- und Tilgungsbeihilfen u. a.).

Erlduterung: Die Ansdtze zu 2 und 4
sind auf Grund genauerer Untersuchungen
zahlenméBig festzulegen; die Ansédtze zu 1,
3 und 5 sind gegenseitig deckungsféhig.
(gez.) Dr. Lohr




Anlage 6

Zwischenbericht
iiber den Stand der Arbeit der Gesangbuchkommission

Die von der Synode bestellte Gesangbuchkom-
mission hat den Auftrag, die durch das Ausgehen
der Bestdnde der 17. Auflage notwendig gewordene
18. Auflage unseres Gesangbuches vorzubereiten.
Die Kommission tagte in drei Plenar- und in sechs
getrennten UnterausschuBisitzungen. Die Masse der
Details, die sich aus der redaktionellen Uberarbei-
tung ergibt, kann nicht Gegenstand dieses Zwischen-
berichts sein.

I. Stand der Arbeit

1. Der durch EKD-Vertrag festgelegte Liedstamm-
teil bleibt in seiner Substanz unangetastet. Mit
einer Anzahl Einzeldnderungen, z. B. bei den
Melodieangaben, wurde der AnschluB an die
EKD-Regelung hergestellt, badische Ubergangs-
16sungen der 17. Auflage wurden beendet.

2. Angestrebt wird ein harmonisch nach Héhe und
Breite abgestimmtes einheitliches Mittelformat
fiir die gesamte Neuauflage. Die bisherige Frak-
tur soll durch eine geeignete Antiquaschrift er-
setzt werden (eventuell die Optima-Schrifttype
von H. Zapf).

3.Die Gottesdienstordnungen, deren Uberarbei-
tung der Liturgischen Kommission iibertragen
wurde, sollen sinngeméB an den Anfang ge-
stellt werden.

4, Der Gebetsteil im Badischen Anhang, der wie
alle ibrigen Gebete, auch die altkirchlichen
Kollektengebete im Stammteil, keiner EKD-
Gesamtregelung unterliegt, wird einer griind-
lichen sprachlichen Revision, zum Teil einer
notwendigen Erneuerung unterzogen. Ein mit
fortlaufenden Nummern versehener Auszug aus
dem Psalter soll dem Gebetsteil des badischen
Anhangs angefiigt werden.

II. Terminplan

Mit zwei weiteren Sitzungen der Gesangbuch-
kommission im November 1968 und im Januar 1969
kann der Rohbau der Vorbereitungen fiir die 18,
Auflage abgeschlossen werden. Ist bis Ende Fe-
bruar 1969 eine Entscheidung der Synode iiber die
Vorlage der Gesangbuchkommission maglich, kann
mit dem Druck der 18. Auflage im Juli 1969 be-
gonnen werden.

IIl. Empfehlung der Gesangbuchkom-
mission andie Synode

Die Gesangbuchkommission empfiehlt der Synode,
spatestens bis Ende Februar 1969 eine Sonder-
sitzung des Hauptausschusses einzuberufen — even-
tuell erweitert durch in Gesangbuchfragen sach-
kundige Synodale — und dieses Gremium zu er-
maéchtigen, stellvertretend fiir die ganze Synode die
Entscheidung iiber die Drucklegung der 18, Auflage
zu fdllen.

Sollte dieses Verfahren nicht akzeptiert werden
konnen, dann miiBte diese Entscheidung auf die
Friihjahrssynode 1969 vertagt werden. Dann aller-
dings kann mit dem Druck nicht mehr im Juli be-
gonnen werden, Es miiBte eine Zwischenauflage
nach der Fassung der 17. Auflage gedruckt werden.
Die 18. Auflage ist damit auf unbestimmte Zeit hin-
ausgeschoben.

Die Gesangbuchkommission bittet deshalb die
Hohe Synode, aus diesen Griinden die oben ge-
machte Empfehlung zu einem BeschluB zu erheben.

(gez.) Gottfried Gorenflos,
Vorsitzender der Gesangbuchkommission




