
VERHANDLUNGEN
DER

LANDESSYNODE

DER

EVANGELISCHEN LANDESKIRCHE

IN BADEN

Ordentliche Tagung vom 25. bis 30. April 1976
(9. Tagung der 1972 gewählten Landessynode)

Herausgeber: Evangelischer Oberkirchenrat, 7500 Karlsruhe 1, Blumenstraße 1

Herstellung: Verlagsdruckerei Gebr. Tron KG., 7500 Karlsruhe 41, Pfinztalstraße 79

1976



III

Inhaltsübersicht

I. Die Mitglieder des Evangelischen Oberkirchenrats

II. Die Prälaten .

III. Die Mitglieder des Landeskirchenrats

IV. Die Mitglieder der Landessynode

V. Der Ältestenrat der Landessynode .

VI. Ständige Ausschüsse der Landessynode

VII. Die Redner der Landessynode

VIII. Verzeichnis der behandelten

IX. Eröffnungsgottesdienst:

Gegenstände

a) Ansprache von Frau Regina M. Addo aus Ghana .
b) Ansprache von Landesbischof Prof. Dr. Hans-Wolfgang Heidland

X. Verhandlungen der Landessynode

Erste Sitzung, 26. April 1976, vormittags.

Zweite Sitzung, a) 26. April 1976, abends
b) 27. April 1976, vormittags und nachmittags
c) 28. April 1976, vormittags und nachmittags .

Dritte Sitzung, 29. April 1976, vormittags

Vierte Sitzung, 30. April 1976, vormittags und nachmittags

Seite

. IV

. IV

. IV

. Vf

. VI

. VII

. Villi

. Xff

XIII
XIV

1—141

1—32

33—47
48—58
59—81

82—95

96—141

Anlagen
1 Vorläufiges kirchliches Gesetz zur Ergänzung des kirchlichen Gesetzes über die Besoldung und Versorgung der 

Kirchenbeamten vom 11. 2. 1976
2 Vorlage des Landeskirchenrats: Entwurf eines Gesetzes über die Dienste der Mitarbeiter in Gemeindediakonie, Ju­

gendarbeit, Religionsunterricht und kirchlicher Sozialarbeit (Mitarbeiterdienstgesetz)
3 Vorlage des LKR: Entwurf eines Beschlusses über die Verlängerung der Rechtsverordnung zur Erprobung neuer

Arbeits- und Organisationsformen in der Evang. Kirchengemeinde Mannheim vom 1. 5. 1973 (VBl. S. 62)
4 Vorlage des LKR: Entwurf eines kirchlichen Gesetzes über die Vereinigung der Evang. Kirchengemeinde Lahr-Sulz 

sowie der Evang. Filialkirchengemeinde Lahr-Kippenheimweiler mit der Evang. Kirchengemeinde Lahr
5 Schreiben des Evang. Oberkirchenrats vom 31. 3. 1976 betr. Entwurf einer Ordnung für Lehrverfahren:

Anlage I: Entwurf eines kirchlichen Gesetzes: Ordnung für Lehrverfahren
Anlage II: Zum Stand des Verfahrens synodaler Behandlung einer Ordnung für Lehrverfahren
Anlage III: Begründung zum Entwurf der Arnoldshainer Konferenz für eine „Ordnung für Lehrverfahren“ (Ver­

fasser: Prof. Dr. Dr. Albert Stein)
Anlage IV: Erläuterungen der Änderungs- und Ergänzungsvorschläge des Verfassungsausschusses zur „Ordnung 

für Lehrverfahren“ (Entwurf der Arnoldshainer Konferenz)
6 Entwicklung des Personalwesens der Landeskirche:

Graphische Darstellung zum Referat von Kirchenrat Odenwald, 3. Sitzung, Punkt IV, 2 der Tagesordnung
7 Vorlage 3/7/76: Jahresrechnung 1975 — Abschluß der Einzelpläne
8 Vorlage 7/7/76: Beschlußfassung der Landessynode über die Verteilung der für die Kirchengemeinden gebildeten 

Rücklagen 1974/1975



IV

I.
Die Mitglieder des Evangelischen Oberkirchenrats

Landesbischof Professor Dr. Hans-Wolfgang Heidland
Oberkirchenrat Ernst Hammann, ständiger Stellvertreter des Landesbischofs
Oberkirchenrat Professor Dr. Günther Wendt, rechtskundiges geschäftsleitendes Mitglied des Evangelischen 

Oberkirchenrats
Oberkirchenrat Dr. Helmut Jung
Oberkirchenrat Dr. Gerhard von Negenborn
Oberkirchenrat Karl Theodor Schäfer
Oberkirchenrat Dr. Hansjörg Sich
Oberkirchenrat Hans-Joachim Stein
Oberkirchenrat Professor Dr. Dieter Walther
Kirchenrat Hanns-Günther Michel, Hauptgeschäftsführer des Diakonischen Werkes, — 

Stimme —
mit beratender

II.
Die Prälaten

Prälat Dr. Hans Bornhäuser, Freiburg; Kirchenkreis Südbaden
Prälat Horst Weigt, Mannheim; Kirchenkreis Nordbaden
Prälat Adolf Würthwein, Pforzheim; Kirchenkreis Mittelbaden

III.
Die Mitglieder des Landeskirchenrats

(gemäß § 124 der Grundordnung)

a) Landesbischof
Heidland, Dr. Hans-Wolfgang, Professor

b) Präsident der Landessynode
Angelberger, Dr. Wilhelm, Landgerichtspräsident
a. D., Mannheim
(1. Stellv.: Schoener, Karlheinz, Dekan, 
Mannheim
2. Stellv.: Gessner, Dr. Hans, Direktor des Amts­
gerichts, Schwetzingen)

c) von der Landessynode gewählte Mitglieder des 
Landeskirchenrats
1. Bußmann, Günter, Pfarrer, Pforzheim 

(Stellv.: Herrmann, Oskar, Pfarrer, Freiburg)
2. Cleiß, Ernst, Schuldekan, Willstätt 

(Stellv.: Leser, Gerhard, Dekan, 
Lörrach-Tüllingen)

3. Feil, Helmut, Dekan, Bretten 
(Stellv.: Steyer, Klaus, Pfarrer, 
Schlächtenhaus)

4. Gabriel, Emil, Prokurist, Kraichtal-Münzesheim 
(Stellv.: von Adelsheim von Ernest, Joachim, 
Frhr., Forstwirt, Adelsheim)

5. Gessner, Dr. Hans, Direktor des Amtsgerichts, 
Schwetzingen
(Stellv.: Gilbert, Dr. Helga, Hausfrau, 
Karlsruhe-Rüppurr)

6. Göttsching, Dr. Christian, Professor, 
Ministerialdirigent, Freiburg
(Stellv.: Bilger, Dr. Harald, Direktor, 
Gottmadingen)

7. Herb, August, Vizepräsident des Oberlandes­
gerichts, Karlsruhe-Neureut
(Stellv.: Erndwein, Friedrich, Dipl.-Ing., 
freier Architekt, Eggenstein-Leopoldshafen)

8. Hetzel, Dr. Ingrid, Ärztin für Allgemeinmedi­
zin, Neuried-Ichenheim
(Stellv.: Schöfer, Hans-Dietrich, Oberstudien­
direktor, Oberkirch)

9. Rauer, Manfred, Geschäftsführer, Wyhlen 
(Stellv.: Trendelenburg, Hermann, Dipl.-Ing., 
Architekt, Weil a. Rh.)

10. Schoener, Karlheinz, Dekan, Mannheim 
(Stellv.: Ziegler, Gernot, Pfarrer, Mannheim)

11. Stock, Günter, Kaufmann, Pforzheim 
(Stellv.: Klauß, Kurt, Gewerbeschulrat, 
Karlsruhe)

12. Viebig, Joachim, Forstdirektor, Eberbach 
(Stellv.: Müller, Dr. Siegfried, Studiendirektor, 
Heidelberg)

d) die Oberkirchenräte (8)

e) Eisinger, Dr. Walther, Universitätsprofessor, 
Heidelberg
(als Mitglied der Evangelisch-Theologischen 
Fakultät der Universität Heidelberg)

f) die Prälaten — mit beratender Stimme — (3)

g) Michel, Hanns-Günther, Hauptgeschäftsführer des 
Diakonischen Werkes — mit beratender Stimme —



V

IV.
Die Mitglieder der Landessynode *

(83 Mitglieder)

von Adelsheim von Ernest, Joachim, Frhr., Forst­
wirt, Adelsheim (KB Adelsheim) BA

Altschuh, Klaus, Realschulrektor, Neckarbischofs- 
heim-Untergimpern (KB Sinsheim) BA

Angelberger, Dr. Wilhelm, Landgerichtspräsident
a. D., Mannheim (KB Mannheim), Präsident der 
Landessynode

von Baden, Max, Markgraf, Landwirt und Forstwirt, 
Salem (KB Überlingen-Stockach) RA

Barner, Hanna, Oberin, Kehl-Kork (berufen) FA
Bayer, Hans, Richter am Amtsgericht, Weinheim

(KB Ladenburg-Weinheim) RA
Bilger, Dr. Harald, Direktor, Gottmadingen

(KB Konstanz) FA
Blöchle, Hans Walter, Pfarrer, Heddesheim

(KB Ladenburg-Weinheim) BA
Buchenau, Karl-Wilhelm R., Dipl.-Volkswirt, 

Wirtschaftsredakteur, Karlsruhe (berufen) FA
Buschbeck, Elisabeth, Dozentin, Freiburg

(KB Freiburg) BA
Bußmann, Günter, Pfarrer, Pforzheim

(KB Pforzheim-Stadt) RA
Clausing, Ellen, Sozialarbeiterin, Sandhausen

(KB Oberheidelberg) BA
Cleiß, Ernst, Schuldekan, Willstätt (KB Kehl) BA
Deecke, Lothar, Dipl.-Volkswirt, Hemsbach

(KB Ladenburg-Weinheim) FA
Diefenbacher, Hilde, Hausfrau, Mannheim

(KB Mannheim) BA
Eisinger, Dr. Walther, Universitätsprofessor, 

Heidelberg (berufen) BA
Erndwein, Friedrich, Dipl.-Ing., freier Architekt,

Eggenstein-Leopoldshafen (KB Karlsruhe-Land) FA
Ertz, Michael, Dekan, Eppingen (KB Eppingen-

Bad Rappenau) HA
Feil, Helmut, Dekan, Bretten (KB Bretten) RA
Fettke, Arnim, kaufm. Angestellter,

Kraichtal-Menzingen (berufen) BA
Fischer von Weikersthal, Karl Ulrich, Dipl.-Land­

wirt, Heidelberg (KB Heidelberg) BA
Flühr, Willi, Stadtoberamtsrat, Sinsheim-Hoffenheim 

(KB Sinsheim) FA
Fluhrer, Horst, Verwaltungsangestellter, Krautheim- 

Neunstetten (KB Boxberg) FA
Fritz, Max, Pfarrer, Malsburg (KB Lörrach) HA
Fünfgeld, Johannes, Rektor, Freiamt-Ottoschwanden 

(KB Emmendingen) BA

Gabriel, Emil, Prokurist, Kraichtal-Münzesheim 
(KB Bretten) FA

Gessner, Dr. Hans, Direktor des Amtsgerichts, 
Schwetzingen (KB Oberheidelberg) RA

Gilbert, Dr. Helga, Hausfrau, Karlsruhe-Rüppurr
(KB Karlsruhe und Durlach) HA

Glum, Dr. Hildebrand, Chefarzt, Pforzheim
(KB Pforzheim-Stadt) BA

Göttsching, Dr. Christian, Professor, Ministerial­
dirigent, Freiburg (KB Freiburg) FA

Gomer, Walter, Pfarrer, Donaueschingen
(KB Villingen) HA

Gramlich, Helga, Sonderschullehrerin, Mannheim
(KB Mannheim) BA

Günther, Hermann, Schulamtsdirektor a. D.,
Müllheim (KB Müllheim) BA

Häffner, Fritz, Pfarrer, Schönau/Odenwald
(KB Neckargemünd) RA

Hansch, Hannelore, Hausfrau, Karlsruhe-Rittnerthof
(berufen) HA

Hartmann, Günter, Kaufmann, Niefern-Oschelbronn 
(KB Pforzheim-Land) HA

Heinemann, Lore, Hausfrau, St. Georgen/Schwarz- 
wald (KB Villingen) FA

Herb, August, Vizepräsident des Oberlandesgerichts, 
Karlsruhe-Neureut (KB Karlsruhe-Land) RA

Herrmann, Oskar, Pfarrer, Freiburg
(KB Freiburg) RA

Hetzel, Dr. Ingrid, Ärztin für Allgemeinmedizin, 
Neuried-Ichenheim (berufen) BA

Hof, Gerhard, Pfarrer, Meißenheim (KB Lahr) HA
Hoffmann, Erwin, Dekan, Schwetzingen

(KB Oberheidelberg) FA
Hoffmann, Georg, Pfarrer, Eutingen (KB Pforzheim- 

Land) HA
Jörger, Friedrich, Ingenieur, Karlsruhe-Durlach

(KB Karlsruhe und Durlach), 1. Schriftführer
Kern, Daniel, Pfarrer, Stetten a. k. M.

(KB Überlingen-Stockach) FA
von Kirchbach, Dr. Eckart, Exportkaufmann, 

Gailingen (KB Konstanz) FA
Klauß, Kurt, Gewerbeschulrat, Karlsruhe

(KB Karlsruhe und Durlach) BA
Kobler, Hermann, Bankdirektor, Tiengen/Hochrhein

(KB Hochrhein) FA
Koch, Gerhard, Pfarrer, Buchen-Bödigheim

(KB Adelsheim) HA

b. w.

* a) Bei den gewählten Mitgliedern ist der entsendende Kirchenbezirk (KB) in Klammern angegeben. Mitgliedschaft durch 
Berufung ist ebenfalls in Klammern vermerkt.

b) Die Zugehörigkeit zu einem ständigen Ausschuß der Landessynode ist jeweils angegeben (Rechtsausschuß = RA, Haupt-
ausschuß = HA, Finanzausschuß = FA, Bildungsausschuß = BA).



VI

Krämer, Arnold, Dipl.-Volkswirt, Lahr (KB Lahr) BA 
Langensiepen, Emmi, Oberin, Karlsruhe (berufen) BA 
Leichle, Hans Martin, Pfarrer, Rosenberg-Hirsch­

landen (KB Boxberg) BA
Leser, Gerhard, Dekan, Lörrach-Tüllingen

(KB Lörrach) RA
Lust, Edmund, Oberstudiendirektor, Pfinztal-Berg­

hausen (KB Alb-Pfinz) HA
Marquardt, Paul, Pfarrer, Waldshut

(KB Hochrhein) RA
Müller, Dr. Siegfried, Studiendirektor, Heidelberg

(KB Heidelberg) FA
Müller, Willi, Pfarrer, Heidelberg

(KB Heidelberg) RA
Münch, Eva, Hausfrau, Bad Rappenau (berufen) RA
Nagel, Horst, Pfarrer, Wertheim (KB Wertheim) HA
Niebel, Karl, Dipl.-Kaufmann, Fabrikinhaber,

Pfinztal-Berghausen (berufen) FA
Oloff, Dieter, Pfarrer, Achern (KB Kehl) BA
Rauer, Manfred, Geschäftsführer, Wyhlen

(KB Lörrach) HA
Rave, Hellmut, Pfarrer, Gaienhofen (berufen) HA
Reger, Dietrich, Regierungs-Vermessungsdirektor, 

Mosbach-Di. (KB Mosbach) FA
Richter, Günter, Pfarrer, Weisweil

(KB Emmendingen) RA
Ritsert, Karl, Pfarrer, Neckarzimmern

(KB Mosbach) BA
Rüdel, Albert, Dipl.-Volkswirt, Rastatt

(KB Baden-Baden) HA

Schnabel, Klaus, Pfarrer, Karlsruhe
(KB Karlsruhe und Durlach) HA

Schneider, Wolfgang, Dekan, Konstanz
(KB Konstanz) HA

Schöfer, Hans-Dietrich, Oberstudiendirektor, 
Oberkirch (KB Kehl) BA

Schoener, Karlheinz, Dekan, Mannheim (berufen) HA
Schuler, Hermann, Dekan, Remchingen-Si.

(KB Alb-Pfinz) HA
Slenczka, Dr. Reinhard, Universitätsprofessor, 

Heidelberg (berufen) HA
Steininger, Hans, Konrektor, Neckarbischofsheim

(KB Sinsheim) BA
Steyer, Klaus, Pfarrer, Schlächtenhaus

(KB Schopfheim) FA
Stock, Günter, Kaufmann, Pforzheim

(KB Pforzheim-Stadt) FA
Trendelenburg, Hermann, Dipl.-Ing., Architekt, 

Weil a. Rh. (KB Lörrach) FA
Viebig, Joachim, Forstdirektor, Eberbach

(KB Neckargemünd) HA
Weber, Fritz, Bäckermeister, Mosbach (berufen) HA
Wendland, Dr. Karl-Heinz, Direktor des Amtsgerichts, 

Tauberbischofsheim (KB Wertheim) RA
Wenk, Günther, Geschäftsführer, Maulburg

(KB Schopfheim) HA
Wenz, Manfred, Bauer, Schwanau 1/Ottenheim

(berufen) FA
Ziegler, Gernot, Pfarrer, Mannheim

(KB Mannheim) FA

V.
Der Ältestenrat der Landessynode

a) die Mitglieder des Präsidiums
Angelberger, Dr. Wilhelm, Präsident der Landes­

synode
Schoener, Karlheinz, 1. Stellvertreter des Präsi­

denten
Gessner, Dr. Hans, 2. Stellvertreter des Präsi­

denten

Cleiß, Ernst
Grämlich, Helga
Hof, Gerhard
Jörger, Friedrich
Reger, Dietrich
Schuler, Hermann

Schriftführer 
der 

Landessynode

b) die Vorsitzenden der ständigen Ausschüsse der Landessynode
Gabriel, Emil, Vorsitzender des Finanzaus­

schusses
Herb, August, Vorsitzender des Rechtsaus­

schusses

Schöfer, Hans-Dietrich, Vorsitzender des Bildungs­
ausschusses

Viebig, Joachim, Vorsitzender des Hauptaus­
schusses

von der Landessynode gewählte weitere Mitglieder des Ältestenrates
Bilger, Dr. Harald 
Deecke, Lothar
Gilbert, Dr. Helga

Klauß, Kurt
Kobler, Hermann



VII

Vl.
Ständige Ausschüsse der Landessynode

a) Rechtsausschuß

Herb, August, Vorsitzender
Gessner, Dr. Hans, stellv. Vorsitzender 
von Baden, Max, Markgraf
Bayer, Hans
Bußmann, Günter
Feil, Helmut
Häffner, Fritz
Herrmann, Oskar
Leser, Gerhard
Marquardt, Paul
Müller, Willi
Münch, Eva
Richter, Günter
Wendland, Dr. Karl-Heinz

(14 Mitglieder)

b) Hauptausschuß

c) Finanzausschuß
V Gabriel, Emil, Vorsitzender
v Stoch, Günter, stellv. Vorsitzender
v Barner, Hanna
• Bilger, Dr. Harald
• Buchenau, Karl-Wilhelm R.
• Deeche, Lothar
v Erndwein, Friedrich
v Flühr, Willi
✓ Fluhrer, Horst 

Göttsching, Dr. Christian
• Heinemann, Lore
/ Hoffmann, Erwin
• Kern, Daniel 

von Kirchbach, Dr. Eckart
• Kobler, Hermann
v Müller, Dr. Siegfried
1/ Niebel, Karl
V Reger, Dietrich
/ Steyer, Klaus
• Trendelenburg, Hermann
• Wenz, Manfred
V Ziegler, Gernot

(22 Mitglieder)

Viebig, Joachim, Vorsitzender 
Rave, Hellmut, stellv. Vorsitzender 
Ertz, Michael
Fritz, Max
Gilbert, Dr. Helga
Gomer, Walter
Hansch, Hannelore
Hartmann, Günter
Hof, Gerhard
Hoffmann, Georg
Koch, Gerhard
Lust, Edmund
Nagel, Horst
Rauer, Manfred
Rüdel, Albert
Schnabel, Klaus
Schneider, Wolfgang
Schoener, Karlheinz
Schuler, Hermann
Slenczka, Dr. Reinhard
Weber, Fritz
Wenk, Günther

(22 Mitglieder)

d) Bi1dungsausschuß
Schöfer, Hans-Dietrich, Vorsitzender 
Hetzel, Dr. Ingrid, stellv. Vorsitzende 
von Adelsheim von Ernest, Joachim 
Altschuh, Klaus
Blöchle, Hans Walter
Buschbech, Elisabeth
Clausing, Ellen
Cleiß, Ernst
Diefenbacher, Hilde
Eisinger, Dr. Walther
Fettke, Arnim
Fischer von Weikersthal, Karl Ulrich
Fünfgeld, Johannes
Glum, Dr. Hildebrand
Gramlich, Helga
Günther, Hermann
Klauß, Kurt
Krämer, Arnold
Langensiepen, Emmi
Leichle, Hans Martin
Oloff, Dieter 
Ritsert, Karl 
Steininger, Hans 

(23 Mitglieder)



VIII

VII.
Die Redner bei der Landessynode

Seite

Addo, Regina M..
Angelberger, Dr. Wilhelm

Bayer, Hans .
Bilger, Dr. Harald
Blöchle, Hans-Walter 
Bornhäuser, Dr. Hans 
Buschbeck, Elisabeth .
Bußmann, Günter .
Cleiß, Ernst
Deecke, Lothar
Epting, Dr. Karl-Christoph 
Erndwein, Friedrich .
Ertz, Michael ....
Feil, Helmut .
Fritz, Max
Gabriel, Emil... 
Gengnagel, Walther .
Gilbert, Dr. Helga
Glum, Dr. Hildebrand 
Göttsching, Dr. Christian
Gomer, Walter
Gundert, Wilhelm
Häffner, Fritz
Hansch, Hannelore
Heidland, Dr. Hans-Wolfgang
Held, Dr. Heinz Joachim
Herb, August 
Herrmann, Oskar
Jörger, Friedrich .
Jung, Dr. Helmut.
von Kirchbach, Dr. Eckart.
Kirchgäßner, Wolfgang
Klauß, Kurt
Kobler, Hermann. 
Koch, Gerhard 
Krämer, Arnold .
Leichle, Hans Martin .
Leser, Gerhard
Linnenbrink, Dr. Günter
Lochmann, Dr. Ullrich
Marquardt, Paul .
Mastra, Dr. J. Wayan
Müller, Dr. Siegfried .
Müller, Willi . . .
Müller-Fahrenholz, Dr. Geiko
Nagel, Horst

XIII f
1—24, 32, 33, 36, 39—43, 45—48, 53, 55f, 58, 59, 64, 74—84, 86, 
88, 92, 94f, 97, 100—104, 107, 109, 111—131, 133—141
85f
134, 138
120f
119
78f, 102, 103, 118f
75, 120, 137—139
32
116
64—74
Ulf
45, 80, 114, 134
77, 105f, 114, 117, 133
lOlf, 119f
107ff, 114, 139f
64f, 70f, 74, 78
46
121f
45, 97, 131f, 134, 135
4, 77
82
40, 103f, 118
39, 44, 78, 84, 106, 124, 131, 135
XIV, 24ff, 43, 107, 119, 131
48ff, 66—69, 72f
105, 128
40f, 46, 75, 88, 97ff, 123f, 128f, 131
139
88ff
107, 112f, 123
2f
44f, 124, 128, 132
113f
101
75, 106, 119, 134
120
39, 75, 102, 106f, 114, 122, 133
65, 69f, 73
36—40, 42—47
102, 119
53ff, 66, 71—75, 77f
109ff, 114, 116, 120, 128, 138
42f, 94
56ff, 67—69, 71, 76f

. 42, 83, 84, 106



IX

Odenwald, Theo 
Oloff, Dieter . 
Rave, Hellmut 
Reger, Dietrich 
Richter, Günter 
Ritsert, Karl. 
Rüdel, Albert 
Scheffbuch, Rolf 
Schnabel, Klaus
Schneider, Wolfgang . 
Schöfer, Hans-Dietrich 
Schoener, Karlheinz. 
Schuler, Hermann
Sick, Dr. Hansjörg
Slenczka, Dr. Reinhard 
Stein, Hans-Joachim .
Steyer, Klaus
Stock, Günter
Trendelenburg, Hermann
Viebig, Joachim .
Wendland, Dr. Karl-Heinz
Wendt, Dr. Günther .
Wenz, Manfred
Wolfinger, Hans-Dieter
Würthwein, Adolf
Ziegler, Gernot .

-

Selt«

92ff
81
23, 32, 74, 75, 107, 113, 118, 120, 123, 127, 135, 138, 139
125
84, 120, 121, 129f, 132f, 135
124
136
59—66, 68, 70, 72, 76, 78—81
23, 40, 86ff, 104f, 107, 119, 126f
101, 118, 122, 128, 133
107, 138
4f, 117f, 122—125
101
125, 128, 139
34f, 39—42, 44, 46f, 130, 132

. 130f
24, 46, 80, 106, 116f
79, 106, 134
78, 119, 124, 130
120, 134, 135
84, 104, 126, 128, 129, 133
127f
43f
84
119
83, 106



X

VIII.
Verzeichnis der behandelten Gegenstände

Seite

Atomenergieproblematik: siehe Kernenergie
Ausländische Flüchtlinge, Asylverfahren
Bauernheimvolkshochschule, Errichtung, Standort.
Bauvorhaben, diakonische .
Bauvorhaben, kirchengemeindliche
Bauvorhaben, landeskirchliche ....
Berlin-West, Präses der Synode, Grußtelegramm
Besoldung und Versorgung der Kirchenbeamten: siehe Kirchenbeamte
Bischofswahlkommission, Nachwahl
Bußmann, Günter, Pfarrer, Dekan, Ausscheiden aus der Landessynode .
CVJM-Landesverband Baden, Dankschreiben für Zuschuß.
Darmstadt, Evang. Ruhegehaltskasse, Nachwahl zum Gemeinsamen Ausschuß
EKD, Grundordnung der...
EKD, Kirchenkanzlei, Vertreter
EKD-Synode, Nachwahl eines 1. Stellvertreters . . .. 
Entwicklungsgenossenschaft, Ökumenische: siehe Okumenisch 
Entwicklungsländer, Unterstützung der...:

Antrag des Konvents badischer Theologiestudenten
Antrag des Evang Kirchengemeinderats Furtwangen u. a. .

Erprobung neuer Arbeits- und Organisationsformen in der Kirchengemeinde
Mannheim, Verlängerung der RechtsVO.

Evang. Missionswerk in Südwestdeutschland, Wort der EMS-Synode an die
Landessynoden

Fachschule für Sozialpädagogik, Frage der Errichtung: siehe Wertheim
Freiburg, Erzbischöfliches Ordinariat, Vertreter........................................
Freiburg, Evang. Fachhochschule, Kuratorium, Nachwahl eines Mitglieds .
„Freiheit für Wort und Dienst in der Kirche", Regionalkomitee. 
Freizeitmaßnahme des Amtes für Jugendarbeit,

Eingabe Rudolf Bernard, Bretten
Gebietsreform, kirchliche, abschließende Durchführung im Kirchenbezirk Karls­

ruhe und Durlach; Eingabe Klaus Schnabel, Karlsruhe .
Geld der Kirche, Das ...; Faltblatt
Gemeindediakonie, Mitarbeiter, Dienstgesetz: siehe Mitarbeiterdienstgesetz
Gemeindepfarrer, Erteilung von Religionsunterricht: siehe Religionsunterricht
Grundordnung der EKD
Härzschel, Kurt, Staatssekretär, Dankesgruß
Hauptausschuß der Landessynode, Mitglieder (Änderung) .
Hauptbericht des Evang. Oberkirchenrats für 1972 bis 1974.
„Hilfe für Opfer der Gewalt in der Welt", Bericht des Ausschusses 
Israel: Verhältnis von Kirche und Staat Israel;

Antrag Bezirkssynode Pforzheim-Stadt . 
Jahresrechnung 1975 der Landeskirche
Jugendarbeit, Mitarbeiter, Dienstgesetz: siehe Mitarbeiterdienstgesetz

7

lllf, 115

112f, 115f

109ff, 114, 115

111

97

4ff, 23f

139

7f

4f

2, 23, (24ff), 84

2, 82

4ff, 23

17, 137ff
20f, 137ff

19, Anl.3

8

2f

6

6

14, 121

14, 104ff
83f

2, 23, (24ff), 84 

82f

4

If

(7), 137ff

9f, 117ff, 124f
107f, 114f, Anl.7



Seite

XI

Jugendreferenten, Gesamtkonvent, Dankschreiben......................................................
Karlsruhe und Durlach, Kirchenbezirk; abschließende Durchführung der Gebiets­

7

reform; Antrag Klaus Schnabel, Karlsruhe
Kernenergieproblematik:

Eingabe Dr. Dr. Günter Altner, Heidelberg

14, 104ff

Schreiben Dr. H. G. Otto, Weil a. Rh.................................................
Kirchenbeamte, Besoldung und Versorgung; vorl. kirchl. Gesetz. 
Kirchenverwaltung, Reform: siehe WIBERA-Gutachten 
Königsfeld, Schulwerk, Dankschreiben für Zuschuß an.................... 
Körperbehinderte, Einrichtungen für............................................

8f 1
9 j 129ff

Kollekten, landeskirchliche; Erhebung und Abführung; Eingabe des Kirchen-
gemeinderats Müllheim .

6, Anl. 1

8
6f, 8, 111

10, 116f
Krankenhausseelsorge, finanzielle Unterstützung, 

Antrag Kirchengemeinde Rheinfelden.
„Kritik der Treuen", Referat des Landesbischofs .

Ilf, 121f
24ff

Lahr, Kirchengemeinde; Vereinigung von Lahr-Sulz und Lahr-Kippenheimweiler
mit Lahr (kirchliches Gesetz) .

Landesbischof, Referat „Die Kritik der Treuen" 
Landesjugendkammer, Evang., Dankschreiben .
Landeskirchenrat, Nachwahl
Landessynode, Mitglieder (Änderung).
Lehrverfahren, Ordnung für..., Gesetzentwurf

20, Anl. 4
24ff
7
4ff, 23f, 32
4
1, 2, 20, 84 ff, Anl. 5

Mannheim, Evang. Kirchengemeinde, Verlängerung der RechtsVO zur Erprobung
neuer Arbeits- und Organisationsformen 19, Anl.3

Mannheim-Ludwigshafen, Telefonseelsorge, 
Bitte um Resolution betr. Zeittakt bei Orts- und Nahverkehrsbereichs-Gesprächen

Mission und Ökumene, Tag der...:...............................................
Referat Präsident Dr. Held „Glaubwürdiges Zeugnis heute"
Bericht Kirchenpräsident Dr. Mastra, Bali (Indonesien) . 
Bericht Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz, Genf . . . . 
Referat Dekan Rolf Scheffbuch, Schorndorf

10, 122ff, 125
1, 2, 32 (33ff), 48ff
48ff
53ff
56ff

„Die Evangelikalen und die Mission".
Podiumsgespräch
Fragen an die Podiumsteilnehmer

59ff
64ff
74ff

Mitarbeiterdienstgesetz (Gesetzentwurf über die Dienste der Mitarbeiter in Ge­
meindediakonie, Jugendarbeit, Religionsunterricht und kirchlicher Sozialarbeit)

Stellungnahme der Arbeitsrechtlichen Kommission .

1, 12f, 14—17, 21—23, 
97ff, Anl. 2
98ff, Anl. 2 (Anh. 1)

Empfehlungen einer gemeinsamen Kommission von Arnoldshainer Konferenz
und VELKD 1975: „Der Dienst von Pfarrern und ,Mitarbeitern'"
Antrag der Evang. Pfarrervertretung in Baden...........................
Stellungnahme des EOK zum Antrag der Pfarrervertretung.

98, Anl. 2 (Anh. 2) 
14f, 97ff, 103 
15ff

Antrag der Mitarbeitervertretung der Kreisstellen für Diakonie und der landes­
kirchlich angestellten Sozialarbeiter in gemeindebezogener Sozialarbeit .
Änderungsvorschläge von Kirchenoberrechtsrat Niens . 

Müller, Willi, Pfarrer, Ausscheiden aus der Landessynode 
Nairobi 1975: siehe Ökumenischer Rat der Kirchen 
Ökumene und Mission: siehe Mission

21f, 97ff, 103
22f, 98ff
94f

Ökumenische Entwicklungsgenossenschaft 7



XII
Seite

Ökumenischer Rat der Kirchen, V. Vollversammlung in Nairobi 1975;
Berichte, Fragen
Bericht Synodaler Prof. Dr. Slenczka
Bericht Pfarrer Dr. Lodimann

33ff, (48ff)
34ff
36ff

Ordination: siehe Pfarrvikargesetz

Personalwesen der Landeskirche, Entwicklung;
Bericht Kirchenrat Odenwald

Pfarrerdienstgesetz, Änderungsantrag des Pfarrkonvents Ladenburg-Weinheim .

Pfarrvikare, Einsatz; Antrag der Bezirkssynode Ladenburg-Weinheim 

Pfarrvikargesetz:
Änderungsantrag der Eheleute Steiger, Sinsheim-Hoffenheim.

92ff, Anl. 6

11, 103f

11, 120f

Gutachtliche Stellungnahme Rektor D. Frieder Schulz zum Antrag Steiger . 

Religionsunterricht, Erteilung durch Gemeindepfarrer,

12f 1
13f | 126ff

Antrag der Pfarrkonferenz Müllheim ■ 20

Religionsunterricht, Mitarbeiter im ....; Dienstgesetz: 
siehe Mitarbeiterdienstgesetz

Rheinfelden, Evang. Kirchengemeinde,
Antrag auf finanzielle Unterstützung der Krankenhausseelsorge .

Rücklagen aus dem gemeindlichen Steueranteil 1974/1975, Verwendung .

Sozialarbeit, kirchliche, Mitarbeiter;
Dienstgesetz: siehe Mitarbeiterdienstgesetz

llf, 121f

108f, 113—115, Anl. 8

Stürmer, Dr. Karl, Pfarrer t, Nachruf 

Südafrika, kirchliche Situation in..., Eingabe des Pfarramts March.

3

10, 136
siehe auch: Entwicklungsländer, Unterstützung

Telefonseelsorge Mannheim-Ludwigshafen, Eingabe betr. Zeittakt:
siehe Mannheim-Ludwigshafen

Theologiestudenten, Konvent badischer...,
Antrag auf Abgabe einer Stellungnahme durch die Landessynode.

Versorgung der Kirchenbeamten: siehe Kirchenbeamte

Wertheim, Diakonissenmutterhaus Frankenstein,
Frage der Errichtung einer Fachschule für Sozialpädagogik: . . . .

17, 137ff

Schreiben Evang. Dekanat Wertheim
2 Schreiben Diakonissenhaus Bethlehem in Karlsruhe .
Schreiben Evang. Dekanat Mosbach .

17ff 
17f
18f
18

Schreiben Verwaltungsrat des Evang. Diakonissenmutterhauses Frankenstein
in Wertheim . 19

WIBERA-Gutachten, Stand der Auswertung (Reform der Kirchenverwaltung),
Bericht Oberkirchenrat Dr. Jung .

WIBERA-Gutachten, Antrag der Synodalen Herrmann u. a. auf Erfahrungsbericht

88ff

97



XIII

Gottesdienst
zur Eröffnung der Frühjahrstagung der Landessynode am Sonntag, 25. April 1976, um 20.15 Uhr 

in der Kapelle des Hauses der Kirche in Bad Herrenalb

a) Ansprache von Frau Regina M. A ddo aus Ghana
Übersetzt durch Frau Annelise Fehrholz, 
Karlsruhe

Meine liebe christliche Gemeinde! Ich bringe 
Ihnen ganz herzliche Grüße von der Presbyteriani­
schen Kirche in Ghana. Dies ist in unserem Leben 
ein sehr glücklicher Tag, ein glücklicher Abend, 
weil wir von nah und fern zusammengekommen sind 
im Hause unseres Gottes, um ihm zu dienen. Das 
Thema der Synode und des Gottesdienstes heute 
abend ist eben verlesen worden. Es steht bei Mat­
thäus im 16. Kapitel von Vers 13—15. Welch eine 
glückliche Gruppe begegnet uns in diesen Versen: 
Jesus unser Herr, wie er frei, offen und unbefangen 
mit seinen Jüngern spricht. Die Frage, die unser Herr 
vor 2000 Jahren gestellt hat, stellt er uns, jedem 
einzelnen von uns, auch heute abend. Er wollte die 
öffentliche Meinung über sich hören. Er fragte die 
Jünger: Was meint ihr, was die Leute glauben, wer 
ich, der Sohn Gottes, sei? Die Antwort war: manche 
sagen, daß du Johannes der Täufer bist, manche 
sagen, daß du Elia bist, manche sagen, du seist 
Jeremia oder ein anderer der Propheten. Nun hat 
der Herr gehört, was die Leute über ihn denken, und
danach möchte er auch wissen, was seine eigenen
Freunde meinen, wer er sei. „Und was meint denn 
ihr, wer ich sei?" Und Petrus sagt: Du bist Christus, 
der Sohn des lebendigen Gottes!

Unser Herr Jesus Christus fragt auch uns: Was 
meint ihr, wer ich sei? Unsere Antwort auf diese 
Frage wird unsere Verbindung zu Jesus Christus 
zeigen: ob wir Christen sind, die unseren Herrn von 
ganzem Herzen angenommen haben, ob wir bereit 
sind, seinen Willen zu tun, und ob wir auch für ihn 
Zeugnis ablegen wollen. Oder ob wir nur Namen­
christen sind. Unser Herr sagt, wie es in Matthäus 7, 
Vers 21 steht: „Nicht jeder, der zu mir sagt, Herr, 
Herr, wird in das Himmelreich kommen, sondern wer 
den Willen meines Vaters im Himmel tut.“ Dies ist 
eine Zeit, in der wir unsere Beziehung zu Jesus 
überdenken sollten. Ich kann nur sagen, daß unsere 
Beziehung zu Jesus Christus nicht sehr eng ist, son­
dern ziemlich lose. Der Herr Jesus Christus ist nicht 
das Allererste in unserem Leben. Wir widmen ihm 
sehr wenig Zeit, und deshalb kennen wir ihn eben 
nur stückweise. Und in dieser Hinsicht geht es uns 
so ähnlich, wie es vier blinden Männern erging.

Es gibt eine Geschichte von vier blinden Männern, 
von denen berichtet wird, daß sie in den Zoo gingen, 
um einen Elefanten zu sehen. Sie gingen um den 
Elefanten herum, und jeder berührte das Teil des 
Elefanten, das ihm gerade am nächsten war. Einer 
berührte den langen Rüssel des Elefanten, der andere 
faßte an das große Ohr, der Nächste ergriff den 
Schwanz des Elefanten, und der vierte faßte eines sei-

ner dicken Beine an. Als sie dann nach Hause zurück­
kamen, waren sie sehr zufrieden, weil sie jetzt alle 
wußten, wie ein Elefant aussieht. Ihre Freunde woll­
ten gerne von ihnen hören, wie nun ein Elefant aus-
sieht. Und jeder von ihnen beschrieb nun mit großer
Begeisterung den Elefanten, wie er ihn „gesehen" 
hatte. Der eine beschrieb, der Elefant hat einen 
großen Rüssel, der andere beschrieb das große 
Fächerohr; der dritte, der den Schwanz angefaßt 
hatte, sagte, der Elefant war wie ein Seil, mit dem 
man etwas zusammenbindet, und der vierte sagte, 
ihr habt alle unrecht, der Elefant ist wie ein Baum­
stamm. Dann fingen sie an, darüber zu streiten und 
heiß zu kämpfen, wer nun recht hatte. Da kam einer, 
der sehen konnte, und sagte: Freunde, hört auf zu 
streiten; ich will euch erzählen, wie ein Elefant wirk­
lich aussieht. Und er beschrieb ihnen dann ganz 
genau, wie ein Elefant ist. Sie haben dann ihren 
Irrtum eingesehen und sich gegenseitig für ihre 
Streiterei entschuldigt. Danach wurden sie bereit, 
sich etwas sagen zu lassen, sie wurden bereit, etwas 
zu lernen.

Ich glaube, für uns Christen wäre es auch gut, 
wenn wir bereit wären zu lernen und bereit, auf 
andere zu hören. Der Herr Jesus Christus offenbart 
sich uns in dem Maße, in dem wir bereit sind zu 
empfangen. Und es gibt Menschen, die kennen ihn 
seit ihrer Kindheit und leben mit ihm, aber sie ler­
nen ihn nie wirklich ganz kennen. Und es gibt Men­
schen, die eine ganz kurze Berührung mit Christus 
haben, und sie lernen ihn ganz durch und durch 
kennen. Als Christen sollten wir uns Mühe geben, 
wirklich Jesus Christus ganz kennenzulernen.

Vor gar nicht langer Zeit lebte eine Fetisch­
priesterin in Accra, sie hieß Pauline. Sie war eine 
Frau, die nichts mit Gott zu tun haben wollte. Sie 
verdiente eine Menge Geld durch ihren Beruf als 
Priesterin. Aber plötzlich wurde sie durch ein Licht, 
so wie damals Paulus, gerufen. Da sah sie Gott, wie 
Jakob ihn gesehen hatte auf der Leiter. Sie wurde 
eine Christin und wurde getauft. Und von da an war 
sie bereit, jederzeit und überall Zeugnis für Christus 
abzulegen. Aber ihre Freunde, die anderen Fetisch­
priester und Fetischpriesterinnen, wollten sie un­
bedingt umstimmen; denn sie war Mittelpunkt ihres 
Berufsstandes gewesen. Aber sie sagte, ich will nicht 
wieder zu euch zurückkommen. Denn ich bin jetzt 
eine Tochter des wahren Gottes geworden, und ihr 
wollt, daß ich zu euch zurückkomme, damit ihr mit 
mir Geld verdient. Jetzt bin ich die Tochter eines, 
der alles, der Himmel und Erde besitzt, und das
Werk, das er hat, ist unvergänglich. Sie sagt: Gott,
Du bist mein Alles in allem, Du bist mein Retter und 
Erlöser, Du hast mich von der Macht Satans befreit; 
Du hast mich von der tiefen Dunkelheit ins Licht 
gebracht. Verleihe Du mir den Willen, daß ich immer 
bei Dir bleiben kann.



XIV

Ich denke, das ist, was auch wir heute abend sagen 
sollten. Christus ist bereit, zu uns zu kommen, wenn 
auch wir bereit sind, ihn zu empfangen. Und wenn 
wir sagen, daß Christus in uns zunehmen und daß 
wir abnehmen sollen, dann können wir gewiß sein, 
daß der Herr mit uns sein wird. Amen.

b) Ansprache von Landesbischof 
Prof. Dr. Hans-Wolfgang Heidland

Wer, sagen wir, daß er ist — wir, die Bundes­
republikaner am 25. April 1976? Sicher nicht der, 
wie ihn die früheste Darstellung des Guten Hirten 
in den Katakomben zeigt. Auch nicht der Pantokrator, 
der über der Westpforte der frühen Dome thront. 
Nicht der Leichnam am Pestkreuz, wie man ihn in 
Heilsbronn bei Ansbach sieht, mit echtem Menschen­
haar, in einer grauenhaften, realistischen Darstellung 
eines gemarterten Menschen. Und schon ganz und 
gar nicht der Thorwaldsen'sche Jesus des 19. Jahr­
hunderts. Aber wer dann?

In jener Zeit, deren Übereinstimmung im wesent­
lichen in der Technik, die sie konsumiert, liegt 
— es sei denn, daß man die Verworrenheit als eine 
Übereinstimmung bezeichnete —, ist es vielleicht 
unmöglich, eine klare Antwort auf diese Frage zu 
geben und ein Bild zu zeichnen mit eindeutigen Kon­
turen. Beim Nachdenken fiel mir, nahegelegt durch 
die österliche Zeit, jener Christus ein, der den Jün­
gern auf dem Weg nach Emmaus begegnet als ein 
Fremdling, den sie nicht erkennen — ich dachte eben 
an die Geschichte von dem Elefanten —; sie spüren 
nur: da ist einer, dessen Gesellschaft tröstlich ist; 
der die Leere ausfüllt. Ich glaube, daß viele unserer 
Zeitgenossen die Begleitung von Jesus erleben, ohne 
zu wissen, daß er es ist, wenn sie irgendwo beim 
Lesen ein tröstliches Wort berührt; wenn sie durch 
einen Menschen ein Stück Begleitung und Lebens­
wärme empfangen; wenn ihnen durch eine Erinne­
rung an irgendetwas, das sie einmal in ihrer Kind­
heit von Gott gehört haben, ein Stück Zuversicht für 
den nächsten Schritt geschenkt wird.

Wir dürfen wissen, daß Jesus es ist, der neben 
uns hergeht. Aber auch wir wissen, wie jene Jünger 
in Emmaus, nicht, wo hinaus es mit unserer Kirche, 
mit unserem persönlichen Leben, mit unserer ganzen 
Welt geht. Es sind uns fast alle die sicheren Vor­
stellungen, die festen Maßstäbe zerschlagen — und 
wem es noch nicht so gegangen ist, dem wird's noch

so gehen —, von denen unsere Eltern und frühere 
Generationen lebten. Wir haben nur noch diesen 
Begleiter.

Von ihm freilich kann auch ein Christ heute er­
fahren, was die Jünger erlebten, als über dem Wort 
des Fremdlings neben ihnen ihr Herz, wie das so 
schön bei Luther heißt, brannte: „Brannte nicht unser 
Herz“, sagten sie hinterher, „als er uns die Schrift 
öffnete?" Ich glaube, das haben wir alle erfahren, 
sonst säßen wir nicht hier, daß aus diesen vielen 
Worten, aus diesen Dunkelheiten und harten Blök- 
ken, die uns in der Schrift begegnen, mit einem Male 
uns etwas angesprochen hat, durch das es uns warm 
ums Herz wurde, ja unser Herz brannte.

„Bleibe bei uns, denn es will Abend werden." Man 
empfindet gegenüber Menschen aus Ubersee etwas 
von der Dekadenz, oder, wie man heute sagt: von 
der decadence des Abendlandes, über dem die Schat­
ten der Geschichte lang werden. „Es will Abend wer­
den", und der Tag dieser Weltgeschichte, dieses Erd­
teils, der in Wirklichkeit nur ein westlicher Vor­
sprung, eine Halbinsel Asiens ist, geht zur Neige. Es 
ist wohl nicht zufällig, daß in unseren Tagen das 
Abendmahl neue Bedeutung gewinnt, so wie die
beiden Jünger sich an den Tisch setzten mit dem
Fremdling und mit ihm das Brot teilten. Es ist das 
kein Zufall, denn wenn ein Mensch müde geworden 
ist von seinen Fragen, dann ist es an der Zeit, daß er 
sich an das hält, was Christus dem Weggenossen in 
die Hand drückt: das Stück Brot — daran kann man 
sich halten —, und den Schluck Wein — der geht in 
uns ein.

Als das damals in der Herberge geschah, wurden 
den beiden Jüngern die Augen geöffnet, und sie 
erkannten ihn. „Er aber entschwand ihnen." Jesus 
will der Fremdling bleiben, den man nicht gleich auf 
Anhieb erkennt, mit dem man nicht plump vertrau­
lich werden kann, der eben nicht, weil allzu bekannt, 
langweilt. Er ist der, der uns überrascht, da, wo wir 
resigniert meinen, es sei am Ende mit uns und der 
Welt. Seine Auferstehung brachte es fertig, daß die 
beiden Wanderer „aufstanden zur selben Stunde" 
und sich mit neuen Kräften aufmachten nach Jeru­
salem zu den anderen, die ihrerseits sie empfingen 
mit dem Ruf: „Er ist wahrhaftig auferstanden!" Und 
sie, die meinten, es sei nun Schluß, standen an einem 
Anfang.

Ob es nicht auch bei uns so sein könnte, daß wir 
erst an einem Anfang stehen?



1

Verhandlungen

Die Landessynode hat ihre Verhandlungen durch die von ihr bestellten Schriftführer und durch Steno­
grafen aufzeichnen lassen. Außerdem wurden die Aussprachen in den Plenarsitzungen auf Tonband 

aufgenommen. Hiernach erfolgte die nachstehende Bearbeitung der Verhandlungen.

Die Landessynode tagte in den Räumen des „Hauses der Kirche" in Bad Herrenalb.

Erste öffentliche Sitzung

Bad Herrenalb, Montag, den 26. April 1976, vormittags 8.45 Uhr.

Tagesordnung

I.
Eröffnung der Synode

II.
Begrüßung

I.
Eröffnung der Synode

Präsident Dr. Angelberger: Ich eröffne die erste 
Plenarsitzung der neunten Tagung und bitte Herrn 
Prälat Dr. Bornhäuser, das Eingangsgebet zu sprechen.

Prälat Dr. Bornhäuser spricht das Eingangsgebet.

HL
Nachruf

IV.
Glückwünsche

V.
1. Veränderung im Bestand der Synode
2. Verpflichtung eines Synodalen
3. Zuteilung zu einem ständigen Ausschuß

VI.
Entschuldigungen

VII.
Nachwahlen zu
1. Landeskirchenrat
2. Bischofswahlkommission
3. EKD-Synode (1. Stellvertreter)

II.

Begrüßung
Präsident Dr. Angelberger: Meine sehr verehrten 

Damen und Herren! Liebe Schwestern und Brüder! 
Die soeben eröffnete neunte Tagung der im Jahre 
1972 gewählten Landessynode steht ihren Vorgänge­
rinnen weder nach Inhalt noch nach Umfang nach. 
Bereits heute abend beginnt unsere zweite Plenar­
sitzung. Sie ist dem Gesamtthema „Mission und 
Ökumene" gewidmet und wird bis zum Mittwoch­
abend dauern.

Aus meinem Einladungsschreiben konnten Sie be­
reits ersehen, in welch guter Weise unsere Vorbe­
reitungskommission gearbeitet und welch reichhal­
tiges und vielseitiges Programm sie aufgestellt hat.

(Beifall)
Ich darf für diese vortreffliche Unterstützung bei 

der Vorbereitung der Synodaltagung allen Ange­
hörigen der Vorbereitungsgruppe unter Federfüh-

4. Gemeinsamer Ausschuß der Evang. Ruhegehalts- rung von 
danken.kasse in Darmstadt

Herrn Dr. Epting bereits heute herzlich 
(Beifall)

VIII.
Bekanntgaben

IX.
Zuweisung der Eingänge

X.
Landesbischof Prof. Dr. Heidland: 
„Die Kritik der Treuen"

Um uns dem Hauptthema und einigen wesent­
lichen Sachgegenständen der Vorlagen des Landes­
kirchenrats — ich darf hinweisen auf den Entwurf 
eines kirchlichen Gesetzes über die Dienste der Mit­
arbeiter und den überarbeiteten Entwurf für ein 
Lehrverfahren — sowie den Eingaben an die Syn­
ode mit der erforderlichen Sorgfalt widmen zu kön­
nen, haben wir die B ehand1ung des Haupt - 
berichts des Evangelischen Oberkirchenrats* nach 
Festlegung der einzelnen Abschnitte für unsere stän-

XI.
Verschiedenes

* Siehe Verhandlungen der Landessynode vom Oktober 1975 
Seite 25 (Ziffer 33).



2 Erste Sitzung

digen Ausschüsse und nach Bestimmung der jewei­
ligen Berichterstatter bis zur diesjährigen Herbst­
tagung unserer Synode zurückgeste11t.

Zu dem überarbeiteten Entwurf des Landeskir-
mchenrats einer rdnung fürLehrverfahren% 
00 
9 -

— früher Lehrbeanstandungsordnung — darf ich zu­
nächst darauf hinweisen, daß der Verfassungsaus­
schuß im Rahmen seiner Überarbeitung des alten
Entwurfs einer Lehrbeanstandungsordnung im we-
sentlichen die in der Zwischenzeit von der Arnolds- 
hainer Konferenz erarbeitete Fassung einer Ord­
nung für Lehrverfahren aufgenommen hat und in 
wesentlichen Punkten auch den Anregungen und 
Vorschlägen der Badischen Sozietät und des Kon­
vents der badischen Theologiestudenten gefolgt ist. 
Ferner möchte ich hierzu die Absicht bekanntgeben, 
diese Ordnung — zeitlich gesehen — in zwei Ab­
schnitten und Lesungen zu behandeln. Die endgül­
tige Verabschiedung wird also erst im Verlaufe 
unserer Herbsttagung erfolgen, so daß nach der 
jetzt bevorstehenden Sachbehandlung ein noch­
maliges Uberdenken bis zum Herbst gegeben sein 
wird.

Unsere Landessynode hat als erste Synode einer 
Gliedkirche ihr Ja zur Grundordnung der 
EKD gegeben. Sie ist daher jetzt nach meiner An­
sicht nicht nur berufen, sondern im Interesse einer 
Stärkung und Vertiefung der Gemeinschaft der Lan­
deskirchen auch gerufen, im Blick auf unsere be­
tonte Stellungnahme zu der neuen Grundordnung 
der EKD zu dem Nein in unserer württembergischen 
Nachbarkirche und für eine Weiterführung des Zu­
stimmungsverfahrens im Gange der Verfassungs­
reform der EKD ein eindeutiges Votum abzugeben.

(Beifall)
Möge uns für alle Vorhaben ein harmonisches 

Wirken und fruchtbares Gelingen geschenkt werden!
Sie, meine lieben Mitsynodalen, heiße ich zu die­

ser neunten Tagung ebenso herzlich willkommen, 
wie Sie, Herr Landesbischof, mit allen Herren der 
Kirchenleitung.

In aufrichtiger Freude begrüße ich in unser aller 
Namen unsere Gäste aus den nichteuro­
päischen Kontinenten.

(Beifall)
Insbesondere heiße ich mit ihren Ehefrauen die 

Herren Präsidenten Dr. Mastra, Indonesien, und 
Addo, Ghana, sowie Herrn Pfarrer Murakami, 
Japan, Herrn Nat Idarous, Kenya, und Herrn 
Laurie Chisholm, Neuseeland, bei uns als liebe 
Gäste willkommen und sage herzlichen Dank für
ihr Kommen. (Beifall)

In diesen Willkommensgruß schließe ich bereits 
heute alle Damen und Herren mit ein, die im Ver­
laufe unserer zweiten Plenarsitzung zu uns kommen 
und zu uns sprechen oder in den Arbeitsgruppen 
mitwirken werden.

Nach vielen ernsthaften und gutgemeinten Ver­
suchen wird es Herrn Oberkirchenrat Gundert 
von der Kirchenkanzlei gelingen, als Gast aus dem 
E K D - Bereich am Mittwoch und Donnerstag wieder 
einmal bei uns zu sein.

(Beifall)

Als weiteren Gast, der heute zum erstenmal bei 
uns weilt, begrüße ich den Vertreter des Erz- 
bischöflichen Ordinariats Freiburg, Herrn Ordi­
nariatsrat Kirchgäßner.

(Beifall)
Daß Sie Ihr Kommen ermöglichen konnten, ge­

reicht uns nicht nur zur Ehre, sondern bereitet uns 
besonders im Hinblick auf das Spezialthema unserer 
Tagung eine große Freude und verpflichtet uns zu 
ganz besonderem Dank.

Grund zur Freude ist ferner die Anwesenheit der 
Damen und Herren der Presse und des Rundfunks.

(Beifall)
Haben auch Sie herzlichen Dank für Ihr Kommen.
Aus dem Bereich unserer Landeskirche sind meiner 

Einladung gefolgt und weilen bereits unter uns die 
beiden Vertreter unserer Jugend.

(Beifall)
Herrn Landesjugendpfarrer Schellenberg 

möchte ich auch von dieser Stelle aus unsere herz­
lichen Glück- und Segenswünsche zur Wahl als 
Dekan des Kirchenbezirks Oberheidelberg aus-
sprechen. (Beifall)

Zu den Gästen kommen ferner die sechs Kandi­
daten des Petersstifts Heidelberg, vier Abgesandte 
des Konvents der badischen Theologiestudenten und 
zwei Vertreter der Studentenschaft unserer Fach­
hochschule Freiburg.

(Beifall)
Ihnen allen gilt unser herzlicher Willkommensgruß 

zugleich mit der Bitte, im Verlaufe der zweiten Ple­
narsitzung nach Eintragung in die jeweilige Teil­
nehmerliste der Arbeitsgruppen an dem Gespräch 
einer der sechs Gruppen teilzunehmen.

Last not least heiße ich als zweiten Synodalen 
mit Sonderstatus neben Herrn Militärdekan Bek­
ker, der zu dieser Tagung leider nicht kommen 
kann, Herrn Kirchenrat Michel, den Hauptge­
schäftsführer des Diakonischen Werkes, willkommen.

(Beifall)
Ihnen, lieber Herr Michel, darf ich noch ein be­

sonderes Wort zum Gruß sagen; denn Sie weilen 
zum ersten Mal in der neuen Stellung bei uns. Sie 
waren und sind Synodaler. Für die Vergangenheit 
sage ich Ihnen von ganzem Herzen Dank für Ihre 
gute Kameradschaft und unverbrüchliche Treue so­
wie für Ihre stete Hilfsbereitschaft und vorbildliche 
Mitarbeit hier im Plenum und in den Ausschüssen. 
Mit diesem Dank verbinden wir alle guten Wünsche 
für Ihr neues, nicht immer leichtes Amt und auch 
für Ihr Wirken als Berater in der Synode. Bleiben 
Sie, wer Sie waren und wie Sie waren: unser guter 
Freund und unermüdlicher Mitarbeiter!

(Beifall)
Nun gebe ich Herrn Ordinariatsrat Kirchgäßner 

Gelegenheit, ein Grußwort an uns zu richten.

Ordinariatsrat Kirchgäßner: Herr Präsident! Herr 
Landesbischof! Liebe Schwestern und Brüder im 
Herrn Jesus Christus! Ich bin heute, wie der Herr 
Präsident schon gesagt hat, zum ersten Mal bei 
Ihnen. Mir schien, daß es gut ist, sich bei solch einer 
Gelegenheit wenigstens kurz vorzustellen. Ich bin 
das jüngste Mitglied im Erzbischöflichen Ordinariat



Erste Sitzung 3

Freiburg. Bis vor etwas mehr als einem Jahr war
ich in der praktischen Seelsorge am Hochrhein tätig.
Zu den erfreulichsten Dingen dieser Seelsorgezeit 
darf ich rechnen, daß ich einen sehr guten ökumeni­
schen Kontakt und gute ökumenische Zusammen­
arbeit mit meinem evangelischen Mitbruder und mit 
der dortigen Gemeinde hatte. Insofern bin ich sehr 
an der ökumenischen Zusammenarbeit interessiert. 
In Freiburg bin ich jetzt berufen, die Planungsarbeit 
als Leiter unserer Planungsstelle zu machen, und 
habe auch da schon Gelegenheit gehabt, mit der ent­
sprechenden Stelle des Oberkirchenrats Verbindung 
aufzunehmen.

Ich darf Ihrer Tagung die Grüße des Herrn Erz­
bischofs und der Mitarbeiter des Ordinariats über­
mitteln. Ich möchte mich sehr herzlich dafür be­
danken, daß Sie einen Vertreter des Ordinariats ein­
geladen haben, als Hörer unter Ihnen zu sein. Ich 
glaube, daß das Hören im ökumenischen Dialog 
etwas sehr Wichtiges ist. Schon im zwischenmensch­
lichen Bereich ist das Zuhörenkönnen eine nicht zu 
unterschätzende Gabe. Wenn man einen anderen 
Menschen verstehen will, muß man geduldig zu­
hören können. Das gilt sicherlich nicht weniger im 
Verhältnis zwischen den Kirchen, daß man sich in 
der Bereitschaft, voneinander zu lernen, darum be­
müht, zuzuhören. Deshalb bin ich gern zu dieser 
Tagung gekommen. Ich danke für die Einladung 
und hoffe, im Zuhören wieder ein Stück verstehen 
zu lernen und etwas von dieser Tagung mitzuneh­
men. In diesem Sinn darf ich Ihrer Tagung, Ihren 
Gesprächen und Ihren Beratungen Gottes Segen
wünschen. (Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Haben Sie herzlichen 
Dank, Herr Ordinariatsrat, für Ihre guten Wünsche! 
Auch wir geben Ihnen unsere besten Wünsche mit 
nach Freiburg für Sie und Ihre Arbeit.

Wir kommen zum nächsten Punkt der Tages­
ordnung:

III.

Nachruf
Am dritten Advent 1975 ist im Alter von 63 Jahren 

Dr. Karl Stürmer nach langem, schwerem Leiden 
in Karlsruhe verstorben. Der in Mannheim geborene 
Heimgegangene ist ab 1934 in verschiedenen Städten 
als Vikar tätig gewesen, bis er 1938 wegen Ver­
weigerung des Amtseids auf Adolf Hitler aus dem 
Kirchendienst entlassen worden ist. Während der 
folgenden Tätigkeit in einem Verlag promovierte 
er in Heidelberg, woselbst er — neben Berlin und 
Bonn — studiert hatte, zum Doktor der Theologie. 
Nach Kriegsdienst und seiner Entlassung aus ameri­
kanischer Kriegsgefangenschaft im Jahre 1945 
kehrte er in den Dienst unserer Landeskirche zurück 
als Pfarrer in Stockach und anschließend in Mann­
heim.

In die fast zwei Jahrzehnte dauernde Tätigkeit als 
Pfarrer der Ostpfarrei der Melanchthonkirche in 
Mannheim fällt seine Zugehörigkeit zu unserer im 
Jahre 1959 gewählten Landessynode. Er hat auch 
hier nach besten Kräften gedient. Viele Anstöße sind

von ihm ausgegangen, und zahlreiche Entscheidun­
gen haben in ihm einen eifrigen Verfechter gefunden 
gehabt.

Neben umfangreicher publizistischer Tätigkeit, 
wobei ich besonders sein Werk „Konzilien und öku­
menische Kirchenversammlungen" erwähnen möch­
te, hat er zunächst in Mannheim das Kirchenblatt 
„Die Gemeinde" herausgegeben, das später mit den 
beiden anderen badischen Kirchenzeitungen in un­
serer heutigen kirchlichen Wochenzeitung „Auf­
bruch" aufgegangen ist.

Am Ende seiner sechsjährigen Zugehörigkeit zur 
Landessynode hat er den Vorsitz des Evangelischen 
Presseverbandes unserer Landeskirche und das Amt 
des Chefredakteurs der neuen Kirchenzeitung über­
nommen, deren Stil er ein Jahrzehnt lang geprägt 
hat. Seine Verbundenheit mit unserer Synode ist 
stets stark gewesen und hat ihren sichtbaren Aus­
druck in seiner Anwesenheit in Bad Herrenalb wäh­
rend unserer Tagungen gefunden, bis ihm die Krank­
heit diesen Dienst erschwert hat. Das schwere Lei­
den, das ihn bereits seit Sommer 1974 zeichnete, hat
zu seinem Wunsch geführt, am 30. September 1975
in den Ruhestand treten zu dürfen.

(Die Anwesenden erheben sich.)
Wie unsere Landeskirche und der Presseverband 

schulden auch wir in der Synode dem Heimgegan­
genen bleibenden Dank für seine Treue und seine 
vielen Dienste. Wir wollen zum Zeichen des Mit­
empfindens und der Trauer einen Augenblick in 
stillem Gedenken verweilen.

Sie haben sich zur Ehre des Heimgegangenen von 
Ihren Plätzen erhoben. Ich danke Ihnen.

Wir kommen zu dem nächsten Tagesordnungs­
punkt:

IV.
Glückwünsche

Seinen 65. Geburtstag feierte am 4. Dezember 
unser Konsynodaler Karlheinz Schoener.

(Beifall)
Auch heute nochmals herzlichen Dank für die lang­
jährige Freundschaft und alle guten Wünsche für
die Zukunft! (Beifall)

Unserem Landesbischof Prof. Dr. Hans-Wolfgang 
Heidland wurde Anfang Dezember 1975 in An­
erkennung des Wirkens und Eintretens für die 
fächerübergreifende Diskussion zwischen Praktischer 
Theologie, Philosophie und Erfahrungswissenschaft 
die Ehrensenatorwürde der Karlsruher Universität 
verliehen. In aufrichtiger Mitfreude gratulieren wir 
sehr herzlich zu dieser Ehrung.

(Beifall)
Auch bei dieser Tagung gilt es, neue Dekane zu 

begrüßen. Es sind die Herren Bußmann und 
Ertz. Herr Bußmann wurde zum Dekan von Vil- 
lingen, Herr Ertz zum Dekan von Eppingen-Bad 
Rappenau gewählt.

(Beifall)
Auch von dieser Stelle aus nochmals recht herz­
lichen Glückwunsch und segensreiches Wirken in 
Ihrem neuen Amt!

2



4 Erste Sitzung

Es folgt der nächste Punkt der Tagesordnung:

V.
1. Veränderung im Bestand der Synode
2. Verpflichtung eines Synodalen
3. Zuteilung zu einem ständigen Ausschuß

Wie Sie aus meinen Ausführungen bei der Be­
grüßung gehört haben, ist Herr Michel als gewähltes 
Mitglied unserer Synode des alten Kirchenbezirks 
Hornberg und des neuen Kirchenbezirks Villingen 
ausgeschieden. Die Bezirkssynode des Bezirks Vil­
lingen hat in ihrer Sitzung vom 20. März 1976 als 
Nachfolger von Herrn Michel Herrn Pfarrer Walter 
Gomer in Donaueschingen in die Landessynode 
gewählt.

Ich heiße Sie, Herr Gomer, hier bei uns unter 
gleichzeitiger Beglückwünschung zu dieser Wahl 
recht herzlich willkommen. Wir freuen uns auf die 
Zusammenarbeit mit Ihnen.

Ich darf Sie bitten, zur Verpflichtung vor­
zutreten.

Herr Gomer, Sie geben vor der Synode folgendes 
Versprechen ab — ich sage es vor —: „Ich ver­
spreche, in der Landessynode gewissenhaft und sach­
lich mitzuarbeiten und nach bestem Wissen und Ge­
wissen dafür zu sorgen, daß ihre Beschlüsse dem 
Bekenntnis der Landeskirche entsprechen und dem 
Auftrag der Kirche Jesu Christi dienen."

Sprechen Sie mir bitte die Worte nach: „Ich ver­
spreche es."

Synodaler Gomer: Ich verspreche es.
Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank! Da­

mit sind Sie volles Mitglied bei uns geworden.
(Beifall)

Unser neuer Synodaler hat in der Rücksprache den 
Wunsch geäußert, obwohl er die Arbeitsweise un­
serer Ausschüsse nicht kennt, dem Hauptaus­
schuß angehören zu dürfen. Ich frage Sie: Sind 
Sie damit einverstanden?

(Allgemeine Zustimmung)
Werden Gegenstimmen laut? — Das ist nicht der 
Fall. Sie gehören damit, Herr Gomer, dem Haupt­
ausschuß an.

Jetzt kommen wir zu dem nächsten Tagesord­
nungspunkt:

VI.
Entschuldigungen

Auch dieses Mal können aus beruflichen Gründen 
drei Brüder an unserer Tagung nicht teilnehmen, 
und zwar sind dies die Synodalen Fischer von 
Weikerstha 1, Wenk und F1uhrer. Eben­
falls infolge dienstlicher Verhinderung — Pfarr­
kolleg und spätere Teilnahme an einer Ausschuß­
sitzung im Rahmen der Arnoldshainer Konferenz — 
muß Herr Prälat Weigt dieses Mal unserer Ta­
gung fernbleiben.

Wegen Krankheit hat sich entschuldigt unser Syn­
odaler Freiherr von Ade1sheim. Ihm werde 
ich unsere Grüße und besten Wünsche zur Genesung
übermitteln. (Beifall)

VII.
Nachwahlen zu

ES
1. Landeskirchenrat
2. Bischofswahlkommission
3. EKD-Synode (1. Stellvertreter)
4. Gemeinsamer Ausschuß der Evang. Ruhe­

gehaltskasse in Darmstadt
Nun führen wir Nachwahlen durch, die durch das 

Ausscheiden unseres früheren Synodalen gewählter 
Art und jetzigen Synodalen beratender Art notwen­
dig geworden sind, und zwar handelt es sich um 
Nachwahlen zum Landeskirchenrat, der Bischofs­
wahlkommission, der EKD-Synode (erster Stellver­
treter) und zum Gemeinsamen Ausschuß der Evan­
gelischen Ruhegehaltskasse in Darmstadt.

Ehe ich dem Sprecher des Altestenrates das Wort 
erteile, möchte ich gleichzeitig bekanntgeben, daß 
unsere Schriftführer unter Führung von Herrn Schu­
ler mit Unterstützung von Herrn Cleiß, Deecke und 
Reger die Zählung vornehmen werden, und zwar 
haben wir vorgesehen:

rosa Stimmzettel für den Landeskirchenrat — 
Herr Cleiß, bitte!
hellblau die EKD-Synode — darf ich den Herrn 
Reger bitten!
goldgelb für die Bischofswahlkommission — darf 
ich Herrn Deecke bitten!

Sie hören jetzt die Vorsch1ägedesA1te-
s tenrats, und nachher werden die Herren, wie
ich sie eben aufgerufen habe, mit Urnen zu Ihnen 
kommen — wir haben drei an der Zahl, so daß wir 
gleichzeitig alle drei Wahlen, nämlich — ich wieder­
hole nochmal — Landeskirchenrat, Bischofswahl­
kommission und EKD-Synode durchführen können.

Nun hören Sie zunächst unseren Synodalen 
Schoener.

Synodaler Schoener: Auf der gestrigen Sitzung 
des Ältestenrates hat der Herr Präsident uns davon 
unterrichtet, daß durch das schon mehrfach erwähnte 
Ausscheiden unseres bisherigen Konsynodalen 
Hanns-Günther Michel für vier Gremien Nachwahlen 
erforderlich geworden sind. Diese vier Gremien 
sehen Sie auf der Tagesordnung: es handelt sich um 
den Landeskirchenrat, die Bischofswahlkommission, 
die EKD-Synode und schließlich ERK, zu deutsch: 
Evangelische Ruhegehaltskasse in Darmstadt.

Obwohl der Altestenrat nach unserer Geschäfts­
ordnung das Vorschlagsrecht hat, meinte er doch, 
die vier ständigen Ausschüsse um Vorschläge bitten 
zu sollen. Das ist ebenfalls inzwischen geschehen, 
und auf Grund dieser Vorschläge gibt nun der Älte­
stenrat eine Vorschlagsliste bekannt. Wir sind — 
um diesen häufig gebrauchten Ausdruck auch hier 
zu benutzen — davon ausgegangen, daß jeder Aus­
schuß eigene Mitglieder nominiert. Und nun kommen 
die Namen, die Sie, bitte, notieren wollen. Sie sind 
alphabetisch geordnet, um jeden Verdacht auf Wer­
tung zu beseitigen.
1. Landeskirchenrat: Genannt wurden

vom Bildungsausschuß Herr Ernst Cleiß
vom Hauptausschuß Herr Gerhard Koch



Erste Sitzung 5

vom Rechtsausschuß 
vom Hauptausschuß 
vom Finanzausschuß

Herr Gerhard Leser 
Herr Helmut Rave 
Herr Gernot Ziegler

Zu diesen Vorschlägen ist noch folgendes zu be­
merken: Es befinden sich unter den Genannten be­
reits zwei, die als Stellvertreter im Landeskirchen­
rat sind. Sollten sie gewählt werden, muß für sie 
ein Stellvertreter nominiert werden. Und da schlägt 
der Rechtsausschuß im Fall der Wahl von Herrn 
Leser Herrn Paul Marquardt vor, während im Fall 
einer Wahl von Herrn Gernot Ziegler der Finanz­
ausschuß keine Nominierung vorgenommen hat.

Soweit zum Landeskirchenrat.

2. Bischofswah1kommission:
Hier schlägt der

Bildungsausschuß Herrn Hans W. Blöchle vor,
der Hauptausschuß 
der Rechtsausschuß 
der Finanzausschuß

Herrn Gerhard Hof
Herrn Günter Richter und
Herrn Klaus Steyer

3. Ich komme zum dritten Punkt: ein Stellvertreter 
in die EKD-Synode.

Hier haben Rechtsausschuß und Finanzausschuß 
auf eine Nominierung verzichtet; der Bildungsaus­
schuß nennt Herrn Karl Ritsert und der Hauptaus­
schuß Herrn Klaus Schnabel.

4. Schließlich als Vertreter für den gemeinsamen 
Ausschuß der Evangelischen Ruhege­
haltskasse in Darmstadt hat der Ältesten­
rat einen Vorschlag gemacht, und zwar nominiert er 
Herrn Gernot Ziegler, der sich auf diesem Gebiet 
bereits als Experte bewährt hat.

(Vereinzelter Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Darf 
ich zunächst die für den Wahlvorgang wesentlichen 
Bestimmungen in Ihr Gedächtnis zurückrufen.

Zunächst Landeskirchenrat: Die Bestimmung fin­
den Sie in § 30 unserer Geschäftsordnung, und zwar 
zunächst im Absatz 3:

Scheidet ein synodales Mitglied oder ein Stell­
vertreter aus, so ist beim nächsten Zusammen­
treten der Synode für den Ausgeschiedenen ein 
anderes Mitglied oder ein Stellvertreter für die 
restliche Amtsdauer der Synode zu wählen.
Gewählt ist —

heißt es dann im Absatz 1 —, 
wer mehr als die Hälfte der abgegebenen Stim­
men erhalten hat. Bezüglich derjenigen Kandi­
daten, die im ersten Wahlgang diese Mehrheit 
nicht erreicht haben, findet ein zweiter Wahlgang 
statt, bei dem nur solche Synodale gewählt wer­
den können, die schon im ersten Wahlgang 
Stimmen erhalten haben.
Wird auch im zweiten Wahlgang bezüglich eines 
oder mehrerer zu Wählenden die erforderliche 
Mehrheit nicht erreicht, so findet ein dritter 
Wahlgang statt, in dem diejenigen als gewählt 
gelten, die die meisten Stimmen erhalten haben. 
Im dritten Wahlgang können nur solche Synodale 
gewählt werden, die im ersten oder im zweiten 
Wahlgang Stimmen erhalten haben.

Soweit der Landeskirchenrat.

Und nun die drei anderen Wahlen. Hier ist maß­
gebend § 138 unserer Grundordnung. Hier ist unter 
der Ziffer c festgelegt:

Bei einer Wahl ist gewählt, wer die absolute 
Mehrheit der Stimmen erhält. Kommt diese nicht 
zustande, so ist ein zweiter Wahlgang erforder­
lich. In ihm ist gewählt, wer die meisten Stimmen 
erhält.
Das gleiche gilt, wenn weitere Wahlgänge er­
forderlich werden.

Soweit die gesetzlichen Festlegungen. Und nun 
nochmals zu den Vorschlägen, die Sie eben aus den 
Ausführungen unseres Synodalen Schoener ent­
nehmen konnten. Und zwar sind vorgeschlagen — 
ich wiederhole nochmals:

für den Landeskirchenrat: die Herren 
Cleiß, Koch, Leser, Rave und Ziegler auf dem 
rosafarbenen Blatt,
Bischofswah1kommission auf gold­
gelbem Blatt dann zu vermerken:
die Herren Blöchle, Hof, Richter, Steyer und
für die EKD-Synode, auf hellblauem Papier, 
die Herren Ritsert und Schnabel.

Und schließlich für den letzten Punkt: Gemein­
samer Ausschuß der Evangelischen Ruhe­
gehaltskasse in Darmstadt wurde nur 
ein Vorschlag unterbreitet.

Wenn Sie damit einverstanden wären, würde ich 
diesen Vorschlag jetzt gleich zur Sachbehandlung 
geben. Wird Widerspruch erhoben oder geheime 
Wahl gewünscht? — Das ist nicht der Fall. — Darf 
ich umgekehrt fragen: Stimmen Sie der Berufung 
unseres Synodalen Ziegler in dieses Gremium in 
Darmstadt zu? Wenn ja, zeigen Sie es durch Ge-
räusche! — (Allgemeiner Beifall)

Danke schön! — Ich darf Sie, Herr Ziegler, 
fragen, ob Sie die Wahl annehmen?

(Zuruf: Ja!) 
Danke schön! — Herzlichen Glückwunsch und gutes 
Wirken.

Nun zu den anderen Wahlgängen. Sie haben die 
Namen gehört. Es steht selbstverständlich frei, wei­
tere Namen hier vorzuschlagen oder auf dem Stimm­
zettel zu vermerken. Wird hierzu etwas ausgeführt? 
— Das ist nicht der Fall.

Nun darf ich bitten, zur Wahlhandlung zu schrei­
ten. Falls noch nicht jeglicher Rest von Klarheit be­
seitigt sein sollte, bitte ich um Meldung. — Also 
einen Namen, meint mein Nachbar zur Rechten, auf 
jeden Stimmzettel zu schreiben, und zwar wird wie­
der eingesammelt, wie ich vorhin schon sagte, in 
der Reihenfolge, wie jetzt die Zettel ausgeteilt 
worden sind: zunächst rosa für den Landeskirchen­
rat — hierfür ist Herr Cleiß zuständig; dann gold­
gelb für die Bischofswahlkommission — Herr Deecke 
ist hier der Stimmsammler und schließlich hellblau: 
EKD-Synode — hier wird Herr Reger mit der Urne 
kommen. Darf ich nun bitten, zur Wahl zu schreiten.

(Wahlhandlung)
Darf ich kurz um Ruhe bitten! Hat jedes Mitglied 

der Synode sich in die Anwesenheitsliste einge-
tragen? (Zurufe: Neinl) 

(Die Wahlhandlung geht weiter)



6 Erste Sitzung

Die Anwesenheitsliste hat 70 Namen. Haben sich 
jetzt alle eingetragen?

(Zurufe: Ja!)
Es wird jetzt gezählt unter Führung von Herrn 

Schuler durch die Herren Cleiß, Deecke und Reger. 
Wir haben bewußt vier genommen, damit jeweils 
ein eventuell auf der Liste stehender Synodaler bei 
dieser Gruppe nicht mitzählt und die Dreierzahl ge­
wahrt ist. Das nur zur Beseitigung eventueller Be-
denken. (Zuruf)
Sind die Bedenken beseitigt?

(Zuruf: Ja, Herr Cleiß!)

VIII.

Bekanntgaben

Wir kommen zum nächsten Punkt der Tagesord­
nung, während zwischenzeitlich gezählt werden kann. 
Es sind die Bekanntgaben; die Zahl ist diesmal 
reichlich groß.

Die Landessynode hat auf der letzten Sitzung 
während der Herbsttagung am 31. Oktober 1975 
beschlossen, daß der Landeskirchenrat als Nachfolger 
für Herrn Schuldekan Michel im Kuratorium 
der Fachhochschule in Freiburg vor­
läufig ein Mitglied der Synode bestimmen kann, 
falls dies erforderlich ist.

In seiner Sitzung vom 3. 12. 1975 hat auf Grund 
dieses Beschlusses der Landeskirchenrat Herrn 
Schöfer vorläufig mit Wirkung vom 1. Januar 
1976 zum synodalen Mitglied im Kuratorium außer 
unserm Synodalen Trendelenburg berufen.

Unter Bezugnahme auf unseren Beschluß vom 31. 
Oktober unterrichte ich Sie über diese Berufung 
seitens des Landeskirchenrats und bitte um Ihre Zu­
stimmung zu dieser vorläufigen Regelung.

Wer kann dieser Regelung nicht seine Stimme 
geben? — Enthaltung? — Somit wäre nachträglich 
die Zustimmung gegeben. Ich darf auch jetzt 
nochmals Ihnen, Herr Schöfer, ein gutes Wirken in 
Freiburg wünschen.

(Beifall)

Der Landeskirchenrat hat in seiner Sitzung vom 
H 11. Februar 1976 einstimmig ein vorläufiges 
% kirchliches Gesetz zur Ergänzung des kirch- 
.lichen Gesetzes über die Besoldung und Ver- 
•sorgung der Kirchenbeamten beschlossen.

Sie haben diesen Gesetzestext und die Begründung 
erhalten. Diese Ergänzung ist am 1. Januar 1976 in 
Kraft getreten.

Der Evang. berkirchenrat hat dazu im
Rundschreiben an die Mitglieder der Landessynode 
vom 17. 3. 1976 folgendes ausgeführt:

Zuletzt hat die Landessynode auf ihrer Märztagung 
1975 (Prot. S. 3f.) das vom Landeskirchenrat gemäß 
§ 123 Abs. 2 Buchstabe a der GO beschlossene vor­
läufige kirchliche Gesetz über die Besoldung und Ver­
sorgung der Kirchenbeamten vom 4. 12. 1974 (VBl. 
S. 113) durch Beschluß bestätigt.

Auch hier bitte ich um Ihre Zustimmung zu dieser 
vorläufigen Regelung, und zwar hinsichtlich des 
ganzen Gesetzes, das nämlich nur zwei Paragraphen

enthält: im ersten die Ergänzung und im zweiten den 
Zeitpunkt des Inkraftretens.

Wer kann diesem vorläufigen Gesetz seine Stimme 
nicht geben? — Wer wünscht sich zu enthalten? — 
Einstimmige Annahme.

Unter Bezugnahme auf unseren Beschluß — Sie 
finden ihn Herbst 1975 Seite 9 — teilt Herr Lan­
desbischof zu dem damaligen Sachgegenstand: 
Regiona1komitee „Freiheit für Wort 
und Dienst in der Kirche" mit:

Seit der Herbsttagung der Landessynode hat sich 
weder für die Kirchenleitung noch für das Regional­
komitee Anlaß für ein Gespräch ergeben. Über künf­
tige Kontakte werde ich der Landessynode berichten.

Soweit diese Mitteilung.

Die nächste gibt uns für den Evangelischen 
Oberkirchenrat Herr Oberkirchenrat Dr. Jung 
— es handelt sich um Einrichtungen für 
Körperbehinderte in landeskirchlichen Häu­
sern und Heimen:

Sehr verehrter Herr Präsident!
Wir nehmen Bezug auf den Beschluß der Landes­
synode vom 9. 4. 1975 und gestatten uns, Sie von 
folgendem zu unterrichten:
1. Das Kirchenbauamt ist angewiesen worden, bei
allen Neubauvorhaben der Kirchengemeinden, der
Landeskirche usw. die Berücksichtigung von „Behin­
derteneinrichtungen“ zu prüfen und ggf. im Einver­
nehmen mit dem Evang. Oberkirchenrat als Auflage 
zu verfügen.
2. Das Kirchenbauamt hat auf Weisung des Ober­
kirchenrats eine Kommission gebildet, die Richtlinien 
für die bei Neubauten zu berücksichtigenden „behin­
dertenfreundlichen“ Einrichtungen erarbeitet. Nach 
diesen Richtlinien werden die unter Ziffer 1 genann­
ten Auflagen den Bauträgern erteilt werden.
3. Im Verwaltungsgebäude des EOK, Blumenstr. 1, 
wird das Kirchenbauamt nach Weisung des Evang. 
Oberkirchenrats und im Einvernehmen mit dem Lan- 
desjugendpfarramt und der Beauftragten für Behin­
dertenarbeit einen Treppenlift beim Aufgang Ritter­
straße einbauen, der die Überwindung der Differenz­
treppe für Rollstuhlfahrer ohne Inanspruchnahme 
fremder Hilfe möglich macht.
Der im Haus befindliche Fahrstuhl bietet die Möglich­
keit, daß Rollstuhlfahrer jedes Stockwerk erreichen 
können und damit auch sämtliche Dienststellen und 
Tagungsräume (z. Zt. wird die Versetzung der Be­
tätigungsknöpfe noch geprüft).
In jedem Stockwerk ist sichergestellt, daß auch eine 
WC-Anlage von Rollstuhlfahrern benutzt werden 
kann.
4. Im Einvernehmen mit dem Landesjugendpfarrer 
und der Beauftragten für Körperbehindertenarbeit ist 
für das Haus der Kirche in Herrenalb eine Regelung 
gefunden worden, die ohne bauliche Veränderungen 
die Möglichkeit bietet, daß Körperbehinderte im Roll­
stuhl sämtliche Stockwerke erreichen können.
In jedem Stockwerk werden Rollstühle bereitgestellt, 
deren Dimensionierung die Benutzung des bestehen­
den Fahrstuhls ermöglicht. Eine WC-Anlage wurde 
inzwischen so umgestellt, daß sie von Rollstuhlfahrern 
ohne fremde Hilfe benutzt werden kann.
Die Teilnahme von Behinderten an den Gottesdiensten 
wird durch eine Lautsprecheranlage von der Kapelle 
zum Clubraum ermöglicht.



Erste Sitzung 7

Auf den nachträglichen Einbau von Behindertenein­
richtungen in den Häusern in Wilhelmsfeld und Gör­
wihl muß mit Rücksicht auf die dort gegebenen räum­
lichen Verhältnisse verzichtet werden.
Die von der Landessynode bei der Verabschiedung 
des Haushaltsplans bereitgestellten Mittel werden zur 
Finanzierung der vorgesehenen Um- bzw. Ausbauten 
und zur Beschaffung der erforderlichen Zusatzgeräte 
für Behinderte ausreichen.

Wir haben uns in der Sitzung vom 31. Oktober 
1975 mit der Frage des Beitritts der Evangelischen
Landeskirche in Baden zur kumenischen
Entwicklungsgenossenschaft befaßt. Hier 
ist eine mehrfache Unterrichtung seitens des Evan­
gelischen Oberkirchenrats erfolgt. Die letzte Mittei­
lung faßt sich im wesentlichen dahingehend zu­
sammen:

1. Die am 4. 11. 1975 in Holland vorgenommene 
Registrierung der Ökumenischen Genossenschaftsbank 
ist nicht identisch mit der Gründung einer solchen 
Bank, sondern dient lediglich ihrer Vorbereitung. 
Eine Gründung wird durch eine Mitgliederversamm­
lung erst dann erfolgen, wenn das notwendige Start­
kapital verfügbar ist. Dies ist z. Z. noch nicht der 
Fall.
2. Die EKD steht dem Aufbau einer solchen Öku­
menischen Genossenschaftsbank grundsätzlich positiv 
gegenüber, hält es jedoch für verfrüht, jetzt schon 
die Frage einer finanziellen Beteiligung deutscher 
Kirchen zu stellen. Vielmehr ist nach übereinstimmen­
der Meinung der Fachleute abzuwarten, ob und in 
welcher Höhe Kirchen aus angelsächsischen Ländern, 
die (anstelle eines Kirchensteuersystems) mit Vermö­
gensanlagen und Stiftungen große Erfahrungen ha­
ben, verzinsliches Kapital für Entwicklungsvorhaben 
verfügbar machen. Eine solche Einbringung von Ka­
pital würde dem jährlichen kirchlichen Entwicklungs­
dienstbeitrag an den Ökumenischen Entwicklungsfonds 
grundsätzlich entsprechen.
3. Sofern einzelne Gemeinden oder engagierte kirch­
liche Gruppen sich an dieser Ökumenischen Genossen­
schaftsbank beteiligen wollen, empfiehlt die KED- 
Referentenkonferenz die Gründung von entsprechen­
den Förderkreisen in der Rechtsform von eingetra­
genen Vereinen.
Der Evang. Oberkirchenrat wird entsprechend inter­
essierte Gruppen und Gemeinden, sofern sich diese an 
ihn wenden, zunächst einmal erfassen und diese mit 
entsprechender Information versehen.
Darüber hinausgehende Maßnahmen hält auch der 
Evang. Oberkirchenrat vorläufig für verfrüht. Eine 
finanzielle Beteiligung der Landeskirche über die im 
Haushaltsplan für KED eingestellten Mittel hinaus 
ist in den Jahren 1976 und 1977 auch nicht möglich.

Soweit das Schreiben vom 25. November 1975, das 
Herr Dr. Sick an mich gerichtet hat.

Auf unseren Beschluß nach dem Bericht über die
Arbeit des Ausschusses „Hilfe für p fer der
Gewalt in der Welt" teilt der Leiter des 
Bundesamts für die Anerkennung aus- 
1ändischerF1ücht1inge mit Schreiben vom 
18. November 1975 mit:

Ihr Schreiben vom 6. d. M. mit der Entschließung der 
Landessynode der Evangelischen Landeskirche in Ba­
den zur Lage der Asylbewerber in der Bundesrepublik 
Deutschland habe ich mit bestem Dank erhalten.
Zu der Bitte der Synode an das hiesige Bundesamt,

alles daranzusetzen, Entscheidungen über Asylanträge 
und Widersprüche gegen Ablehnungsbescheide zu be­
schleunigen, darf ich folgendes bemerken:
Die Ausschüsse des Bundesamtes für die Anerken­
nung ausländischer Flüchtlinge, die in den vergange­
nen zehn Monaten des Jahres 1975 monatlich im 
Durchschnitt 1000 bis 1100 Asylentscheidungen ge­
troffen haben, sind im Interesse der Asylbewerber 
stets bestrebt, über Asylanträge und Widersprüche 
gegen Ablehnungsbescheide so schnell wie möglich zu 
entscheiden. So konnte inzwischen die durchschnitt­
liche Dauer eines Asylverfahrens bis zur erstinstanz­
lichen Entscheidung auf vier Monate herabgesetzt 
werden.
Allerdings werden sich länger dauernde Asylverfahren 
nie ganz vermeiden lassen. So ist insbesondere in 
tatsächlich schwierig gelagerten Fällen, die umfang­
reiche Ermittlungen und Rückfragen bei anderen Be­
hörden erfordern, eine längere Dauer des Asylver­
fahrens unvermeidbar. Daneben gibt es auch Fälle, in 
denen der Asylbewerber durch häufigen Wechsel seines 
Aufenthaltsortes seinen Kontakt mit dem Bundesamt 
unterbricht und dadurch eine schnelle Entscheidung 
über seinen Asylantrag selbst verhindert.

gez. Dr. Hoffmann, Regierungsdirektor

Nun kommen im Zusammenhang mit unseren 
Entscheidungen im Haushaltsplan fünf Schreiben, 
die ich auch kurz bekanntgebe.

Der esamtkonvent der Jugendrefe-

renten schreibt am 7. November 1975:
Der Gesamtkonvent der badischen Jugendreferenten 
hat zur Kenntnis genommen, daß die Synode auf 
ihrer Herbsttagung sich stärker als bisher der Bedeu­
tung der Jugendarbeit in unserer kirchlichen Arbeit 
bewußt geworden ist. Dies kommt besonders durch 
die Beratung der Haushaltsmittel für die Jugendarbeit
zum Ausdruck.
Die Jugendreferenten nehmen die Entscheidungen der 
Landessynode im Blick auf den Haushaltsbeschluß 
für Jugendarbeit dankbar zur Kenntnis. Wir haben 
den Wunsch, die Synode auch weiterhin über dieses 
Feld kirchlicher Arbeit zu informieren.

Das zweite Schreiben ist von der Evangeli­
schen Landesjugendkammer in Baden 
und datiert vom 17. November 1975:

Wir möchten Ihnen unseren Dank aussprechen für 
das Verständnis, das Sie den Anliegen der Jugend­
arbeit entgegenbringen. Sie haben nicht nur das Thema 
Jugendarbeit als Schwerpunkt Ihrer Beratungen in 
der Frühjahrstagung aufgegriffen, sondern haben auch 
gezeigt, daß Sie bereit sind, die notwendigen Konse­
quenzen daraus zu ziehen.
Wir freuen uns, daß Sie trotz der wegen der an­
gespannten Finanzlage der Landeskirche notwendigen 
Einsparungen die Haushaltsansätze für die Jugend­
arbeit nicht nur unverändert beibehalten haben, son­
dern die Mittel für den Kirchlichen Jugendplan sogar 
leicht erhöht haben.
Gerne sind wir bereit, Ihnen auch künftig mit Infor­
mationen und Mitarbeit zur Verfügung zu stehen, 
wenn es um Fragen der Jugendarbeit geht.

Unterzeichnet ist das Schreiben von dem Vorsitzen­
den Horn.

Der CVJM, Landesverband Baden, 
schreibt am 25. November 1975:

Wir möchten Ihnen für Ihre Zusage, daß der CVJM- 
Landesverband Baden, 1976 einen Zuschuß in Höhe



8 Erste Sitzung

von 140 000 DM und 1977 einen Zuschuß in Höhe von 
150 000 DM erhalten wird, ganz herzlich danken.
Wir freuen uns, daß uns diese Zuweisungen trotz der 
angespannten Finanzlage gewährt werden.

Schließlich noch ein Schreiben der Brüder- 
Unität der Herrnhuter Brüdergemei­
ne in Bad Boll vom 21. November 1975:

Von einer Dienstreise zurückgekehrt, fand ich Ihr 
Schreiben vom 8. November 1975 vor. Es erreichte 
uns über Königsfeld, wohin es versehentlich an die 
Anschrift unserer Frauenschulen gesandt war. Wir 
bitten deshalb um Verständnis, wenn erst heute eine 
Antwort bei Ihnen eintrifft.
Im Namen der Direktion der Europäisch-Festländischen 
Brüder-Unität möchte ich unseren herzlichen Dank 
aussprechen für die großzügige Unterstützung des 
Königsfelder Schulwerkes zum Weiter­
bestand für die nächsten zwei Jahre. Gelegentlich des 
Gespräches in Herrenalb am 28. Oktober konnte icli 
feststellen, welche Opfer seitens der Badischen Lan­
deskirche hinter dieser Unterstützungsaktion stehen. 
Wir danken auch für die Zusendung des Berichtes 
vom Bildungsausschuß an die Synode am 29. Ok­
tober 1975.
Obwohl die Synode der Europäisch-Festländischen 
Brüder-Unität erst im Frühjahr 1977 wieder zusam­
mentritt darf ich schon heute auch in ihrem Na­
men der Synode der Badischen Landeskirche den 
Dank dafür aussprechen, daß sie die Weiterführung 
des Königsfelder Schulwerkes ermöglichte.

Unterzeichnet ist das Schreiben von dem Vorsitzen­
den Eberhard Bernhard.

Das Amt für Jugendarbeit — Körper- 
behindertenarbeit — in unserer Landes­
kirche schreibt am 18. Dezember 1975:

Dürfen wir Ihnen mit unserem Weihnachtsgruß an 
unsere Behinderten und Mitarbeiter sehr herzlich dan­
ken für das Wohlwollen, das gerade der Körperbehin­
dertenarbeit von den Mitgliedern der Synode ent­
gegengebracht wurde. Wir möchten Sie darum bitten, 
unseren Dank gelegentlich weiterzugeben an die Mit­
arbeiter der Synode.
Es wird Sie sicher interessieren, daß wir im Ausschuß 
Behindertenarbeit Kirchliche Dienste ein Gespräch mit 
Herrn Pfarrer Fritz, Malsburg, vereinbart haben, um 
mit ihm nochmals verschiedene Fragen, die sich aus 
der Nacharbeit der Synode ergeben, zu besprechen. 
Ein frohes Weihnachtsfest, Kraft, Gesundheit und 
Erfolg für die Aufgaben, die im neuen Jahr vor Ihnen 
liegen, wünscht Ihnen, auch im Namen aller Mit­
arbeiter der Körperbehindertenarbeit,

Ihre Waltraud Groh

Zuletzt noch ein Schreiben, das im Zusammenhang 
mit dem Hauptthema unserer Tagung steht; es ist 
ein Schreiben des Evangelischen Missi­
onswerkes in Südwestdeutsch1and — 
EMS — vom 30. Dezember 1975:

Im Oktober 1975 hat die Synode des Evangelischen 
Missionswerkes in Südwestdcutschland getagt. Nach 
Fertigstellung des Protokolls wurde die Geschäftsstelle 
des EMS beauftragt, Ihnen beiliegendes Wort an die 
Landessynoden weiterzuleiten. Dieses Wort wurde 
von der EMS-Synode, in der sich auch eine Reihe 
von Vertretern der landeskirchlichen Synoden befinden, 
einstimmig beschlossen. Es soll dazu dienen, die Ar­
beit der Landessynoden der am EMS beteiligten Kir­
chen entsprechend zu akzentuieren. Es ging der EMS-

Synode in diesem Wort nicht um neue Gedanken, 
sondern um einen neuen Impuls. Wir bemerken ja 
immer wieder, daß viele Mitglieder unserer Kirchen 
immer noch nicht gewohnt sind, ihre Kirche im 
weiten Horizont des Missionsauftrags zu sehen. 
Wir möchten Sie bitten, dieses Wort in geeigneter 
Weise in die Arbeit Ihrer Landessynode einzubringen.

Unterzeichnet ist das Schreiben von Walther Geng­
nagel, dem Vorsitzenden der Referenten-Konferenz.

Das Wort selbst, das am 11. Oktober 1975 von 
der Synode des EMS in Ludwigshafen be­
schlossen wurde, lautet:

Die Synode des EMS hat sich während ihrer Sitzung 
am 10./11. Oktober 1975 mit der missionarischen Be­
rufung der Kirche befaßt. Sie ist überzeugt, daß 
Missionsarbeit in Übersee nur dann richtig und glaub­
würdig getan werden kann, wenn die Kirche hier 
selbst ernsthaft missionarisch existiert.
Die Synode versteht diese Berufung zur Anteilnahme 
an Gottes Sendung nicht als einen zusätzlichen Auf­
trag der Gemeinde, sondern als Geschenk und Be­
freiung zu Zeugnis und Dienst. Die Synoden der Mit­
gliedskirchen werden deshalb gebeten:
a) ihre Gemeinden auf ihre Ausstrahlungskraft an­
zusprechen, sie nach ihrer Aufnahmefähigkeit für 
Außenstehende zu befragen und sie zur Sendung zu 
ertüchtigen;
b) der Ausbildung und Weiterbildung aller kirch­
licher Mitarbeiter einschließlich der Pfarrer die mis­
sionarische Intention zu geben.
Wir bitten die Synoden der Mitgliedskirchen, der Mis­
sion und Evangelisation im eigenen Bereich wie der 
Partnerschaft mit anderen Kirchen Priorität einzu­
räumen.

Es folgt der letzte Punkt der Tagesordnung vor 
der Pause:

IX.

Zuweisung der Eingänge

Sie haben alle eine Liste bekommen, in die Sie 
eintragen können, an welche Ausschüsse die Über­
weisung jeweils vorgeschlagen wird. Ich rufe die 
Eingänge auf:1

1. Eingabe von Dr. Dr. Günter A1tner in Heidel­
berg vom 25.9. 1975 auf Beratung der Kern­
energieproblematik2

Beilage 1
Ergänzendes Schreiben von Dr. Dr. Günter Altner 
vom 22. 3. 1976:
Bezugnehmend auf mein Schreiben vom 9. Dezember 
1975 möchte ich Ihnen heute genauere Angaben zu 
meiner Eingabe für die Frühjahrssynode 1976 ma­
chen. Es erscheint mir weiterhin geboten und dring­
lich, daß sich die Synode mit der Kernenergieproble­
matik auseinandersetzt.
Die Tatsache, daß wir heute schon wieder in einer 
anderen Situation sind als zum Zeitpunkt meiner 
Eingabe im vorigen Jahr, zeigt, wie stark die Dinge 
im Fluß sind. Auf der einen Seite ist es durch die

1 Der Wortlaut der Eingänge lag den Mitgliedern der 
Landesynode vor; er wurde nicht verlesen.

2 Wortlaut siehe Verhandlungen der Landessynode vom 
Oktober 1975 Seite 21 f.



Erste Sitzung 9

Vermittlung von Herrn Pfarrer Richter gelungen, 
zwischen den Bürgerinitiativen im Wyhler Raum und 
der Landesregierung eine Vereinbarung zustandezu- 
bringen. Der Umstand, daß die Zustimmung zu diesem 
Text noch offen ist und zusätzliche Anstrengungen 
verlangt, läßt erkennen, wie tiefgreifend die Kern­
energieproblematik heute von der Bevölkerung emp­
funden wird.
Auf der anderen Seite ist die wissenschaftliche Aus­
einandersetzung um die Risiken der Kernenergie wei­
tergegangen. Sie werden von dem Heidelberger Me­
morandum gehört haben, das im Namen von über 
1000 Wissenschaftlern eine Reduzierung und Ver­
langsamung der laufenden Kernkraftwerksplanungen 
fordert. Die Diskussion zeigt aber auch, daß es 
nicht nur um die engeren technologischen Risiken 
geht, sondern insbesondere auch um die Frage, wie 
Energieverbrauch und wirtschaftliches Wachstum zu­
sammenhängen, welche Einsparungen sich die Öffent­
lichkeit leisten will, wie soziale Stabilität und wach­
sende Anfälligkeit großtechnischer Produktionsinstru­
mente zusammenpassen.
Diese Gesamtkonstellation veranlaßt mich, über meine 
frühere Eingabe hinauszugehen und die Synode zu 
bitten, sich im Hinblick auf die seelsorgerlichen, so­
zialen, ökologischen und wirtschaftlichen Dimensionen 
der Energieproblematik zu einem entsprechenden 
Programm zu entschließen.
Ich bin gerne bereit, im gegebenen Falle für eine 
Beratung zur Verfügung zu stehen, um Referenten 
zu benennen und bei Themenformulierungen behilf­
lich zu sein. Herr Pfarrer Richter hat seinerseits seine 
Bereitschaft erklärt, seine Erfahrungen bei der Vor­
bereitung der Synode mit einfließen zu lassen.
Die Tatsache, daß es in der Badischen Kirche in den 
vergangenen Jahren möglich gewesen ist, die Aus­
einandersetzung um die Energieproblematik hilfreich 
zu begleiten, sei es durch Äußerungen des Herrn 
Landesbischofs, sei es durch die Problemaufgeschlos­
senheit der Synode oder das Engagement der Herren 
Richter und Beck, ermutigt mich heute, meine Eingabe 
an die Synode in diesem umfassenden Sinne neu zu 
formulieren.

Beilage 2

Schreiben von Dr. H. G. Otto, Physiker, Forschungs­
leiter i. R., Weil am Rhein, vom 22. 4. 1976:
Durch meinen Freund, Pfarrer G. Richter in Weisweil, 
hörte ich, daß auf der Frühjahrssynode unserer Kirche 
die Beratung der Eingabe des Heidelberger Theo­
logen und Biologen Dr. Dr. Altner anstehen wird. Ich 
nehme das zum Anlaß, Sie, Herrn Präsidenten, in­
ständig zu bitten, sich dieser Eingabe anzunehmen 
und dafür zu sorgen, daß sie eine Behandlung auf 
der Synode erfahre, die ihrer Bedeutung gerade wegen 
der kirchlichen Aufgabe, unbedingt für den Schutz des 
Lebens einzutreten, angemessen ist.
Ich kenne die Sorgen und Bedenken vieler Synodalen, 
sich in Fragen einzumengen, zu denen ihnen — wie 
sie meinen — jede Kompetenz fehlt und die schein­
bar der unmittelbaren Beziehung zur kirdilichen 
Hauptaufgabe ermangeln. Ich darf Ihnen als Fach­
mann versichern,, daß die sogenannten „Experten“ — 
also auch ich — angesichts der ungeheuren Vielfalt 
der Kernenergieproblematik genausowenig kompetent 
sind für die Gesamtheit der Fragen und der Folgen 
der Kernenergie. Sie haben aber, getragen vom un­
erhörten Fortschritt der Naturwissenschaften und der 
Technik in den letzten beiden Jahrhunderten und von 
der gläubigen Anbetung der Massen, die in Natur­
wissenschaft und Technik mehr und mehr die eigent­

liche Gottheit zu erkennen meint, jedes Maß über 
Grenzen und Ziele verloren und halten die Kompetenz 
auf ihrem engen Fachgebiete für hinreichend, Ent­
scheidungen zu treffen, die für Wohl und Wehe der 
ganzen Menschheit bedeutungsvoll sein können. Es 
ist erschreckend zu sehen, wie viele gläubige Christen 
sich diesem schrecklichen Aberglauben, daß die Wis­
senschaft und Technik schon alles schaffen werde, 
hingeben, ohne sich dessen bewußt zu werden, daß 
sie einen neuen Gott anbeten, der nicht mehr das 
Heil und das Wohlgefallen der Menschen zum Ziel 
hat.
Weil ich nicht zu denen gehöre, die — auf der Seite 
der Kernenergie-Befürworter oder auf der Seite ihrer 
Gegner — sich einbilden, alles das zu wissen, was
man heute eben objektiv noch nicht weiß — es ist
das Meiste an dem Gesamtbereich der Kernenergie — 
stehe ich auch zu dem von 1000-en verantwortungs­
bewußten Wissenschaftlern und Technikern vertre­
tenen Grundsatz: erst müssen die biologischen, phy­
sikalisch-chemischen, sozialen, ökonomischen usw. 
Folgen der massiven Einführung der Kernenergie 
ernsthaft untersucht werden, erst müssen die Risiken, 
die von den einen als völlig belanglos, von den an­
deren als die Menschheitskatastrophe angesehen 
werden, klarer übersehen werden, ehe man nicht­
widerrufbare Entscheidungen trifft.
Die Radionuklide, die heute in den Kernenergie-
Anlagen neu entstehen und nur nach ihren eigenen
Gesetzen wieder vergehen — in Sekundenbruchteilen 
bis zu Jahrmilliarden — waren zumeist nach eben­
diesen Gesetzen von unserer Erde verschwunden, be­
vor höheres organisches Leben auftrat, ja auftreten 
konnte. Wir drehen das Rad der Erdgeschichte um 
diese Erdzeitalter zurück, obwohl wir keine Vor­
stellungen davon haben, welche Folgen dieser Schritt 
hat. Gerade in der Bundesrepublik sind radiobiolo­
gische Untersuchungen über diese Fragen aufs 
schlimmste „unterentwickelt“. Aber der Stolz, eine 
„Kernenergie-Weltmacht“ zu sein, ist um so größer. 
Wir müssen uns darüber klar sein, daß die Ent­
scheidung für ein Kernenergie-Moratorium, für Kern­
energie „auf Sparflamme“, tatsächlich große, uns alle 
berührende Folgen haben wird: Sparsamkeit, Ab­
kehr von der Vorstellung unbegrenzten Wachstums, 
Verzicht auf eine Konsum- und Wegwerf-Ideologie, 
Rücksichtnahme auf Entwicklungsländer und auf 
kommende Generationen. Aber wir haben damit zu­
gleich die Aussicht, Zeit, Gedanken und Mittel für 
Alternativen zu finden und uns dessen zu erinnern, 
daß es nur einen Gott gibt und nicht auch die Götter 
Wachstum, Energie, Wissenschaft, Konsum usw. Ge­
rade dazu muß die Synode Stellung nehmen und ein 
gewichtiges Wort sagen.
Wie viele andere Wissenschaftler und Nichtwissen­
schaftler werde ich während der Synode für Ihre 
mutige und weise Entscheidung beten.

Hier werden Rechtsausschuß und Hauptausschuß um 
die Vorbereitung gebeten.

2. Antrag des Evang. Dekanats Pforzheim- 
Stadt vom 6. 10. 1975 auf Abgabe einer Er­
klärung zum Verhältnis von Kirche 
und Staat Israel1
Auf Anfrage teilt das Dekanat am 5. 3. 1976 mit: 

Für Ihr Schreiben vom 14. 2. 1976 danke ich Ihnen 
bestens. Nach Rücksprache mit Mitgliedern des Be-

1 Wortlaut siehe Verhandlungen der Landessynode vom 
Oktober 1975 Seite 23 f.



10 Erste Sitzung

zirkskirchenrats halte ich eine mündliche Einführung 
in unsere Israel-Erklärung während der Synode nicht 
für notwendig.
Ich darf aber, auch im Namen der Mitglieder des 
Bezirkskirchenrats und des Präsidiums der Bezirks­
synode, darum bitten, daß die Landessynode sich bei 
ihrer Frühjahrstagung mit der Lage Israels befassen 
möge. Vor allem möchten wir die Synode bitten,
eine Stellungnahme zur UNO-Resolution „Zionismus

Rassismus“ zu erarbeiten und zu veröffentlichen
und die Gemeinden aufzurufen, sich mit der Frage 
des Verhältnisses „Kirche und Israel“ zu befassen, 
worum wir bereits im Oktober gebeten haben. Wir 
halten das für dringend geboten, da diese Frage als 
theologische, geschichtliche und politische Aufgabe 
den Gemeinden nach wie vor gegeben ist.

Unsere Bitte um Vorbereitung geht an den Haupt­
ausschuß.

3. Eingabe des Kirchengemeinderats Müllheim 
(Baden) vom 22. 10. 1975 zur Erhebung 
und Abführung landeskirchlicher 
Kollekten2

Diese Eingabe wird dem Hauptausschuß und dem 
Finanzausschuß zugewiesen.

4. Eingabe der Telefonseelsorge Mann­
heim-Ludwigshafen vom 17. 3. 1976 
auf Abgabe einer Entschließung

Entwurf einer Resolution
an den Bundesminister für das Post- und Fernmelde­
wesen und an den Verwaltungsrat der Deutschen 
Bundespost.
Die Synode der Evangelischen Landeskirche in Baden 
bittet die zuständigen Gremien dringend, auf einen 
Zeittakt bei Ortsgesprächen und bei Gesprächen im

hat notwendigerweise ein Ansteigen psychischer Er­
krankungen zur Folge.. 
Da die Post ein Monopolbetrieb ist, hat sie unserer 
Auffassung nach sehr wohl nicht nur wirtschaftliche, 
sondern auch soziale und psychohygienische Argumente 
bei ihren Planungen zu beachten. Am stärksten be­
troffen sind natürlich alle Bürger, die auf das Tele­
fon als praktisch einziges Kommunikationsmittel an­
gewiesen sind: ältere Mitbürger (insbesondere die 
Telefonketten) und kranke Menschen, die an das 
Haus gebunden sind.
Auch eine große Anzahl finanziell schwächer gestell­
ter Menschen und Rentner würde künftig auf das 
Telefon verzichten müssen, da die finanzielle Be­
lastung nicht mehr durch die Grundgebühren, son­
dern durch die laufenden Gesprächsgebühren entstehen 
würde. Schließlich ist es für Beratungsstellen aller 
Art — nicht nur für die Telefonseelsorge — praktisch 
unmöglich, Beratungsgespräche unter Zeit- und Geld­
druck zu führen.
Welche Auswirkungen ein Zeittakt auf Beratungs­
gespräche hat, läßt sich am Beispiel der Telefonseel­
sorge Mannheim-Ludwigshafen-Heidelberg demon­
strieren: Als zwischen Heidelberg und dem Sitz der 
Telefonseelsorgestelle in Mannheim ein Ausnahme­
hauptanschluß gesclialtet wurde (und damit Ge­
spräche ohne Zeittakt möglich wurden), hat sich die 
Anzahl der Gespräche aus Heidelberg innerhalb von 
6 Monaten verfünffacht und ist weiter im Steigen 
begriffen.
Allein die Telefonseelsorge von dem geplanten Zeit­
takt auszunehmen — so sehr das vom Standpunkt 
der Telefonseelsorge auch begrüßenswert sein mag — 
scheint lediglich Alibifunktion der Öffentlichkeit und 
dem Parlament gegenüber zu haben.

Rechtsausschuß und Hauptausschuß werden um die 
Vorbereitung gebeten.

zukünftigen Nahverkchrsbereich generell 
zichten.
Begründung

zu ver- 5. Eingabe des Evangelischen Pfarramts March 
vom 26. 10. 1975 auf Ste11ungnahmeder

Die Synode begrüßt die Einführung der Fernsprech- 
Nahverkehrsbereiche, in der sie eine entscheidende 
Verbesserung der menschlichen Kommunikation nicht 
nur in ländlich strukturierten Gebieten, sondern auch 
zwischen den Großstädten und ihren Vorortbereichen 
sieht.
Allerdings sieht sie in der Einführung eines Zeittaktes 
— wie lang er auch immer sei - eine faktische Annu- 
lierung dieser entscheidenden Verbesserung und für 
die bisherigen jeweiligen Ortsnetze sogar eine ent­
scheidende Verschlechterung. Durch die Einführung 
eines Zeittaktes würde im Empfinden der Fernsprech­
kunden jedes Gespräch zum „Ferngespräch“.
Die Synode stellt fest, daß mit der Einführung eines 
Zeittaktes eine Form menschlicher Kommunikation, 
die seit Jahrzehnten wesentlich zur Lebensqualität von 
immer mehr Bürgern beiträgt, ohne Rücksicht radikal 
beschnitten wird.
Im großstädtischen Lebensbereich hat das telefonische 
Gespräch längst die spontanen und zum Teil auch be­
absichtigten persönlichen Kontakte abgelöst und ist 
durch nichts ersetzbar.
Wir halten es nicht für einen Luxus, sondern für 
lebenswichtig, diese Kommunikationsmöglichkeit ohne 
einen zeitlichen bzw. finanziellen Druck zu erhalten. 
Eine Beschneidung individueller persönlicher Kontakte

Landessynode zur kirchlichen

2 Wortlaut siehe Verhandlungen der Landessynode vom 
Oktober 1975 Seite 23 f.

Situation in Südafrika
Ein Gesprächskreis der Evang. Erwachsenenbildung 
March hat sich an einem Seminar zu den Themen 
der 5. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der 
Kirchen beteiligt, das vom Kirchenbezirk Freiburg 
angeboten wurde. Es wurde vom Kreis einstimmig 
beschlossen, die beiliegende Resolution an unsere 
Landessynode zu geben.
Obwohl die Landessynode sicherlich wieder ein sehr 
reiches Programm zu bewältigen hat, möchte ich Sie 
herzlich bitten, unsere Anregung zumindest in den 
Hauptausschuß zu geben, damit dort eine Stellung­
nahme erarbeitet wird. Unser Kreis war der Mei­
nung, daß die Kirche in der Bekämpfung des Rassis­
mus in Süd-Afrika zunächst einmal bei sich selbst be­
ginnen müsse und nicht gleich das Problem auf eine 
politische Ebene abschieben darf. Erst wenn wir im 
eigenen Hause Ordnung geschaffen haben, haben wir 
auch die Glaubwürdigkeit, im politischen Bereich 
Konsequenzen zu fordern und unsere deutschen In­
dustrie-Firmen zum Kampf gegen den Rassismus auf­
zufordern.
Resolution zur kirchlichen Situation in Süd-Afrika
Die Evang. Erwachsenenbildung March hat sich in 
diesem Monat mit den Themen der 5. Vollversamm­
lung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi 
beschäftigt. Wir sind sehr betroffen, daß der zutiefst 
unchristliche Rassismus auch von weiten Teilen der



Erste Sitzung 11

weißen Christen und der deutschen Gemeinden in 
Süd-Afrika und Südwest-Afrika unterstützt wird.
Aus diesem Grund haben wir folgende Bitte 
an unsere Landessynode:
Die Evang. Landeskirche in Baden möge sich bei der 
Synode der EKD und beim Kirchlichen Außenamt da­
für einsetzen, daß
1. keine Pfarrer aus der Bundesrepublik Deutschland 

mehr in den deutschen Gemeinden oder anderen 
weißen Gemeinden in Süd-Afrika und Südwest- 
Afrika eingesetzt werden, daß

2. keinerlei Kirchensteuermittel aus dem Bereich der 
EKD in die deutschen Gemeinden fließen und daß 

3. geprüft wird, ob nicht ab 1976 mit diesen ein­
gesparten Kirchensteuermitteln die in der Ent­
stehung begriffene Evangelical Lutheran Church of 
South Africa unterstützt werden könnte.

Unsere Bitte um Vorbereitung geht an Rechtsaus­
schuß, Hauptausschuß und Finanzausschuß.

6. Antrag des Pfarrkonvents des Kirchen­
bezirks Ladenburg-Weinheim vom 31. 
10. 1975 auf Änderung des Pfarrer­
dienstgesetzes

Der Pfarrkonvent des Kirchenbezirks Ladenburg- 
Weinheim hat sich auf mehreren Zusammenkünften 
eingehend mit dem „Zweiten kirchlichen Gesetz zur 
Änderung des Pfarrdienstgesetzes“ vom 23. Oktober 
1974 befaßt. Er hat dabei einige Fragen gestellt, um 
deren Beantwortung er die Landessynode bittet — 
und er ist der Ansicht, daß die Beantwortung nur in 
der Änderung oder Zurücknahme einiger Bestimmun­
gen dieses Gesetzes bestehen kann.
1. Dieses Gesetz ist von der Landessynode verab­
schiedet worden, ohne daß den Betroffenen — also
uns Pfarrern — ausreichend Zeit zu gründlicher Stel-
lungnahme gegeben wurde. Hier hat man Demokratie 
zu üben versucht, ohne wirklich demokratisch zu 
denken. Es wäre besser gewesen, den Gesetzesentwurf 
zunächst einmal über den Pfarrverein auf den amt­
lichen Pfarrkonferenzen diskutieren zu lassen, damit 
die Landessynode gleicli die Stellungnahme der Pfarrer 
hätte mitberücksichtigen können.
2. § 70,1 dieses Gesetzes besagt, die Berufung auf 
eine Pfarrstelle sei „in der Regel“ unwiderruflich. 
Gewiß muß es Ausnahmen geben, die genau zu defi­
nieren sind, aber man hätte mit dem Ausdruck „in 
der Regel“ die Ausnahme nicht schon von vornherein 
mit einem solchen Gewicht versehen dürfen, wie es 
hier geschieht. Der Pfarrer ist vielmehr grundsätzlich 
unversetzbar — der Gesetzgeber muß ihm diese
Stellung einräumen, damit der Pfarrer — der Ge-
meinde und der Kirchenleitung gegenüber — die Un­
abhängigkeit behält, die 
geliums braucht.

er als Verkündiger des Evan-

3. § 70,3 hält die „mehrjährige Amtszeit“ eines 
Pfarrers für einen Versetzungsgrund, § 72 f den Ge­
sundheitszustand des Pfarrers und § 72g die Tat­
sache, daß der Pfarrer „seinen Dienst nicht mehr 
recht ausübt oder ausüben kann“. Wir meinen, daß 
mit diesen Bestimmungen Mißbraucli getrieben wer­
den kann: ein Pfarrer, der seine besten Jahre in eine 
Gemeinde investiert hat, kann fortgeschickt werden, 
wenn er älter wird und seine Kräfte nachlassen. Wir 
vermissen in diesem Gesetz zumindest eine Schutz­
klausel für ältere Pfarrer. Die Frist gemäß § 74,1 
erscheint uns zu kurz.
4. In § 70,3 werden Gemeindebeirat und Gemeinde­
versammlung obligatorisch in die Beratung einbezo­

gen — allerdings nur, „soweit Fragen des Gemeinde­
aufbaus und der Gestaltung und Fortentwicklung 
kirchlicher Arbeitsformen anstehen“. Wer die Praxis 
im Lande kennt, der weiß, daß eine Gemeindever­
sammlung kaum sachlich bleiben dürfte, sondern sich 
mit der Person des Pfarrers befassen wird, obwohl 
ihr dieses Recht (allerdings unausgesprochenermaßen!) 
in § 70, 3 nicht zugestanden ist. Wenn ein Pfarrer 
aber einmal von einer Gemeindeversammlung zer­
rissen wurde, ist er — ob zu Recht oder zu Unrecht — 
in seiner Gemeinde unmöglich gemacht. — Ferner ist 
die Gemeindeversammlung kein gewähltes Gremium, 
ihre Zusammensetzung also völlig dem Zufall über­
lassen, weshalb sie sehr leicht von lautstark auf­
tretenden Kräften in der Gemeinde zu manipulieren 
ist.
5. § 72e versucht, die Fehler zu korrigieren, die die 
Grundordnung mit den Bestimmungen über den De­
kan gemacht hat. Derselbe Mann ist als Dekan auf 
12 Jahre berufen, als Gemeindepfarrer aber „in der 
Regel“ unwiderruflich — der Pfarrer braucht die Ge­
meinde nicht zu verlassen, wenn er aufhört, Dekan 
zu sein. Damit nun nicht der Fall eintrete, einen 
Dekan haben zu müssen und keine Pfarrstelle für ihn 
zu haben, hat man die Möglichkeit geschaffen, des­
wegen einen Pfarrer versetzen zu können. —
Wir meinen, daß der schon im Ansatz vorhandene 
Fehler zu beseitigen ist: Entweder man läßt die 
Wiederwahl eines Dekans zu — oder man begrenzt 
aucli das Amt des Gemeindepfarrers zeitlich, dann 
aber folgerichtig ebenso die Ämter des Religions-
lehrers, Prälaten, Oberkirchenrates und Landes-
bischofs. Wir fordern gleiches Recht für alle — falls 
das nicht verwirklicht werden kann, ist § 72 e ersatz- 
los zu streichen.
6. Zu unklar sind uns die Bestimmungen in § 72 g: 
„Wenn der Pfarrer... seinen Dienst nicht mehr recht 
ausübt oder ausüben kann“ und in § 75: „lassen die
Gründe ... eine rechte Ausübung des Pfarrdienstes
... nicht erwarten.“ Wer ist überhaupt in der Lage, 
zu beurteilen, ob der Pfarrer seinen Dienst „recht 
ausübt“? Wie sehen die Kriterien aus?
Diese vorstehenden sechs Punkte erheben wir zum 
Antrag an die Landessynode.

Unsere Bitte um Vorbereitung geht an den Rechts­
ausschuß.

7. Antrag der Bezirkssynode Laden­
burg-Weinheim vom 31. 10. 1975 zur 
Frage des Einsatzes der Pfarrvikare 
in Spezia1pfarrämter (auch Verwen­
dung als Religionslehrer)

Die Bezirkssynode beantragt, daß Pfarrvikare nach 
dem 2. Examen zunächst für einige Jahre in den 
Pfarrdienst einer Ortsgemeinde gestellt werden sol­
len, bevor sie einen Spezialdienst übernehmen dürfen.

Hauptausschuß und Bildungsausschuß werden um 
die Vorbereitung gebeten.

8. Antrag der Evangelischen Kirchengemeinde 
Rheinfelden (Baden) auf finanzielle 
Unterstützung im Bereich der Kran­
kenhausseelsorge

In seiner Sitzung vom 23. 1. 1976 hat der hiesige 
Gesamtkirchengemeinderat einstimmig folgendes 
Schreiben an die Landessynode beschlossen:
Am 15. Oktober des vergangenen Jahres wurde das 
hiesige neue Kreiskrankenhaus eröffnet, das auf 200 
Betten angelegt ist und den Einzugsbereich am Hoch-



12 Erste Sitzung

rhein von Schwörstadt über die Dinkelbergorte bis 
hin zu Grenzach an der Schweizer Grenze umfaßt. 
Es schien uns klar, daß ein Emeritus, der hier in 
Rheinfelden wohnt, die Krankenhausseelsorge mit 
Predigtdienst und Besuchsdienst übernimmt und die 
Landeskirche die anfallenden Kosten trägt. Die halten 
sich ja bei einem Ruhestandspfarrer als Ergänzung zum 
Pensionsgehalt in verhältnismäßig bescheidenen Gren­
zen. Eine Übernahme dieses Arbeitsbereichs durch 
die Gemeindepfarrer am Ort ist deshalb unzumut­
bar, weil ohnehin jeder Pfarrer zusätzlich für eine 
Privatklinik die Verantwortung übernimmt (Betten­
zahl liegt je bei 60) und außerdem ein Altenheim mit 
etwa 100 Insassen zu betreuen ist.
Wir haben diesen Sachverhalt dem Evang. Ober­
kirchenrat mitgeteilt und die Antwort erhalten, daß 
die Bitte um Einsatz eines Emeritus zwar berechtigt, 
aber aus Gründen finanzieller Sparmaßnahmen, die 
die Landessynode im vergangenen Herbst beschlos­
sen hat, nicht möglich ist.
Der Kirchengemeinderat war über diese Nachricht 
sehr betroffen, denn er ist der Meinung, daß Seelsorge 
in diesem Bereich zu den wesentlichen Aufgaben 
kirchlichen Dienstes gehört. Natürlich wird jetzt von 
hier aus versucht, die anliegende Aufgabe mit den 
vorhandenen Kräften anzupacken, was letztlich aber 
darauf hinausläuft, daß einer oder mehrere Pfarrer 
noch mehr über Gebühr beansprucht wird, als dies 
schon bisher der Fall war. Der Kirchengemeinderat 
bittet höflich, daß die Landessynode bei ihrer näch­
sten Zusammenkunft überprüft, ob die gesetzten 
Prioritäten in finanzieller Hinsicht nicht so abgeändert 
werden können, daß für den Bereicli der Kranken­
hausseelsorge ein einigermaßen manövrierfähiger 
Betrag zur Verfügung steht.

Der Antrag wird dem Finanzausschuß und dem Bil­
dungsausschuß zugewiesen.

9. Vorlage des Landeskirchenrats: Entwurf eines 
kirchlichen Gesetzes über die Dienste der 
Mitarbeiter in Gemeindediakonie,
Jugendarbeit Religionsunter-
richt und kirchlicher Sozialarbeit 
(Mitarbeiterdienstgesetz)

Hier werden Rechtsausschuß, Hauptausschuß und 
Bildungsausschuß gebeten bei Federführung des 
Rechtsausschusses.

10. Eingabe der Eheleute Eva und Wilfried Stei­
gerin Sinsheim-Hoffenheim vom 16. 2. 1976 auf 
Änderung des Pfarrvikargesetzes

Antrag an die Landessynode
Hiermit wenden wir uns an die Synode der Evang.
Landeskirche Baden mit der Bitte, der Verfassungs­
ausschuß möge zu den §§ 1, 3, 5 des kirchlichen Ge­
setzes über den Dienst des Pfarrvikars (Niens 21 b) 
in Verbindung mit der Ordinationsordnung (Grund­
ordnung §§ 46—49) eine Interpretation geben zu der 
grundsätzlichen Frage, welche Voraussetzungen nach 
bestandenem 2. theol. Examen erfüllt sein müssen, 
um ordiniert zu werden.
Sollte eine Regelung im Wege der Interpretation nicht 
vorgenommen werden können, bitten wir den Ver­
fassungsausschuß, einen entsprechenden Änderungs­
entwurf für das Pfarrvikarsgesetz der Synode vorzu­
legen. Diese Bitte enthält dann auch den Änderungs­
wunsch der Ordinationsordnung, deren Praxis durch 
einen Beschluß des EOK-Kollegiums vom 17. 6. 1975 
neu geregelt wurde.

Prob1emskizze zum Antrag „Steiger“ 
Gemäß des Beschlusses des EOK-Kollegiums vom 17. 
6. 1975 zur Praxis der Ordination werden in der 
Evang. Landeskirche Baden nur noch die Theologen 
nach bestandenem 2. theol. Examen ordiniert, die 
hauptamtlich in den Dienst gehen. Dies hat zur Folge, 
daß ein Theologe mit Teilzeitbeschäftigung nicht in 
das Pfarrvikariat aufgenommen werden kann.
Die Neuregelung des Evang. Oberkirchenrats trifft in 
der Praxis hauptsächlich die verheiratete Theologin, 
die aus familiären Gründen oft nicht gleich voll in 
den Dienst gehen kann oder aber — wie im vor­
liegenden Fall — durch das Gemeindepfarramt ihres 
Mannes keine volle Tätigkeit ausüben kann, da sonst 
die bisherige ehrenamtliche Mitarbeit in der Gemeinde 
so gut wie ganz aufgegeben werden müßte, welche 
aber im Grunde immer noch von der Pfarrfrau er­
wartet wird. Aus der Neuregelung der Ordinations- 
Praxis ergeben sich zwei grundsätzliche Fragen:
a) Wann ist die Ausbildung zum Gemeindepfarrer 
abgeschlossen?
b) An welche Dienstausübung ist die Ordination ge­
bunden?
Begründung des Antrags
Gemäß § 5 des kirchlichen Gesetzes über den Dienst 
des Pfarrvikars ist die Ausbildung zum Pfarrer mit 
dem 2. theol. Examen zwar abgeschlossen — aber 
docli nicht ganz: Zum Pfarrer auf eine ordentliche 
Pfarrstelle kann ein Pfarrvikar erst berufen werden, 
wenn er die Probedienstzeit absolviert hat. Innerhalb 
dieser Probedienstzeit sind aber noch verschiedene 
Arbeiten anzufertigen, sowie eine Verwaltungsprü­
fung in Form eines Kolloquiums abzulegen, ohne die 
eine Entlassung aus dem Probedienst nicht möglich 
ist. Praktisch heißt das aber, daß mit dem 2. theol. 
Examen die Ausbildung zum Gemeindepfarrer nicht 
zu Ende ist — mehr noch, daß ein cand. theol., der 
nicht ins Pfarrvikariat aufgenommen wird, seine Aus­
bildung somit auch nicht ganz abschließen kann.
Es wäre demnach zu prüfen, wie die Landeskirche 
an diesem Punkt in Zukunft zu verfahren gedenkt. 
Entweder müßten die „besonderen Bestimmungen“ 
fallen, oder alle Kandidaten müßten, wenn sie es 
wünschen, ins Pfarrvikariat aufgenommen werden, 
um ihre Ausbildung abschließen zu können.
Dies führt zu einem weiteren Punkt: Zu Beginn der 
Pfarrvikariatszeit wird der Kandidat laut § 3 ordi­
niert. Gemäß der Neuregelung der Ordinationspraxis 
wird die Ordination aber jedem verwehrt, der nicht 
hauptamtlich in den Dienst geht. Einer Frau zum 
Beispiel, die, aus welchen Gründen auch immer, nur 
ein halbes Deputat zu übernehmen bereit ist und 
durch eine etwa doppelt lange Probedienstzeit ihre 
Ausbildung zum Abschluß bringen möchte, wird dies 
verwehrt, da sie ohne Ordination nicht als Pfarrvikar 
in den Probedienst aufgenommen wird.
Daraus ergibt sich nocli eine weitere Frage: An welche 
Dienstausübung ist die Ordination gebunden? Laut 
§§ 46—48 der GO (speziell § 46, 3) sowie der im De­
zember 1975 verabschiedeten Stellungnahmen der Ar- 
noldshainer Konferenz zu Rechtsfragen der Ordination 
ist die Ordination im Sinne der Berufung zur öffentlichen 
Wortverkündigung und Sakramentsverwaltung ledig­
lich an einen „regelmäßigen“ Dienst gebunden, ohne 
daß dieser in seinem Ausmaß festgelegt wäre. Prak­
tisch hieße das: Schon eine einzige, regelmäßig über­
nommene Unterrichtsstunde oder eine andere regel­
mäßig übernommene Tätigkeit rechtfertigt nicht nur 
sondern fordert die Ordination.

#



Erste Sitzung 13

Theologiscli wäre zu fragen, ob Ordination — voll-
zogen in einer gottesdienstlichen Handlung — über­
haupt von einem Dienstverhältnis im Sinne einer be­
stimmten Rechtsform abhängig gemacht werden kann, 
wie es durch die Neuregelung der Ordinationspraxis 
geschehen ist. Müßte nicht Ordination, verstanden 
als Berufung zur öffentlichen Wortverkündigung und 
Sakramentsverwaltung, gebunden an eine regelmäßige 
Ausübung derselben, vollkommen getrennt werden 
von der Art des Dienstverhältnisses zu der Evang. 
Landeskirche (z. B. Beamtenrecht)?

Beilage

durch den verantwortlichen Parochus oder: „Vor­
stellung“ (Formular M) mit Vorstellung und Für­
bitte.
b) Tei1zeit1icher,kontinuierlicher „Theologen­
dienst“ in der Gemeindeöffentlichkeit (Predigt, Abend­
mahl, Kasualien o. ä.): „Beauftragung“ (Formu­
lar H) mit Vorstellung, Ansprache, Lesungen, Anrede, 
Frage, Fürbitte, Segnung und Sendung, Wort an die 
Gemeinde.
Zu beachten: Keine schriftliche Ordinationsver- 
pflichtung. Prinzipielle bzw. vereinbarte Befristung, 
c) Vo11zeit1icher, kontinuierlicher „Theo-

Gutachtliche Stellungnahme von Rektor D. Frieder 
Schulz, Heidelberg, vom 24. 3. 1976 zum Antrag 
Steiger:
1. Das im Antrag beschriebene Problem ließe sich 
durch eine Änderung des Ordinations­
termins lösen, d. h. in der Weise, daß die Ordi­
nation nicht „jahrgangsweise“ am Beginn der (als 
Probedienstzeit geltenden) Pfarrvikariatszeit vorge­
nommen wird, sondern im Zusammenhang mit der

logendienst“ (alle Arbeitsgebiete). 
(Formular A).

rdination

„Erst-Installation“ Einführung in die erste Pfarr-
stelle (vgl. Arnoldshainer Formular B). Dann wären 
die Voraussetzungen zur Erlangung einer Pfarrstelle 
und zur Ordination zusammenzulegen (abgeschlossene 
Ausbildung, Bekenntnis, Verpflichtung, Bereitschaft 
zu vollzeitlichem Dienst, abgeschlossene Probedienst­
zeit, Berufungsverfahren). Das würde eine elastische 
Handhabung der Probedienstzeit (z. B. Verlängerung 
zum Ausgleich von teilzeitlicher Dienstleistung, Klä­
rung der Rollenfindungsprobleme im Gemeindekon­
text) ermöglichen. Im übrigen besteht im Falle der 
(bisher üblichen) Ordination zu Beginn der Pfarr­
vikariatszeit eine Spannung zwischen der („endgül­
tigen“) Ordination und der („vorläufigen“) Probe­
dienstzeit. Es gibt (noch) keine gesetzlichen Bestim­
mungen, wonacli die Ordination sofort nach dem 
2. Examen stattfinden muß.
2. Mit der von der Synode beschlossenen Übernahme 
der Arnoldshainer Formulare für Ordi­
nation und Einführung hat die Landeskirche deren 
theologische Grundkonzeption übernommen. Hier­
nach drückt sich die Gleichwertigkeit der verschiedenen 
kirchlichen Dienste darin aus, daß für alle eine Ein­
führung im Gemeindegottesdienst vorgesehen ist und 
daß die verschiedenen Ordnungen nur gestufte Ent­
faltungen einer allen gemeinsamen Grundgestalt sind, 
die aus Wort Gottes (Lesungen — Anrede — Fragen)
und Gebet (Fürbitte — Segnung) besteht. Unter litur-
gischem Aspekt könnte man alle Ordnungen (von der 
Vorstellung bis zur Ordination) sowohl als gottes­
dienstliche (generelle oder spezielle) „Einführungen“ 
wie auch als „Ordinationen“ zu einem kirchlichen 
Dienst ansehen. Das Besondere in dem geschichtlich 
gewachsenen und derzeit üblichen Sprachgebrauch 
beim „Aspekt-Bündel“ Ordination liegt im Junktim 
zwischen einer generellen Einführung und bestimm­
ten rechtlichen Bestimmungen (Qualität der Ausbil­
dung, Vollzeitverpflichtung, ausdrückliche schriftliche 
Bekenntnisverpflichtung). Damit korrespondiert die 
Fürsorgepflicht der Kirche. Zeichnet man das neu 
aufgetauchte Problem eines teilzeitlichen kontinuier­
lichen Dienstes in die in Geltung stehenden Ordnun­
gen ein, so ergeben sich folgende Möglichkeiten einer 
sachgemäß gestuften öffentlichen Beauftragung im 
Verkündigungsdienst:
a) Gelegentlicher, nicht kontinuierlicher „Theo­
logendienst“ (Predigt, Kasualien, Unterricht o. ä.):

Zu beachten: Schriftliche Ordinationsverpflich­
tung, grundsätzliche Bindung auf Lebenszeit, vollzeit­
liche Dienstbereitschaft.

3. Bei dem Versuch, das neu aufgetretene Problem 
einer teilzeitlichen Dienstleistung von voll ausgebil­
deten Theologen so zu lösen, daß eine funktionale 
Analogie zum Verkündigungsdienst im Nebenamt oder 
Ehrenamt festgestellt und demgemäß die Anwendung 
von Formular H vorgeschlagen wird, sind noch fol­
gende Aspekte zu berücksichtigen.
a) Es ist ein Unterschied, ob regelmäßig 6 Stunden 
Religionsunterricht oder typische Gemeinde­
pfarrer-Funktionen übernommen werden. 
Im ersten Fall kann eine ad-hoc-Beauftragung durch 
die zuständige Stelle oder (falls andere Religions-Lehrer 
auch im öffentlichen Gottesdienst eingeführt werden) 
eine „Vorstellung“ genügen. Im zweiten Fall wäre 
eine „Beauftragung“ nach Formular H angemessen, 
falls (funktionsgleiche) Prädikanten ebenso einge­
führt werden.
b) Die teilzeitliche Dienstbereitschaft, deren Cha- 
rakteristicum eine gewisse Regelmäßigkeit ist, kann 
keine willkürliche, sondern muß eine vereinbar- 
lich geregelte sein. Jedoch schließt sie beider­
seits grundsätzlich eine Befristung ein, d. h. der Be­
auftragte kann seine teilzeitliche Dienstbereitschaft 
zurückziehen und die Kirche (Gemeinde) kann die 
Beauftragung beenden. Prinzipiell ist ja auch nacli 
Formular H (Beauftragung von Prädikanten) eine Be­
fristung impliziert. Der Beauftragte kann aber auch 
zur vollzeitlichen Dienstleistung übergehen und Antrag 
auf Ordination stellen, die dann folgerichtig mit 
einer Installation zu verbinden wäre.
c) Die finanzielle Seite eines teilzeitlichen 
Dienstes muß von der Frage der Ordination bzw. 
Beauftragung getrennt behandelt und geregelt wer­
den. Freilich ist nicht zu verkennen, daß der mit dem 
Dienstantritt des Ordinierten in Kraft tretende (be-
soldungsrechtlich relevante) Beamtenstatus zu 
Konsequenz verführt, die Ordination zu fordern,

der 
um

bestimmte finanzielle Ansprüche zu präjudizieren. 
Beim teilzeitlichen Dienst empfiehlt sich, unabhängig 
von der Regelung der öffentlichen Beauftragung, eine 
angemessene vertragliche Regelung.
d) Wer nach dem 1. Examen an der 2. Ausbildungs­
phase teilnimmt, steht in einem Ausbildungs­
verhältnis zur Landeskirche, das vollzeitliche 
„Ausbildungsbereitschaft“ voraussetzt. Wird die Voll­
zeitlichkeit vom Auszubildenden gemindert, so liegt

Entweder nur „ad-hoc-Beauftragung"

es nahe, das entstehende Defizit durch angemessene 
Verlängerung der Ausbildungszeit auszugleichen, was 
auch die Gerechtigkeit den anderen Auszubildenden 
gegenüber fordert. Es müßte aber gesichert sein, daß 
die Erfüllung der Ausbildungsauflagen während der 
Probedienstzeit nicht an eine vorgängige Ordination



14 Erste Sitzung

gebunden wird, damit nicht die Ordination gefordert 
werden muß, wenn man die Ausbildung zu Ende 
bringen will.
Zusammenfassung: Die Gewährung der Or­
dination sollte bei teilzeitlicher Dienstbereitschaft 
nicht deshalb gefordert werden, weil man durch die 
Ordination eine Statussicherung mit entsprechenden 
finanziellen Konsequenzen anstrebt. Die Gewährung 
der Ordination sollte bei teilzeitlicher Dienstbereit­
schaft nicht deshalb verweigert werden, weil bestimmte 
finanzielle und rechtliche Konsequenzen ausgeschlos­
sen werden sollen. Für die teilzeitliche Dienstbereit­
schaft des voll ausgebildeten Theologen empfiehlt sich 
in Anlehnung an das Formular H (Beauftragung für 
den nicht hauptamtlichen Dienst der öffentlichen Ver­
kündigung) eine gottesdienstliche Beauftragung ohne 
automatisches Junktim mit den rechtlichen Impli­
kationen der Ordination. Wenn die Entwicklung in 
der EKD dahin führen sollte, daß in sämtliche kirch­
lichen Ämter „ordiniert“ wird (= „Generalisierung“ 
des Ordinationsbegriffs) oder daß wenigstens die Ein­
führung in jede Art von „Dienst der öffentlichen Ver­
kündigung“, gleichgültig ob er hauptamtlich oder 
nebenamtlich oder ehrenamtlich getan wird, mit dem 
Terminus „Ordination“ (= Spezialisierung des Ordi­
nationsbegriffs auf die „predigtamtliche“ Tätigkeit) 
bezeichnet wird, dann wäre es folgerichtig, auch bei 
teilzeitlichem regelmäßigem Verkündigungsdienst von 
Ordination zu sprechen. Der Verzicht auf eine gottes­
dienstliche Beauftragung, wie auch immer man sie 
bezeichnen möge, ist keine sachgerechte Lösung des 
Problems der teilzeitlichen Dienstbereitschaft von 
Volltheologen in gemeindeöffentlichen Verkündigungs­
funktionen.

Rechtsausschuß und Hauptausschuß werden um die 
Vorbereitung gebeten.

11. Eingabe des Rudolf Bernard in Bretten/Baden 
vom 3. 3. 1976 auf Prüfung einer Freizeit­
maßnahme des Amtes für Jugend­
arbeit

Zufällig kam mir das Programm „Sommer 1976“ des 
Amtes für Jugendarbeit der Evangelischen Landes­
kirche Baden in die Hände. Darin sind ein Seminar 
und ein Sommerlager „Training für gewaltfreie Ak­
tionen“ angekündigt. Trotz des Hinweises auf Gandhi 
und Martin Luther-King lassen die Formulierungen 
Zweifel daran aufkommen, daß die Veranstaltung 
dazu dient, „ein Stück christlicher Gemeinde, Kirche 
zu verwirklichen“. Formulierungen wie „die Vorgänge 
um die Wyhler Bauplatzbesetzung an der Basis ken­
nenzulernen“ zeigen eine gefährliche Nähe zu den 
Schlagworten linksgerichteter Gruppierungen.
Da mir meine Kirchensteuern für eine — wenn auch 
ungewollte — Unterstützung linksgerichteter Gruppen 
zu schade sind, bitte ich mir folgende Fragen zu be­
antworten:
1. Welchen Zielen dienen diese Veranstaltungen?
2. Wer ist für diese Veranstaltung verantwortlich?
3. Wer finanziert diese Veranstaltungen?
4. Werden dafür direkt oder indirekt — beispiels­

weise durch die Benutzung eines mit Kirchen-
steuern erbauten Gemeindehauses Kirchen-
steuern verwendet und gegebenenfalls in welchem 
Umfang?

5. Welche besonderen christlichen Überlegungen führ­
ten dazu, als Veranstaltungsort Wyhl zu wählen?

Hier bitten wir Rechtsausschuß und Bildungsausschuß 
um die Vorbereitung.

12. Eingabe des Klaus Schnabel in Karlsruhe
auf abschließende Durchführung der ebiets-
reform im Kirchenbezirk Karls­
ruhe und Durlach

Nachdem die Eingemeindung verschiedener Außenorte 
in das Stadtgebiet von Karlsruhe abgeschlossen ist, 
möge die Landessynode auch die Neuordnung des 
Kirchenbezirks Karlsruhe und Durlach in der Form 
beschließen, daß auch die restlichen, inzwischen zum 
Stadtgebiet gehörenden Kirchengemeinden in den 
Kirchenbezirk eingegliedert werden.
Als Begründung möchte ich nicht nur darauf hin­
weisen, daß es zum erklärten Ziel der Reform der 
Kirchenbezirke gehört, sie analog zur staatlichen Ge­
bietsreform durchzuführen. Sondern wichtig erscheint 
mir, daß für die Neuordnung der diakonischen Arbeit 
im Kirchenbezirk auch die notwendigen Vorausset­
zungen geschaffen werden. Dazu gehört die Identität 
von Stadtgrenzen und Kirchenbezirksgrenzen.

Diese Eingabe wird dem Rechtsausschuß zugewiesen.

13. Antrag der Ev. Pfarrervertretung in 
Baden vom 9. 3. 1976 auf Absetzung der 
Beratung und Beschlußfassung über den Ent­
wurf des Mitarbeiterdienstgesetzes

Nachdem der Entwurf eines Mitarbeiterdienstgesetzes * 
den EOK und am 11. 2. 1976 den Landeskirchenrat 09 
passiert hat, hat sich die Pfarrervertretung der Evang. S 
Landeskirche in Baden in ihrer Sitzung am 3. 3. 1976
ebenfalls damit befaßt. Sie wendet sich, sehr ver­
ehrter Herr Präsident, nachdem die Vorlage nun bei 
den Synodalausschüssen und damit bei der Synode 
liegt, an Sie mit der Bitte und dem Antrag, die Be­
ratung und Beschlußfassung über diesen Gegenstand 
von der Tagung der Frühjahrssynode 1976 abzusetzen. 
Der Pfarrervertretung erscheint das Gesetz in der 
vorliegenden Entwurfsform nicht akzeptabel. Man hat 
den Eindruck, daß es in zu großer Eile entstanden ist, 
ohne daß die Belange aller durch das Gesetz erfaßten 
Gruppen ausreichend bedacht wurden. Dies ist aus der 
Anlage zum Protokoll der Sitzung der Pfarrerver­
tretung am 3. 3. 1976 zu entnehmen, die von den 
Herren Schuler und Greiling erstellt wurde. Wir sind 
der Meinung, daß unsere Einwände so gravierend sind, 
daß eine Vertagung bis zur Herbstsynode 1976 der 
Sache nicht schaden, sondern nur nützen kann. Be­
sonders der Dienst der betroffenen Religionslehrer 
ist u. E. zu wenig berücksichtigt, wie aus der Anlage 
hervorgeht.
Die Pfarrervertretung bittet Sie, sehr verehrter Herr 
Präsident, ihr Anliegen sehr ernst zu nehmen und es 
sich nach Möglichkeit zu eigen zu machen. Sie meint 
mit dem Antrag auf Vertagung und erneuter Beratung 
einen positiven Beitrag in dieser Sache zu leisten.

Anlage 
zum Protokoll der Sitzung der Pfarrervertretung am 
3. 3. 1976.
Der Entwurf
eines Gesetzes über die Dienste der Mitarbeiter in 
Gemeindediakonie, Jugendarbeit, Religionsunterricht 
und kirchlicher Sozialarbeit (Mitarbeiterdienstgesetz) 
als Vorlage des Landeskirchenrats für die Landes­
synode im Frühjahr 1976
hat zwei Problembereiche für die vom Gesetzentwurf 
erfaßte Gruppe der Religionslehrer nicht in angemes­
sener Weise berücksichtigt.
1. Die Grundordnung beschreibt die verschiedenen 
Dienste der Gemeinde in der Unterscheidung „Predigt­
amt“ — „weitere Dienste in der Gemeinde“. In der



Erste Sitzung 15

bisherigen Gesetzgebung der Landeskirche und in der 
Grundordnung auch ausdrücklich (besonders § 46, 3 
in Unterscheidung zu § 67 GO) wird der Religions­
unterricht unter die besonderen Ausprägungen des 
Predigtamtes gerechnet. Diese Zuordnung ist im Ge­
setz nicht angemessen berücksichtigt.
2. Der Dienst des Religionslehrers findet im Raum 
der Schule statt, so daß der Mitarbeiter dieses Be­
reichs im Gesetz die Wirklichkeit seines Arbeitsplatzes 
angemessen berücksichtigt wissen muß. Dies ist nicht 
der Fall.
Diese beiden grundsätzlichen Einwände gegen den 
Gesetzentwurf müssen an den Formulierungen der 
Vorlage nachgewiesen werden:
3.1 Die Bezeichnung des Gesetzes als „Mitarbeiter­
dienstgesetz“ ist mißverständlich. Ganz abgesehen 
davon, daß der Verwaltungsdienst unberücksichtigt 
bleibt, erweckt die Formulierung den Eindruck eines 
Gegenübers von „Pfarrern“ und „Mitarbeitern“ („Mit­
arbeiterdienstgesetz“ — „Pfarrerdienstgesetz“).
Die Grundordnung kennt dieses Gegenüber so nicht 
— besonders nicht für die Mitarbeiter im Religions­
unterricht (§ 44 und 46,3 GO).
3.2 Der Ergänzungsvorsclilag des EOK zu § 2 des 
Entwurfs, den sich der Landeskirchenrat zu eigen 
gemacht hat, versucht bereits, dies Mißverständnis 
auszugleichen. Die Vorlage des Verfassungsausschus­
ses in § 2 spiegelt sehr deutlich den Bezug des Ge­
setzes auf die Berufsgruppe der Gemeindediakone,
Jugendreferenten und kirchlichen Sozialarbeiter, ver-
kennt aber die Aufgabenstellung des Religionsunter­
richts, wie sie von der Grundordnung gegeben ist. 
Wie wenig die Bedeutung des Gesetzes für den Reli­
gionsunterricht mit im Blickfeld des Entwurfs ist, zeigt 
die sehr späte Anhörung der Pfarrervertretung zu 
diesem Gesetz: der Mitarbeitervertretung war das Ge­
setz rechtzeitig zu den Ausschußberatungen zuge­
gangen; die Pfarrervertretung erhielt das Gesetz erst 
nacli Hinweisen aus dem Kreis der Religionslehrer — 
nacli den Beratungen im Ausschuß und der Verab­
schiedung im Landeskirchenrat.
3.3 § 3, 2 des Entwurfs fordert eine besondere Quali-
fikation für den übergemeindlichen Dienst. Die For­
mulierung läßt deutlich erkennen, daß der Religions­
unterricht nicht im Blickfeld der Vorlage ist.
3.4 Die Festschreibung des Angestelltenverhältnisses 
auch für die Mitarbeiter im Religionsunterricht orien­
tiert sich an den Verhältnissen und Vergleichsmög­
lichkeiten der anderen Berufsgruppen, die vom Ge­
setzentwurf erfaßt werden. Die Ausnahmeregelung 
des § 12, 2  (dies gilt auch für den Alternativentwurf 
des EOK) erklärt das Beamtenverhältnis für den 
Religionslehrer als auslaufende Beschäftigungsform.

*

Die Landeskirche hat in verstärkter Weise in den 
letzten Jahren im Zusammenwirken mit den anderen 
Kirchen in Baden-Württemberg die Rolle des Reli­
gionsunterrichts als gleichberechtigtes Fach in den 
Schulen herausgestellt und erfreuliche Erfolge zu ver­
zeichnen gehabt: Lehrplanentwicklung, Versetzungs­
erheblichkeit u. a. Werden durch die Bestimmung 
dieses Entwurfs nicht gleichzeitig neue Probleme in 
die Schule getragen? Kann es die Landeskirche ver­
antworten, ihre Mitarbeiter im Religionsunterricht im 
Angestelltenverhältnis und im gehobenen Dienst zu 
belassen, während andere Fächer von Beamten des 
höheren Dienstes unterrichtet werden? Die tatsächlich 
schon gelaufenen Bemühungen der Landeskirche zur 
Vermeidung dieser Situation werden durch das Gesetz 
nachträglich zurückgenommen, oder sind den Verfas­
sern der Vorlage unbekannt.

3.5 § 4,2 spricht von „Dienstanweisungen“, die
Bestandteil der Dienstverträge sein sollen. Für Reli- 
gionslehrer gibt es solche Dienstanweisung nicht — 
und es wird sie in absehbarer Zeit wohl auch nicht 
geben. Offensichtlich ist der Religionsunterricht über­
haupt nicht im Blick, die Formulierung schließt ihn 
aber auch nicht aus.
3.6 Die Vorschrift des § 4,3 hat ebenfalls nur die 
anderen Berufsgruppen im Blickfeld und muß für den 
Religionslehrer unverständlich bleiben.
3.7 Die bisher gehandhabte Zuweisung des Religions­
lehrers zum Bezirkskirchenrat als dem zuständigen 
Leitungsorgan verleiht diesem Gremium noch nicht 
die Fähigkeit, einen Tätigkeitsbericht eines Religions-
lehrers mit einer angemessenen Stellungnahme zu
versehen. Die Bestimmung scheint an der Situation 
des Unterrichts vorbeizugehen.
3.8 Die Aussagen über die Dienst- und Fachaufsicht 
in § 5, 2 stehen für den Religionsunterricht im Wider­
spruch zu § 93 GO und zu den gegenwärtigen Ent­
würfen für eine Dienstanweisung für Schuldekane. Es 
wäre fatal, wenn auf dem Umweg über dies Gesetz 
der Dienstanweisung vorgegriffen und der sich an­
bahnende Kompromiß gefährdet würde.

3.9 Wenn § 6 auch für Religionslehrer die gottes­
dienstliche Einführung bindend vorschreibt, so muß 
wieder nach der Durchführbarkeit gefragt werden. Es 
kann doch der Kirchenleitung und der Synode kein 
Geheimnis geblieben sein, wie frei diese Bestimmung 
bisher angewendet (oder besser nicht angewendet) 
wurde. Wo soll die Einführung stattfinden? In der 
Nähe der Schule oder am Wohnort, im Schulgottes­
dienst?
3. 10 Der Entwurf überträgt in § 8 das Beichtgeheim­
nis auf Nicht-Ordinierte. Diese Formulierung erscheint 
sehr fragwürdig, weil die hier geforderte Praxis von 
Gerichten bisher abgelehnt wurde.
3.11 Die vorgesehene Regelung der Mitwirkung in 
Lcitungsorganen ist ein weiterer Beleg für die Nicht- 
berücksiclitigung des Religionslehrers in diesem Ge­
setzentwurf. Der § 10 steht im Gegensatz zu den 
§§ 22, 4; 31, 4 und 82, 4 der Grundordnung.
3.12 Der Ergänzungsvorschlag des EOK zur Frage 
der Mitarbeitervertretung der Religionslehrer (neuer 
§ 12) zeigt deutlich die Tendenz des Gesetzentwurfs: 
Ohne den Hinweis auf die Vertretung der Religions­
lehrer in der Pfarrervertretung würde man die Reli­
gionslehrer wie selbstverständlich in die Gruppe derer 
einreihen, die durch die Mitarbeitervertretung erfaßt 
sind.
3.13 Die vorgesehene Übergangsregelung in § 12 
wurde unter Ziffer 3. 4 bereits angesprochen. Sie ig­
noriert die bisher gehandhabte Vergleichbarkeit der 
Religionslehrer mit Oberseminar-Abschluß mit den 
Pfarrdiakonen. Auch wenn das Wort „Besitzstands­
wahrung“ ein sehr fragwürdiger Begriff ist, trifft es 
in diesem Fall eine angemessene Forderung der Reli­
gionsichrer, denen eine Einbeziehung in das Gesetz 
für FHS-Absolventen nicht einfach zugemutet werden 
kann.

Zu dem vorstehenden Antrag der Pfarrervertretung
hat der Evang. berkirchenrat mit Schrei-
ben vom 5. 4. 1976 wie folgt Stellung genom­
men:

Das Kollegium des EOK bittet sehr darum, die Vor­
lage des Landeskirchenrats auf der Tagesordnung der 
bevorstehenden Frühjahrstagung der Landessynode 
zu belassen. In der Begründung des Entwurfs ist ein­
gehend dargelegt, daß dieses Gesetz insbesondere im

* Zählung des Entwurfs des Verfassungsausschusses.



16 Erste Sitzung

Blick auf die ersten und sich im Spätjahr um einen 
kirchlichen Dienst bewerbenden Absolventen der 
landeskirchlichcn Fachhochschule erforderlich ist.
1. Die in der Anlage zum Protokoll der Sitzung der 
Pfarrervertretung vom 3.3.1976 niedergelegten Ein­
wendungen gegen den Entwurf sind im wesentlichen 
bereits von dem Vertreter der seminaristischen Reli­
gionslehrer in der Sitzung des Verfassungsausschusses 
vom 13. 12. 1975 vorgetragen und im Ausschuß aus­
führlich und in Abwägung des Für und Wider er­
örtert worden. Änderungs- und Ergänzungsvorschläge 
des EOK, die sich der Landeskirchenrat in seiner Vor­
lage zu eigen gemacht hat, beziehen sich weitgehend 
auf den Dienst der seminaristischen Religionslehrer. 
Der EOK hat jedoch nicht vom Verfassungsausschuß 
unbeachtet gebliebene Gesichtspunkte nachträglich gel­
tend gemacht, sondern den Entwurf des Verfassungs­
ausschusses lediglich an einigen Stellen präzisiert und 
akzentuiert.
2. Zum Teil treffen die Einwendungen das, was die 
Vorlage des Landeskirchenrats tatsächlich besagt, nicht 
(vgl. hierzu bezügl. Ziffer 1 und 2 die auf die semina­
ristischen Religionslehrer bezogenen besonderen Rege­
lungen in §§ 1 Abs. 3, 2, 5 Abs. 2 und 3, 12 und 13 
Abs. 2).
Zu 3.1 ist auf den gesamten Titel des Gesetzentwurfs 
(und nicht nur auf den summarischen Arbeitstitel in 
der Klammer) zu verweisen, der die Mitarbeiter im 
Religionsunterricht ausdrücklich nennt. Unklar bleiben 
in diesem Zusammenhang auch die kritischen Aus­
führungen zum Verhältnis von Pfarrer und anderen 
in der Vorlage angesprochenen Mitarbeitern.
Der Entwurf nimmt in § 4 Abs. 3 ausdrücklich die in 
diesem Zusammenhang zentrale Aussage der Grund­
ordnung (§ 44 Abs. 5) auf, wonach die Mitarbeiter 
ihren Dienst selbständig und in partnerschaftlicher 
Zuordnung und Mitverantwortung ausüben.
Entgegen den Einwendungen (in 3.4 und 3. 5) ist 
nicht einzusehen, weshalb nicht das Angestelltenver­
hältnis auch für den Dienst des Religionslehrers an­
gemessen sein kann und auch für diese Mitarbeiter­
gruppe die nähere Regelung des Dienstes einer Dienst­
anweisung überlassen bleiben soll. Im übrigen ver­
weist § 5 Abs. 2 auf die geltenden Lehrpläne und 
entsprechende landeskirchliche Regelungen für Reli­
gionslehrer. Der Vergleich mit Fachlehrern im Be­
amtenverhältnis des höheren Dienstes (!) entspricht 
nicht der Ausbildung und Lehrbefähigung der semi­
naristischen Religionslehrer. Die Landessynode hat 
sich im übrigen im Herbst 1973 kritisch mit der 
bereits damals von den seminaristischen Religions­
lehrern geltend gemachten Vergleichbarkeit mit Status 
und Besoldung bestimmter Gruppen staatlicher Lehrer 
befaßt (vgl. Verhandlungsbericht S. 162f.).
3. Was die Zuständigkeit des Bezirkskirchenrats an­
belangt, so wird der Satz: (Ziffer 3. 7)

„Die bisher gehandhabte Zuweisung des Religions­
lehrers zum Bezirkskirchenrat als dem zuständigen 
Leitungsorgan verleiht diesem Gremium noch nicht 
die Fähigkeit, einen Tätigkeitsbericht eines Religions­
lehrers mit einer angemessenen Stellungnahme zu 
versehen.“

der Stellung und der Funktion dieses Leitungsorgans 
nach der Grundordnung nicht gerecht. Nach § 90 
Abs. Id ist im übrigen der Schuldekan geborenes 
Mitglied des Bezirkskirchenrats.
4. Die gottesdienstliche Einführung sollte gerade für 
Mitarbeiter, die Funktionen des Predigtamtes aus­
üben, selbstverständlich sein. Die aufgeworfene Frage 
nach der Praktikabilität (3. 9) ist unschwer zu lösen. 
Ein Kirchengesetz sollte sich auch nicht ausschließlich

an bisheriger Praxis orientieren, sondern als Norm 
Einfluß auf die künftige Entwicklung der Praxis 
nehmen.
5. § 5 Abs. 3 des Entwurfs entspricht in der Sache 
dem geltenden Recht, wonach Dienstaufsicht und Fach­
aufsicht über seminaristische Religionslehrer beim 
Schuldekan liegen. Es könnte dies im Wortlaut der 
Bestimmung klarer gesagt werden (3. 8).
6. Die in § 10 für alle betroffenen Mitarbeitergruppen 
geregelte Mitwirkung in Leitungsorganen konkretisiert 
die einschlägigen Bestimmungen der Grundordnung 
und steht auch nicht im Gegensatz zu Spezialrege­
lungen der Grundordnung für eine gegenüber den 
anderen Mitarbeitergruppen qualifizierte Mitwirkung 
von Religionslehrern in Leitungsorganen (3.11). Diese 
Spezialregelung für Religionslehrer in der GO geht 
selbstverständlich der allgemeinen Regelung in einem 
einfachen Kirchengesetz vor. Der Entwurf tangiert 
nicht die verfassungsrechtliche Regelung einer nach 
Funktionen gestuften Mitwirkung in den Leitungs­
organen.
7. Der Hinweis auf die Personalvertretung der semi­
naristischen Religionslehrer in der Pfarrervertretung 
in § 12 ist ebenso wie der Hinweis auf das Mitarbei­
tervertretungsgesetz für die übrigen Mitarbeitergruppen 
keine eigenständige Regelung dieser Materie (3. 12), 
sondern nimmt nur auf, was nach anderen Kirchen­
gesetzen bereits geltendes Recht ist.
8. Es dürfte durchaus „zumutbar“ (3.13) sein, wenn 
im Blick auf den Fachbereicli 3: Religionspädagogik 
und Gemeindediakonie in der Fachhochschule der 
Landeskirche auch die an anderen Ausbildungsstätten 
und insbesondere am Oberseminar der Landeskirche 
ausgebildeten Religionslehrer in eine Rahmenordnung 
im Sinne der Vorlage des Landeskirchenrats einbe­
zogen werden. Die Landessynode hat im kirchlichen 
Gesetz über die Errichtung der Fachhochschule der 
Evang. Landeskirche in Baden vom 14. 4. 1972 im 
übrigen bereits in § 1 Abs. 2 bestimmt:

„In die Fachhochschule werden das Evangelische 
Seminar für Wohlfahrtspflege und Gemeindedienst 
— höhere Fachschule — und das Oberseminar Frei­
burg i. Br. übergeleitet.“

9. Was die „sehr späte Anhörung der Pfarrerver­
tretung“ anbelangt, aus der zu entnehmen sei „wie 
wenig die Bedeutung des Religionsunterrichts im Blick­
feld des Entwurfs ist“ (Ziffer 3.2 Abs. 2) so hat der 
EOK mit Schreiben vom 28. 1. 1976 der Pfarrerver­
tretung vor der für die Vorlage entscheidenden Sitzung 
des Landeskirchenrats mit der Übersendung des Ent­
wurfs des Verfassungsausschusses und der Änderungs- 
und Ergänzungsvorschläge des EOK u. a. mitgeteilt:

„Die Landessynode wird voraussichtlich auf ihrer 
Frühjahrstagung Ende April 1976 das Gesetz ver­
abschieden. Auf der Zwischentagung der Synodal­
ausschüsse am 26./27. 3. 1976 dürfte die synodale 
Behandlung des Gegenstands beginnen. Der Landes­
kirchenrat wird sich in seiner nächsten Sitzung am 
11. 2. 1976 mit dem Entwurf der Vorlage befassen 
und darüber befinden, in welcher Form er als Vor­
lage des Landeskirchenrats an die Landessynode 
gelangt.
Sobald wir Ihre Stellungnahme zum Entwurf er­
halten haben, werden wir diese den Gremien (Lan­
deskirchenrat, Landessynode) zuleiten, die gerade 
mit dem Entwurf befaßt sind. Es wäre wünschens­
wert, wenn wir Ihre Voten vor der Zwischentagung 
der Synodalausschüsse im März erhalten könnten.“ 

Die im Pfarrervertretungsgesetz (§ 14 Abs. 1) in die­
sem Zusammenhang vorgesehene Mitwirkung der



Erste Sitzung 17

Pfarrervertretung bezieht sich nicht unbedingt bereits 
auf erste und interne Vorentwürfe einer Arbeitsgruppe, 
sondern auf erste offizielle Entwürfe von Kirchen­
leitungsorganen oder einer ihrer Ausschüsse. Ein sol­
cher lag mit dem Entwurf des Verfassungsausschusses 
und der dazugehörigen Stellungnahme des EOK Ende 
Januar 1976 vor. Die Aufforderung zur Stellungnahme 
erfolgte durch den EOK gegenüber der Pfarrervertre­
tung im gleichen Zeitpunkt wie gegenüber der nach 
dem Mitarbeitervertretungsgesetz zuständigen Arbeits­
rechtlichen Kommission. Im vorliegenden Fall hat 
bereits der Verfassungsausschuß einen Vertreter der 
seminaristischen Religionslehrer an seiner Beratung 
des Entwurfs in der Sitzung vom 13. 12. 1975 in einer 
Weise beteiligt, die über die bloße Anhörung (im 
Sinne eines Hearings) hinausging.

Der Antrag der Pfarrervertretung und die Stellung­
nahme des Evang. Oberkirchenrats stehen in Zu­
sammenhang mit Eingang Ziffer 9 und werden 
daher — wie dieser — dem Rechtsausschuß, dem 
Hauptausschuß und dem Bildungsausschuß zuge­
wiesen.

14. Antrag des Konvents badische r Theo­
logiestudenten auf Abgabe einer Stel­
lungnahme durch die Landessynode 

Seit der 5. Vollversammlung des Ökumenischen Rates 
der Kirchen in Nairobi haben wir uns mit den dort 
erörterten Fragen und Problemen beschäftigt. In un­
seren Gesprächen und Auseinandersetzungen gelang­
ten wir zu der Übereinstimmung, daß Nairobi eine 
Reihe sehr unbequemer Anfragen an uns richtet, 
denen wir nicht mit raschen Antworten ausweichen 
dürfen, sondern die wir in ihrem ganzen Ernst hören 
und verstehen sollten.
Diese sind im Abschnitt 50 des Berichtes der Sektion 
VI in ihrer prägnantesten Form zusammengefaßt: 
„Als gesellschaftliche Institutionen sind die Rolle und 
die Macht der Kirchen auf jeder Ebene des gesell­
schaftlichen Lebens tätig. Manche Kirchen verfügen 
über Landbesitz und sind mit feudalen, kapitalisti­
schen und neokapitalistischen Strukturen verbunden. 
Manchmal entfremdet sie das den Bedürfnissen der 
Armen und Unterdrückten. Sie sind auch an der 
Finanzmacht beteiligt z. B. durch Aktien, Bankbetei­
ligungen, Investitionen und in Holdings. Eine Reihe 
von Kirchen ist auch politisch sehr einflußreich — sie 
vertreten direkt oder indirekt die Interessen der 
herrschenden Schicht. Darüber hinaus sind sie be­
sonders in ideologischer Hinsicht einflußreich. Sie 
teilen und verstärken die herrschende Ideologie durch 
die religiöse Lehre und formen die öffentliche Mei­
nung. Dennoch kann nicht übersehen werden, daß es 
durch die ganze Geschichte der Kirche hindurch en­
gagierte Menschen und Kirchen gegeben hat, für die 
die Treue zu Jesus Christus bedeutete und bedeutet, 
daß sie im Kampf um Befreiung auf der Seite der 
Unterdrückten standen. Die Mitwirkung der christ­
lichen Gemeinschaft im Kampf gegen Armut und 
Unterdrückung ist ein Zeichen dafür, daß sie auf 
Jesu Ruf zur Befreiung antwortet. Wenn dies ge­
schieht, können die Kirchen nicht mehr als be­
dingungslose Verbündete der Reichen betrachtet wer­
den. Im Gegenteil, sie können Werkzeuge des er­
neuerten Wirkens Christi sein, dessen Stärke sich 
in Schwachheit äußert. Die Allgenügsamkeit der Kirche, 
an der Lösung von Problemen dieser Größenordnung 
teilzunehmen, gründet allein auf der Allgenügsamkeit 
der Gnade des einen, der der gekreuzigte und auf­
erstandene Herr ist.“

Wir halten es für dringend geboten, die Aussagen 
dieses Textes auf unsere reiche und privilegierte 
Kirche zu beziehen. Wir müssen über die wirklichen 
politischen, wirtschaftlichen, kulturellen und ideolo­
gischen Verflechtungen und Abhängigkeiten unserer 
Kirche klarwerden und prüfen, ob diese ihrer Sendung 
entsprechen oder widersprechen.
Ein kleiner Anfang kann unserer Meinung nach in 
den zwei folgenden Bereichen gemacht werden, zu 
denen wir eine Stellungnahme der Synode erbitten: 
1. Kann die Kirche mit gutem Gewissen durch ihre 
passive Haltung das Drängen auf wirtschaftliche Ex­
pansion der BRD unterstützen, wenn sich dabei die 
Kluft zwischen Arm und Reich ständig vergrößert? 
Kann die Kirche verantworten, ruhig zu bleiben, wenn 
die BRD technische Güter (z. B. Atomkraftwerke) ex­
portiert, deren Nutzen für die Menschen äußerst um­
stritten ist und durch die Minderheitsdiktaturen ein­
deutig unterstützt werden (z. B. Brasilien und Süd­
afrika). Konkret: Ist die Synode der badischen Landes­
kirche bereit, „alles ihr Mögliche zu tun, um zu ver­
hindern, daß eine nukleare Zusammenarbeit mit der 
Republik Südafrika in direkter oder indirekter Weise 
zum Aufbau nuklearer Waffensysteme in Afrika bei­
trägt“?
2. Kann die badische Landeskirche schweigen zu den 
gegenwärtigen Bestrebungen der bundesrepublikani­
schen Rüstungsindustrie, die noch bestehenden Export­
beschränkungen für Rüstungsgüter zu lockern zugun­
sten des Aufbaus der deutschen Rüstungsindustrie im 
Verbund der anderen NATO-Staaten (Euro-Group)? 

Unsere Bitte um Vorbereitung richtet sich an Rechts­
ausschuß und Hauptausschuß.

15. Bitte des Evangelischen Dekanats Wert­
heim vom 25. 3. 1976 zur Behandlung des Be­
schlusses der Landessynode auf Errichtung einer 
Fachschule für Sozia1pädagogik 
beim Mutterhaus Frankenstein in 
Wertheim

Soeben erhalte ich vom Diakonissenhaus Bethlehem 
die Kopie eines Briefes vom 22. 3. 1976 an den Evang. 
Oberkirchenrat. In ihm wird mitgeteilt, daß „in der 
gegenwärtigen Zeit und Situation von hier aus die 
Errichtung einer weiteren Fachschule für Sozialpäd­
agogile im Raume der Landeskirche nicht befürwortet 
werden kann.“ „Das Mutterhaus Bethlehem sieht sich 
z. Z. in vielen Hinsichten nicht in der Lage, weiter 
auf das Projekt zuzugehen.“
Ich bin erbittert darüber, daß Bethlehem Monate ge­
braucht hat, indem es uns nicht nur hinhält, sondern 
den Verwaltungsrat von Frankenstein gehindert hat, 
energische Schritte zu tun, um etwa schon für Herbst 
1976 die potentielle Eröffnung einer Fachschule für 
Sozialpädagogik ins Auge zu fassen. Von Anfang an 
war das Zögern von Bethlehem zu bemerken, das 
schon dazu geführt hatte, daß eine für Herbst 1975 
fest vorgesehene Verwaltungsratssitzung in Franken­
stein ausgefallen ist. Die Anfang d. J. dann statt­
dessen erfolgte Sitzung, die auf klare Vorbereitungen 
drängte, hat offenbar Bethlehem erst zu näherem 
Nachdenken veranlaßt.
Namens der nordbadischen Dekanate protestiere ich 
dagegen, daß sich Bethlehem anmaßt, allein von der 
Situation auf dem Arbeitsmarkt aus Entscheidungen 
von dieser Tragweite zu fällen, die den ganzen nord- 
badischen Raum schädigen. Es ist dabei völlig über­
sehen worden, daß die Jugendarbeitslosigkeit von an­
derer Seite zum Teil beantwortet wird mit einem 
verstärkten Angebot von Ausbildungsmöglichkeiten.



18 Erste Sitzung

Es ist uns nicht unbekannt, daß im Moment seit etwa 
14 Monaten in unseren Gebieten nach vielen Jahren 
schwerster Bedrängnisse kein Mangel an Erzieherinnen 
besteht. Es ist uns aber peinlich, im gesamten nord- 
badischen Raum nicht eine einzige Ausbildungsstätte 
einschlägiger Art anbieten zu können, wo es beson­
ders in unserem strukturschwachen Raum unerläßlich 
ist, Jugend zu fördern.
Bereits jetzt finden wir in unserer Gegend nicht eine 
evangelisch ausgebildete Berufspraktikantin mehr. Die 
kommunalen Kindergärten werden in kürzester Zeit 
nur noch von katholischen und katholisch ausgebil­
deten Kräften versehen.
Ich bitte die Landessynode, bereits jetzt auf der Vor­
tagung und auf der Frühjahrstagung alles zu tun, was 
auf eine geeignete Weise dazu führen kann, daß 
diese Ausbildungsstätte in Frankenstein doch noch 
verwirklicht werden wird. Es sollten alle Vorberei­
tungen in der Richtung laufen, daß 1977 mit der Aus­
bildung begonnen werden kann.

Beilage 1

Schreiben des Evang. Diakonissenhauses Bethle­
hem in Karlsruhe vom 22. 3. 1976 an den 
Evang. Oberkirchenrat:

Der Verwaltungsrat des Evang. Diakonissenhauses
Bethlehem hat sich bei seiner letzten Sitzung am
Freitag, dem 19. d. M. noch einmal ausführlich mit 
dem Projekt der Errichtung einer Fachschule für Sozial­
pädagogik beim Mutterhaus Frankenstein in Wert­
heim beschäftigt. Die in diesem Jahr sich abzeich­
nende Situation auf dem Arbeitsmarkt für sozial- 
pädagogische Fachkräfte hat den Verwaltungsrat ver­
anlaßt, einmütig zu beschließen, daß in der gegen­
wärtigen Zeit und Situation von hier aus die Errich­
tung einer weiteren Fachschule für Sozialpädagogik 
im Raum der Landeskirche nicht befürwortet werden 
kann.
Das Mutterhaus Bethlehem sieht sich z. Z. in vielen 
Hinsichten nicht in der Lage, weiter auf das Projekt 
zuzugehen. Wir sind gern bereit, den Beschluß des 
Verwaltungsrates genauer zu begründen und zu er­
läutern.

Beilage 2
Schreiben des Evang. Dekanats Mosbach 
(Baden) vom 26. 3. 1976 an den Präsidenten der 
Landessynode:

Seit Jahren verhandeln die nordbadischen Kirchen­
bezirke und die Landessynode darüber, auf welche 
Weise in Nordbaden eine Fachschule für Sozialpäd­
agogik errichtet werden kann. Laut Beschluß der 
Landessynode von Oktober 1975 soll die Kinderpflege­
rinnenschule im Mutterhaus Frankenstein in Wertheim 
in eine Fachschule für Sozialpädagogik umgewandelt 
werden. Um die Zuschüsse des Kultusministeriums 
zu erhalten, soll diese Fachschule vorläufig als Schul­
abteilung der Fachschule für Sozialpädagogik des 
Diakonissen-Mutterhauses Bethlehem in Karlsruhe 
geführt werden.
Mit Schrecken erhalte icli heute eine Mitteilung von 
Herrn Dekan Feist, aus der hervorgeht, daß die nur 
sehr zögernd geführten Verhandlungen zwischen dem 
Mutterhaus Frankenstein und dem Mutterhaus Beth­
lehem zu scheitern drohen.
In den Kindergärten des Kirchenbezirks Mosbach ar­
beiten eine ganze Reihe evangelischer Vorpraktikan­
tinnen, die auf die Eröffnung der Fachschule für 
Sozialpädagogik in Wertheim hoffen und warten, weil 
sie in weiter entfernt gelegenen Schulen wegen Über-

füllung keine Aufnahme finden. Der Bezirkskirchen­
rat Mosbach hat unabhängig von der Mitteilung von 
Herrn Dekan Feist, Wertheim, in seiner Sitzung vom 
22. 1. 1976 unter TOP 6 folgenden Beschluß gefaßt:

„Der Bezirkskirchenrat beschließt, an den Evang.
Oberkirchenrat die dringende Bitte zu richten, da­
für Sorge zu tragen, daß die Fachschule für Sozial­
pädagogik in Wertheim bereits auf 1. 9. 1976 er­
öffnet wird, da sowohl Bedarf an Kindergärtnerinnen 
besteht als auch eine Reihe von Praktikantinnen 
einen Platz zur Ausbildung suchen.“

Wir bitten die Landessynode, dem Mutterhaus Beth­
lehem in Karlsruhe und dem Mutterhaus Franken­
stein in Wertheim Mut zu machen, die Verhandlungen 
zu beschleunigen und die Fachschule für Sozialpäd-
agogik in Wertheim so rasch wie möglicli zu 
öffnen.

er-

Die Katholische Kirche unterhält in Buchen und in 
Tauberbischofsheim je eine Fachschule für Sozial­
pädagogik. Es geht nicht an, daß die Evang. Landes­
kirche für die vielen evangelischen Gemeinden mit 
evangelischen Kindergärten keine einzige Ausbildungs­
stätte in Nordbaden unterhält. Ich möchte deshalb 
den Antrag von Herrn Dekan Feist ganz herzlich und 
dringend unterstützen.

Beilage 3
Schreiben des Evang. Diakonissenhauses Bethle­
hem in Karlsruhe vom 31. 3. 1976 an den Präsi­
denten der Landessynode:

In einem Schreiben, das Ihnen Herr Dekan Feist, 
Wertheim, am 25. 3. 1976 geschickt hat, wird im 
Namen der nordbadischen Dekanate heftig dagegen 
protestiert, daß der Verwaltungsrat des Diakonissen­
hauses Bethlehem besclilossen habe, sich an dem 
Projekt der Errichtung einer Fachschule im Mutter­
haus Frankenstein in Wertheim in der gegenwärtigen 
Zeit und Situation nicht zu beteiligen. Herr Dekan 
Feist spricht davon, daß Bethlehem sich anmaße, 
Entscheidungen von überaus großer Tragweite zu 
fällen.
In der Tat waren wir gebeten worden, eine Ent­
scheidung von größter Bedeutung zu treffen. Wir 
haben in den vergangenen Monaten die uns gestellte 
Frage sorgfältig geprüft. Der Entscheidungsprozeß 
war mühsam und langwierig. Aber jetzt ist der Ihnen 
von uns mitgeteilte Beschluß gefaßt worden. Von 
„Anmaßung“ kann wohl keine Rede sein, wenn wir 
nicht nur zum Schein nach unserer Meinung und 
Bereitschaft zur Mitarbeit gefragt worden sind.
Tatsache ist, daß nach vorsichtigen Schätzungen der 
Arbeitsgemeinschaft der Fachschulen für Sozialpäd­
agogik im Land Baden-Württemberg im Jahr 1977 zwei 
Drittel aller ausgebildeten Erzieherinnen keine An­
stellung mehr finden werden. In einer Zeit, in der der 
Staat das Genehmigungsverfahren für neue Fach­
schulen restriktiv handhabt, dürfen wir als Kirche eine 
Ausbildungsstätte nur dann begründen, wenn das un­
umgänglich notwendig ist. Wir „produzieren“ jetzt 
schon Arbeitslose. Die Kirche darf nicht in den Ruf 
kommen, daß auch sie (wie der Staat!) Erzieherinnen 
ausbildet, die hinterher keine Anstellung finden. Aus­
bildungsstätten gegen Arbeitslosigkeit einzusetzen, hat 
sich schon längst als bildungs- und arbeitspolitisch 
falsch herausgestellt.
Herr Dekan Feist weiß, daß bereits im vergangenen 
Jahr von uns ausgebildete Erzieherinnen keine An­
stellung im badischen Frankenland fanden. Wenn dar­
auf hingewiesen wird, daß in den Dekanaten dort 
keine evangelischen Berufspraktikantinnen anzutref­
fen sind, so liegt das häufig auch an anderen Um-



Erste Sitzung 19

ständen als an dem Fehlen einer Ausbildungsstätte in 
jener Gegend.
Festzuhalten ist aber, daß Herrn Dekan Feist Berufs­
praktikantinnen von unserer Fachschule angeboten 
worden sind, von den Kirchengemeinden im „Hinter­
land“ jedoch nicht angestellt werden konnten. Gerade 
jetzt findet eine fähige Erzieherin, die ihr Anerken­
nungsjahr abgeleistet hat, im Umkreis ihrer Heimat
(Buchen) keine Stelle. Die Kinderpflegerinnen von
unserem Kurs in Mannheim, die zur Erzieherin fort­
gebildet werden und sich bewährt haben, stehen Ende 
dieses Jahres jenem Raum zur Leitung von Kinder­
gärten zur Verfügung.
In unserer Fachschule befinden sich darüber hinaus 
22 Schülerinnen aus dem badischen Frankenland in 
der Ausbildung und gehen aller Voraussicht nach gern 
in ihre Heimat als Erzieherin zurück.
Übrigens bilden auch die Fachschulen für Sozialpäd­
agogik in Buchen und Tauberbischofsheim evange­
lische Erzieherinnen aus. Dort unterrichten evange­
lische Fachlehrer in „Religion'Religionspädagogik“.
Nach unserer Information will das Kultusministerium 
der Errichtung einer weiteren eigenständigen Fach­
schule für Sozialpädagogik im nordbadischen Raum 
nicht zustimmen. Das Ministerium hätte zu dem Wert­
heimer Projekt nur Ja gesagt unter der Voraussetzung, 
daß es sich um eine Zweigstelle der Fachschule des 
Diakonissenhauses Bethlehem handelt. An dieser Hal­
tung des Staates hat sich bis heute nichts geändert.

Anhang zu Beilage 3

Auszug aus der „Harzburger Zeitung" vom 
26. 3. 1976:

Für die Landesregierung erklärte Kultusminister Rem­
mers, die Jugendarbeitslosigkeit sei nicht durch bes­
sere Ausbildung der Jugendlichen abzubauen, sondern 
im wesentlichen über die Wiederbelebung der Wirt­
schaft. Deshalb müßten auch alle vermeidbaren Be­
lastungen von den Betrieben ferngehalten werden, 
die bereit seien, Ausbildungsplätze zur Verfügung zu 
stellen. Außerdem erreiche das im Berufsbildungs­
gesetz der Bundesregierung vorgesehene Finanzie­
rungssystem nicht den erforderlichen Effekt. Doch es 
bestehe Hoffnung, in Bonn doch noch zu einem 
Kompromiß zu kommen, sagte Remmers. Finanz­
minister Kiep ergänzte, eine Beseitigung des Problems 
der Jugendarbeitslosigkeit hinge ganz wesentlich mit 
einer besseren Gesamtpolitik zusammen. Nur eine 
langfristig angelegte Verbesserung des Investitions­
klimas bei relativer Preisstabilität könne strukturelle 
Verbesserungen und damit Abhilfe schaffen. Im zwei­
ten Entschließungsantrag forderte die SPD-Fraktion, 
den durch die Sturmflutkatastrophe im Februar 1976 
geschädigten Küstenbewohnern bessere und groß­
zügigere Hilfen zu gewähren.

Beilage 4

Schreiben des Vorsitzenden des Verwaltungsrats 
des Evang. Diakonissenmutterhauses 
Frankenstein in Wertheim, Prälat Horst 
Weigt, Mannheim, vom 14. 4. 1976 an den Präsi­
denten der Landessynode:

Wie vorgesehen, fand am 10. April 1976 die Sitzung 
des Verwaltungsrates im Mutterhaus Frankenstein 
statt. Die Problematik des Fachschulprojektes, wie sie 
durch den Beschluß des Verwaltungsrates von Beth­
lehem entstanden ist, wurde sehr ausführlich im Bei­
sein von Dekan Feist besprochen. Der Verwaltungs­
rat nahm zur Kenntnis, daß alle vorliegenden In-

formationen einschließlich eines Gutachtens des 
Hauptgeschäftsführers des Diakonischen Werkes in 
Karlsruhe gegen die Errichtung dieser Fachschule 
sprechen. Dekan Feist vertrat seinerseits die 
Meinung, daß es für die kirchliche Planung nicht
ausreichen könne, sich nur an der augenblick-
lichen Lage zu orientieren. Er wies immer wieder dar­
auf hin, daß das badische Frankenland eine Aus­
bildungsstätte dieser oder ähnlicher Art unbedingt 
benötige. Auf das Gutachten von Kirchenrat Michel 
erwiderte er, daß es aus der Sicht von Karlsruhe 
erstattet sei, und daß Kirchenrat Michel noch nie 
Gelegenheit gehabt habe, sich an Ort und Steile ein 
Bild zu machen.
Die Besprechungen wurden mit folgenden Beschlüssen 
abgeschlossen:
1. Der Verwaltungsrat erklärt sich nach wie vor be­
reit, die Einrichtungen unseres Mutterhauses für eine
Fachschule zur Verfügung zu stellen. Wir sind uns 
allerdings dessen bewußt, daß wir nicht in der Lage 
wären, eine solche Schule selbst zu errichten, da uns 
dazu die Fachkenntnisse fehlen. Wir sind auch in 
diesem Sinne nie Antragsteller gewesen.
2. Um Herrn Dekan Feist die Möglichkeit zu geben, 
seine Gesichtspunkte dem neuen Hauptgeschäftsführer 
des Diakonischen Werkes gegenüber ausführlich zu 
vertreten, wollen wir Herrn Kirchenrat Michel bitten, 
im Mutterhaus mit Herrn Dekan Feist und den an­
deren Dekanen der Region zu einer Aussprache zu­
sammenzukommen.
Dieses Ergebnis habe ich in der gestrigen Sitzung des 
Oberkirchenrats dem Kollegium vorgetragen, und auch 
der Oberkirchenrat hat Herrn Michel gebeten, dieses 
Gespräch zu führen.

Hier handelt es sich um die Ausführung eines 
Synodalbeschlusses. Mit der Ausführung dieses Be­
schlusses ist durch unsere Entscheidung der Evan­
gelische Oberkirchenrat beauftragt worden. Deshalb 
schlägt Ihnen der Ältestenrat vor, daß 
wir das gesamte Material, also das erste Schreiben 
mit den vier Anlagen, an den Evangelischen Ober­
kirchenrat weiterreichen zur Sachbehandlung und 
zur abschließenden Behandlung.

Wer kann dem nicht zustimmen? — Enthaltung? 
Einstimmige Billigung. — Damit ist Ziffer 15 be­
treffend die Bitte des Evangelischen Dekanats Wert-
heim an den Evangelischen 
chenrat überwiesen.

berkir-

16. Vorlage des Landeskirchenrats: Entwurf eines. 
Beschlusses über die Verlängerung der Rechts-1 
verordnung zur Erprobung neuer Ar-%
beits- und rganisationsformen w
in der Evang. Kirchengemeinde Mannheim

Sie haben den Text erhalten und auch die Begrün­
dung gesehen. Der Ältestenrat ist der Ansicht, 
daß der Evangelischen Kirchengemeinde in Mann­
heim die Möglichkeit der weiteren Handhabung ge­
geben werden sollte. Er schlägt Ihnen deshalb 
vor, die nach § 141 Abs. 3 unserer Grundordnung 
erforderliche Zustimmung zur Verlängerung der 
Rechtsverordnung zur Erprobung bis zum 31. De­
zember 1978 zu geben.

Wer kann diesem Vorschlag nicht seine Stimme 
geben? — Enthaltung? — Einstimmig angenom­
men!

3



20 Erste Sitzung

17. Vorlage des Landeskirchenrats: Entwurf eines 
kirchlichen Gesetzes über die Vereinigung 
der Evangelischen Kirchengemeinde Lahr- 
Sulz sowie der Evangelischen Filialkirchen-
gemeinde Lahr-Kippenheimweiler
mit der Evangelischen Kirchengemeinde Lahr

Auch hier schlägt Ihnen der Ältestenrat 
eine sofortige Sachbehandlung vor. Es handelt sich 
um den Entwurf eines kirchlichen Gesetzes über die 
Vereinigung der Evangelischen Kirchengemeinde 
Lahr-Sulz sowie der Evangelischen Filialkirchenge­
meinde Lahr-Kippenheimweiler mit der Evangeli­
schen Kirchengemeinde Lahr. Die Sachverhalte sind 
in den §§ 1 und 2 festgelegt. § 3 regelt den Zeitpunkt 
des Inkrafttretens mit dem 1. Januar 1977. Der Evan­
gelische Oberkirchenrat wird mit dem Vollzug des 
Gesetzes beauftragt. Sie ersehen aus der Begrün­
dung die Gebotenheit der Maßnahme. Deshalb geht 
auch unser Vorschlag dahin, die Angelegenheit gleich 
heute zu behandeln. Darf ich fragen: Wer ist mit dem 
Vorschlag in § 1 dieses kirchlichen Gesetzentwurfs 
nicht einverstanden? — Enthaltung? — Keine Ent­
haltung.

Wer kann dem Vorschlag, der in § 2 gemacht wird, 
sein Einverständnis nicht geben? — Enthaltung? — 
Keine Enthaltung.

Ich lasse abstimmen über § 3 betreffend das In­
krafttreten zum 1. Januar 1977. Ist hier eine Gegen­
stimme? — Eine Enthaltung? — Auch keine Enthal­
tung.

Ich darf abschließend fragen: wer kann dem kirch­
lichen Gesetz über die Vereinigung der Evan­
gelischen Kirchengemeinde Lahr-Sulz sowie der 
Evangelischen Filialkirchengemeinde Lahr-Kippen­
heimweiler mit der Evangelischen Kirchengemeinde 
Lahr seine Stimme nicht geben? — Wer enthält sich? 
— Das kirchliche Gesetz ist somit einstimmig an­
genommen.

Wir kommen zu Ziffer

• 18. Vorlage des Evang. Oberkirchenrats: Entwurf
einer rdnung fürLehrverfahren —
Rückgabe der Vorlage des Landeskirchenrats 
durch den Verfassungsausschuß —

Hier haben wir den überarbeiteten Entwurf einer 
Ordnung für das Lehrverfahren. Der Rechtsausschuß 
und der Hauptausschuß werden gebeten, eine Vor­
bereitung derart durchzuführen, daß eine allgemein 
gehaltene Sachbehandlung im Plenum am Donners­
tagvormittag erfolgen kann. Der Rechtsausschuß ist 
gleichzeitig vom Ältestenrat gebeten worden, auch 
formalrechtliche Fragen zu überprüfen und das Er­
gebnis dieser Überprüfung hier im Plenum vorzu­
tragen.

19. Antrag der Pfarrkonferenz Müllheim 
(Baden) zur Erteilung von Religions- 
unterrichtdurchGemeindepfarrer

Bei der amtlichen Pfarrkonferenz des Kirchenbezirks 
Müllheim am 15. März 1976 in Bad Sulzburg wurde 
beschlossen, den folgenden Antrag an die Landes­
synode zu stellen:

Die Landessynode wolle beschließen, daß Gemeinde­
pfarrer nicht gegen ihren Willen zur Erteilung von 
Religionsunterricht gezwungen werden können.
Begründung:
1. Da hauptamtliche Religionslehrer nicht zu ge- 
meindeseelsorgerlichen Tätigkeiten neben ihrem De­
putat gezwungen werden können, verstößt die Rege­
lung, daß Gemeindepfarrer zum Religionsunterricht 
gezwungen sind, gegen den Gleichheitsgrundsatz. (An­
ders wäre die Lage zu beurteilen, wenn hauptamt­
liche Religionslehrer etwa 6—8 Stunden pro Woche 
für Gemeindedienste zur Verfügung stehen müßten).
2. Ein qualifizierter Religionsunterricht erfordert ent­
sprechende Ausbildung, Fortbildung und Vorbereitung, 
die einem Gemeindepfarrer im nötigen Umfang nicht 
möglich ist.
3. Qualitativ schlechter Religionsunterricht schadet 
den Betroffenen (Schülern, Schule, gezwungenem Re­
ligions-Lehrer) und der Glaubwürdigkeit des Grund­
satzes vom „freien Dienst einer freien Kirche in einer 
freien Schule“.
4. Eine grundlegend negative affektive Einstellung 
des Unterrichtenden zum Religionsunterricht (Ab­
lehnung, Angst o. ä.) kann nicht durch religions­
pädagogische Arbeitsmodelle oder -hilfen aufgehoben 
werden.
5. Der Kirchengemeinderat wird bei der bisherigen 
Regelung umgangen. Andere Landeskirchen regeln 
den Religionsunterricht durch Gemeinde-Pfarrer grund­
legend anders, wenn sie für die Erteilung von Reli­
gionsunterricht durch Gemeinde-Pfarrer die Geneh­
migung des Kirchengemeinderates vorschreiben.
6. Die vorgeschlagene Regelung würde nicht gegen 
die Bestimmung des § 14 b) des Pfarrerdienstgesetzes 
vom 2. 5. 1962 (KGVBl. S. 21) verstoßen, die besagt,
daß der Gemeinde-Pfarrer „...für die christliche Un-
terweisung der Jugend im Religionsunterricht, Konflr- 
mandenunterricht und Christenlehre zu sorgen...“ 
hat.

Dieser Antrag ist erst am 20. April eingegangen. 
Die Angelegenheit konnte nicht vorbereitet werden. 
Die Antragsteller haben dies auch in einem Begleit­
schreiben berücksichtigt. Sie schreiben nämlich, die 
verspätete Zusendung macht unter Umständen die 
Bearbeitung bei der Frühjahrssynode unmöglich.

Der Vorsch1ag seitens des Altestenrates 
an Sie lautet, man möge diesen Antrag der Pfarr­
konferenz Müllheim (Baden) zur Erteilung von Re­
ligionsunterricht durch Gemeindepfarrer zunächst 
dem Evang. Oberkirchenrat zur Vorbereitung mit 
der Bitte überweisen, das Arbeitsergebnis der Syn­
ode wieder bis zum September zu überreichen, damit 
bei der Zwischentagung diese Eingabe behandelt 
werden kann. Sind Sie damit einverstanden? — Ent­
haltung? — Einstimmig angenommen.

20. Eingabe des Evangelischen Kirchengemeinderats 
Furtwangen (Baden) vom 13. 4. 1976 zur 
Unterstützung der Entwicklungs­
länder

Ein Informationsabend mit Frau Hanna Finter aus 
Freiburg über die 5. Vollversammlung des Welt­
rats der Kirchen in Nairobi führte zu diesem Brief; 
besonders geprägt ist er auch von den Erfahrungen 
des seit einem Jahr bei uns praktizierenden sehr 
engagierten jungen Arztehepaares Dr. Wieland Wal-



Erste Sitzung 21

ther und Frau Dietlind; sie haben drei Jahre mit 
„Dienste in Übersee“ in Tansania gearbeitet.
Es ist gewiß an den Gemeinden, konkrete Konse­
quenzen aus den Ergebnissen der Konferenz zu 
ziehen.
Dabei bewegt uns ganz besonders unsere Mitverant­
wortung für die wachsende Kluft zwischen Arm und 
Reich auf unserer Erde. Wir ließen uns darauf hin­
weisen, daß unsere Gemeinde z. B. durch Kaffee- 
Aktionen, Teilnahme am Dritte-Welt-Handel, Kon­
takte zu Gastarbeitern und ausländischen Studenten 
beitragen kann zur Verbesserung der Situation. Das 
geschieht schon und wird noch vermehrt betrieben 
werden müssen.
Doch kamen wir überein, daß auch auf höherer Ebene 
mehr geschehen muß. Was nützt es, wenn ein paar 
Gemeinden Dritte-Welt-Artikel beziehen, damit deren 
Erzeuger ausnahmsweise angemessene Preise erhal­
ten, während doch die große Mehrzahl der Waren 
aus sogenannten Entwicklungsländern nach wie vor 
zu unfair niedrigen Preisen gekauft wird?! Eine wirk­
liche Hilfe wäre es, wenn beispielsweise die Einfuhr­
zölle für Baumwoll-Fertigwaren oder Rohrzucker 
schrittweise massiv gesenkt würden, und zwar schnel­
ler, als es zur Zeit geschieht.
Wir bitten die Synode, tnit der der Kirche höchst 
möglichen Einflußnahme auf die Regierung, bzw. auf 
das Parlament in diesem Sinne einzuwirken.
Ebenso bitten wir, das Netz der Gemeinden dafür zu 
nutzen, noch viel mehr als bisher in der Bevölkerung 
auf die Not in der Welt hinzuweisen, unsere Mit­
verantwortung klar zu machen, Wege der Hilfe zur 
Selbsthilfe aufzuzeigen und vermehrt zum Abbau der 
Vorurteile beizutragen, die über die Ursachen der 
Armut weithin bestehen.
Es liegt doch wirklich nicht an fehlendem Fleiß und 
Einsatz in den Entwicklungsländern, sondern viel­
mehr an ungünstigen Handelsbeziehungen — von den 
westlichen und östlichen Industrienationen diktiert! — 
und teilweise miserablen Naturgegebenheiten wie 
Mangel an Wasser und Bodenschätzen.
Um die Jahrhundertwende haben wir Christen es 
versäumt, mit unserem Einfluß rechtzeitig für die da­
mals schutzbedürftigen Arbeiter einzutreten. In der 
Gegenwart laufen wir Gefahr, wieder etwas im eige­
nen Land ganz Entscheidendes zu versäumen, näm­
lich wirkliche Hilfe für die armen Zweidrittel der 
Welt durch Einschränkung unseres Luxus und Rück­
sichtnahme auf die wirtschaftlich schwachen Nationen. 
Konkret kann das heißen, daß wir gegebenenfalls auf 
den Neubau des einen oder anderen kirchlichen Ge­
bäudes verzichten zugunsten weiterer Brunnenboh­
rungen in der Sahel-Zone, Ausgaben für den kirchen­
eigenen Wagenpark so niedrig wie möglich halten, 
unsere Druck- und Denkschriften auf billigem Papier 
drucken und die Zahlung von Geldern an die ohnehin 
schon unverhältnismäßig reichen Gemeinden weißer 
Christen in Südafrika einstellen —, um nur einige 
Beispiele zu nennen.
Wir dürfen nicht mehr länger zuschauen, wie Mil­
lionen von Mitmenschen draußen buchstäblich ver­
hungern, während wir hier für die Folgen des Über­
flusses den Arzt brauchen!
Noch eine letzte konkrete Anregung mit der dringenden 
Bitte um Weiterleitung:
In Deutschland türmen sich Berge von Milchpulver 
auf Grund einer fragwürdigen europäischen Agrar­
politik. Solange wir diese nicht zu ändern vermögen, 
sollten wir mindestens Wege finden, diesen Überschuß 
den Ärmsten in der Welt zugute kommen zu lassen,

wiewohl das natürlich nur eine kurzfristige Hilfe dar­
stellt. Doch ließe sich damit im Sinne der bekannten 
Food-for-Work-Programme durchaus mancher kleine 
Staudamm zum Reisanbau errichten. Und um die 
Transportkosten zu reduzieren, könnte man bei gutem 
Willen von den ohnehin stattfindenden und sonst 
nutzlosen militärischen Übungsflügen Gebrauch 
machen.

Anhang 1
Schreiben des Evang. Dekanats Hornberg — 
Dekan Sütterlin — vom 17. 4. 1976:

Ich schließe mich der Bitte des Kirchengemeinderats 
Furtwangen betr. Hilfe für die 3. Welt an, wenn ich 
auch glaube, daß die Kirche keinerlei Druck auf die 
staatlichen Organe ausüben kann.

Anhang 2 
Schreiben des Evang. Kirchengemeinderats Ten­
nenbronn vom 22. 4. 1976:

Der Kirchengemeinderat Tennenbronn stimmt der 
Eingabe der Kirchengemeinde Furtwangen in vollem 
Umfang zu und bittet die Synode, die Anregungen 
aufzugreifen und, soweit möglich, zu verwirklichen.

Anhang 3 
Schreiben einer evang Jugendgruppe Karlsruhe 
(c o Helge Heisler) vom 22. 4. 1976:

Wir, eine evangelische Jugendgruppe in Karlsruhe, 
erklären uns mit dem Schreiben der Evangelischen 
Kirchengemeinde Furtwangen vom 13. April 1976 an 
die badische Landessynode solidarisch und möchten 
die Petition nachdrücklich unterstützen, dies vor 
allem hinsichtlich der durch Unterstreichung hervor­
gehobenen Bitten und Anträge, mit dem Bemerken 
und in der Erwartung, daß durch breit angelegte Be­
wußtseinsbildung in den Gemeinden noch genauere 
und detailliertere Grundlageninformation über die 
kritischen Punkte möglich wird als Beweis für eine 
allgemeine Zustimmung zu gezielten Vorschlägen und
Maßnahmen. (12 Unterschriften)

Hier bitten wir den Hauptausschuß und den Rechts­
ausschuß um die Vorbereitung.

21. Antrag der Mitarbeitervertretung der Kreis­
stellen für Diakonie und der landeskirchlich 
angestellten Sozialarbeiter in gemeinde­
bezogener Sozialarbeit vom 14.4. 1976 auf Ab­
setzung der Beratung und Beschlußfassung = 
über den Entwurf des Mitarbeiter-0 
dienstgesetzes N

Wir haben den Entwurf des Gesetzes so kurzfristig 
zur Kenntnis erhalten, daß eine gründliche Durch­
arbeitung und fundierte Stellungnahme vor seiner 
Weiterleitung an die Synodalen nicht mehr möglich 
war. Nach uns vorliegenden Informationen hat die 
Eile, mit der das Mitarbeiterdienstgesetz verabschie­
det werden soll, nicht nur bei den Sozialarbeitern son­
dern auch bei Angehörigen der anderen betroffenen 
Berufsgruppen Unbehagen ausgelöst. Wir halten es 
für erforderlich, daß die einzelnen Berufsgruppen vor 
Verabschiedung des Gesetzes ausführlich gehört und 
ihre Belange nach Möglichkeit berücksichtigt werden 
sollten. Letzteres ist im vorliegenden Gesetzentwurf 
unseres Erachtens nicht ausreichend geschehen. Ähn­
liche Bedenken wurden auch von der Pfarrervertre­
tung geäußert, deren Stellungnahme Ihnen zugegan­
gen ist.
Die uns betreffenden Änderungs- und Ergänzungsvor­
schläge werden wir so bald als möglich nachreichen.



22 Erste Sitzung

Dieser Antrag ist in folgender etwas abgeschwäch­
ter Form mit Datum vom 23. 4. 1976 nochmals ein­
gegangen:

Für den Fall, daß entgegen unserem Antrag vom 14.4. 
1976 die Beratung und Beschlußfassung über das Mit­
arbeiterdienstgesetz nicht von der Tagesordnung der 
Frühjahrssynode 1976 abgesetzt wird, stellen wir vor­
sorglich den

Antrag, 
die in der Anlage beigefügten Änderungs- und Er­
gänzungsvorschläge in den Gesetzestext einzuarbeiten. 
Wir bitten Sie, den zuständigen Ausscliüssen und den 
Mitgliedern der Landessynode unseren Antrag und 
die Anlage baldmöglichst zuzuleiten.

Anlage zum Antrag vom 23. April 1976
1. Änderung der Überschrift:
Gesetz über die Dienste der Mitarbeiter in Gemeinde- 
und Jugendarbeit, Religionsunterricht und kirchlicher 
Sozialarbeit (Mitarbeiterdienstgesetz).
Zu § 1
keine Änderung.
Zu § 2
Nach der Formulierung des § 2 gehen wir davon aus, 
daß gottesdienstliches Handeln im Rahmen des 
Aufgabenbereiches für den dazu befähigten 
Mitarbeiter nicht ausgeschlossen werden kann, daß 
aber andererseits ein theologisch nicht qualifizierter 
Mitarbeiter auch nicht zu gottesdienstlichem Handeln 
im engeren Sinne verpflichtet werden kann.
Zu § 3 Abs.1
Ergänzung... Fachhochschule oder ihre Rechts­
vorgänger. Wir bitten, in den zu erlassenden Richt­
linien ebenfalls entsprechende Regelungen aufzu­
nehmen.
Zu § 3 Abs. 2
Änderung der Formulierung „Ein Dienstauftrag 
auf 1andeskirch1icherEbene setzt die auch 
durch praktische Bewährung...
Zu § 3 Abs. 3 Änderung
Für die Aufgabenbereiche Gemeinde- und Ju­
gendarbeit können...
Zu § 3 Abs. 4 Zusatz
Die Ausbildung an anderen, insbesondere kirch­
lichen Ausbildungsstätten
Zu § 4 Abs. 2
weisen wir darauf hin, daß der Erlaß einer den Er­
fordernissen der Praxis entsprechenden Dienstanwei­
sung für Sozialarbeiter dringend erforderlich ist.
Zu § 4 Abs. 3
weisen wir darauf hin, daß die Mitarbeiter in den 
Kreisstellen für Diakonie und Evang. Gemeindedien­
sten 1t. Kreisdiakoniegesetz dem Geschäftsführer bzw. 
Leiter des Evang. Gemeindedienstes zugeordnet sind. 
Zu § 4 Abs. 4
Wir schlagen vor, die in Klammer aufgeführten Gre­
mien ersatzlos zu streichen, da die Zuständigkeit nicht 
für alle Berufsgruppen einheitlich ist.
Zu § 5 Abs. 1 Satz 1
Im Rahmen der landeskirchlichen Regelung des Dien­
stes entscheidet über dessen nähere Gestaltung und 
seine Koordinierung mit anderen Diensten im Be­
nehmen mit den beteiligten Mitarbeitern das nach der 
landeskirchlichen Ordnung zuständige Leitungsorgan, 
in dessen Verantwortungsbereich die Mitarbeiter den 
Schwerpunkt ihres Dienstauftrages haben. — Weiter 
mit Satz 2 der bisherigen Fassung —

Zu § 5 Abs. 3, Satz 1 Änderung
Die unmittelbare Dienstaufsicht führt der Dekan 
(Schuldekan), soweit nicht besondere Regelungen auf 
Grund eines kirchlichen Gesetzes bestehen oder im 
Rahmen des § 14 erlassen werden.
Satz 2
Wir schließen uns dem Vorschlag der Arbeitsrecht­
lichen Kommission an.
Zu S6
Kein Änderungs- oder Ergänzungsvorschlag.
Zu § 7 Ergänzung
Die Mitarbeitervertretung wirkt auf Verlangen des 
Mitarbeiters mit.
Zu §§ 8, 9, 10 und 11
Kein Änderungs- oder Ergänzungsvorschlag.
Zu § 12
Wir schließen uns der Formulierung der Arbeitsrecht­
lichen Kommission an.
Zu § 13
Siehe unsere Ergänzung zu § 3 Abs. 1.
Ergänzungsvorschlag für einen neuen § 14
Dieses Gesetz findet Anwendung auch auf die Fach­
kräfte der Kreisstellen für Diakonie und der Ge­
meindedienste. Das Gesetz über die Ordnung der dia- 
konischen Arbeit in den Kreisen vom 21. 11. 1972 / 
3. 5. 1973 (GVBl. S. 119/61) bleibt unberührt.
Der bisherige § 14 wird § 15
Der bisherige § 15 wird § 16

Außerdem liegt folgende Stellungnahme von Herrn 
Kirchenoberrechtsrat Niens, Karlsruhe, vom 21. 4. 
1976 vor:

Änderungsvorschläge zum Mitarbeiterdienstgesetz
Der Konzeption des Gesetzentwurfes liegt ein Mit­
arbeiter zugrunde, der als Fachkraft (Gemeindediakon, 
Sozialarbeiter, Sozialpädagoge) mit dem Pfarrer zu­
sammen, sei es in Zuordnung, sei es im Rahmen eines 
Gruppenpfarramtes, in einer Gemeinde arbeitet. 
Dieses Bild paßt jedoch nicht auf die Sozialarbeiter 
und sonstigen Fachkräfte, die in einem Gemeinde­
dienst einer Kirchengemeinde oder in einer Kreis­
stelle für Diakonie unter der Trägerschaft eines Kir­
chenbezirks oder eines Diakonieverbandes arbeiten. 
Daß aber auch Fachkräfte der Gemeindedienste und 
Kreisstellen mit unter das Gesetz fallen sollen, ergibt 
sich aus § 1 Abs. 3 Schluß sowie § 2 („Diakonisch- 
soziales Handeln der Kirche“, „Dienst am Nächsten“). 
Auch § 4 Abs. 3 paßt in dieser Formulierung nicht 
auf die Mitarbeiter der Kreisstellen und Gemeinde­
dienste, da diese dem Geschäftsführer der Kreisstelle 
bzw. dem Leiter des Gemeindedienstes zugeordnet 
bzw. sogar unterstellt sind.
Bei den Leitungsorganen des § 4 Abs. 4, § 5 Abs. 1 
und § 5 Abs. 3 fehlen die nacli dem Kreisdiakonie­
gesetz zuständigen Organe, insbesondere der Ver­
bandsvorstand und der Geschäftsführende Ausschuß. 
Der Begriff „Gemeindediakonie“ wurde bisher stets 
in Gegenüberstellung zur „Freien Diakonie" verwen­
det (vgl. insbesondere § 1 Abs. 2 b des Kreisdiakonie­
gesetzes), während der Entwurf eines Mitarbeiter­
dienstgesetzes unter Gemeindediakonie den Dienst 
der Gemeindediakone versteht. Um zu einer einheit­
lichen Sprachregelung zu gelangen und eine mißver­
ständliche Auslegung des Begriffs Gemeindediakonie 
zu vermeiden, sollte sowohl die Überschrift zum Ge­
setz als auch § 3 Abs. 3 anders gefaßt werden.
Im Hinblick auf diese Ausführungen werden daher 
folgende Änderungsvorschläge gemacht:



Erste Sitzung 23

1. Die Überschrift des Gesetzes erhält folgende Fas­
sung:
Gesetz über die Dienste der Mitarbeiter in Gemeinde- 
und Jugendarbeit, Religionsunterricht und kirchlicher 
Sozialarbeit (Mitarbeiterdienstgesetz).
2. § 3 Abs. 4 erhält, entsprechend dem Vorschlag der 
Arbeitsrechtlichen Kommission, Absatz 2 folgende 
Fassung:
Die Ausbildung an anderen, insbesondere kirchlichen 
Ausbildungsstätten ...
3. § 3 Abs. 3 wird Absatz 4 und erhält folgende Fas­
sung:
Für die Aufgabenbereiche Gemeinde- und Jugend­
arbeit können...
4. § 4 Abs. 4 Satz 1 erhält folgende Fassung:
Am Ende des ersten und zweiten Dienstjahres legt 
der Mitarbeiter über seinen Dienstvorstand und das 
zuständige Leitungsorgan dem Evang. Oberkirchen­
rat...
5. § 5 Abs.1 Satz 1 erhält folgende Fassung:
Im Rahmen der landeskirchlichen Regelung des Dien­
stes entscheidet über dessen nähere Gestaltung und 
seine Koordinierung mit anderen Diensten im Be­
nehmen mit den beteiligten Mitarbeitern das Leitungs­
organ, in dessen Verantwortungsbereich die Mitarbei­
ter den Schwerpunkt ihres Dienstauftrages haben.
6. § 5 Abs. 3 erhält folgende Fassung:
Die unmittelbare Dienstaufsicht führt der Dekan 
(Schuldekan), soweit nicht besondere Regelungen auf 
Grund eines kirchlichen Gesetzes bestehen oder im 
Rahmen des § 14 erlassen werden.
7. Dem Vorschlag der Arbeitsrechtlichen Kommission 
zu Absatz 3 Satz 2 wird zugestimmt, da diese Formu­
lierung auch die auf das Diakonische Werk übertra­
gene Fachaufsicht nach § 4 des Diakoniegesetzes er­
faßt.
8. Eine weitere Klarstellung, inwieweit Fachkräfte der 
Kreisstellen für Diakonie und der Gemeindedienste 
unter das Mitarbeiterdienstgesetz fallen sollen, könnte 
durch folgenden neuen Paragraphen erfolgen:
Dieses Gesetz findet Anwendung auch auf die Fach­
kräfte der Kreisstellen für Diakonie und der Ge­
meindedienste. Das Gesetz über die Ordnung der 
diakonischen Arbeit in den Kreisen vom 21. 11. 1972/ 
3. 5. 1973 (GVBl. S. 119/61) bleibt unberührt.

Alle drei Eingänge der Ziffer 21 stehen in Ver-
daß auch hier die Bitte anbindung mit Ziffer 9, so

Rechtsausschuß, Hauptausschuß und Bildungsaus­
schuß ergeht, die Bearbeitung zu übernehmen.

Ich darf Ihnen nun bekanntgeben, was noch aus 
den Ausschüssen zum Plenum kommen 
wird. Dies geschieht lediglich der Vollständigkeit 
halber; es ist keine Zuweisung mehr. Bezüglich der 
EKD-Grundordnung wird der Rechtsaus­
schuß dem Plenum einen Vortrag halten und einen 
Vorschlag zur Beschlußfassung unterbreiten. Der 
Finanzausschuß wird Finanzfragen behandeln, 
und zwar Jahresrechnung 1975, Verteilung der für 
die Kirchengemeinden gebildeten Rücklagen 1974/ 
1975, Bauernhochschule Gamburg — Nachfolge —, 
Bauvorhaben landeskirchlich, Bauvorhaben kirchen­
gemeindlich und kirchenbezirklich. — Das ist das, 
was der Finanzausschuß noch in Bearbeitung hat 
bzw. teilweise schon bearbeitet hat.

VII. (1. Fortsetzung)

Wir kommen nun zu den Ergebnissen unserer 
Wahlen. Für die Nachwahlen zum Landes-
kirchenrat wurden von 70 Stimmberechtigten
70 Stimmen abgegeben. Davon sind 68 gültig, 2 un­
gültig. Es haben erhalten: Herr Cleiß 21, Herr Koch 
8, Herr Leser 17, Herr Rave 5, Herr Ziegler 17. So­
mit ist ein zweiter Wahlgang erforderlich. Wir ver­
wenden dafür die hellgelben Stimmzettel. Es kom­
men nur die Namen der Kandidaten in Betracht, die 
bei dem ersten Wahlgang eine Stimme erhalten 
haben.

Herr Rave? — Bitte!

Synodaler Rave: Ich möchte meine Kandidatur - 
zurückziehen, damit es schneller geht.

Präsident Dr. Angelberger: Danke. Wir haben 
somit nur noch die Namen Cleiß, Koch, Leser und 
Ziegler.

Ich gebe nun das Ergebnis der Nachwahlen zur 
Bischofswah1kommission bekannt. Von 
70 Stimmberechtigten sind 69 Stimmen abgegeben, 
davon gültig 68, ungültig 1. Es haben erhalten: Herr 
Blöchle 19, Herr Hof 17, Herr Richter 6, Herr Steyer 
26. Auch hier ist ein zweiter Wahlgang erforderlich; 
denn es müßten mindestens 35 Stimmen auf einen 
Kandidaten entfallen sein. Ich gebe jetzt hellgrüne 
Wahlzettel aus mit den Namen Blöchle, Hof, Richter 
und Steyer. Herr Deecke verteilt die Wahlzettel.

Wir kommen jetzt zum Ergebnis der Nachwahl 
eines ersten Stellvertreters in der EKD-Synode. 
Stimmberechtigt sind 70, abgegebene Stimmen 69, 
davon gültig 67, ungültig 2. Es haben erhalten: Herr 
Ritsert 20, Herr Schnabel 45, Herr Leser 1, Herr 
Richter 1. Gewählt ist bei dieser Wahl Herr 
Schnabel mit 45 Stimmen.

Darf ich Sie fragen, ob Sie die Wahl zum ersten 
Stellvertreter in der EKD-Synode annehmen.

Synodaler Schnabel: Ja.
(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön. Falls 
Sie die Gelegenheit erhalten, wünschen wir ein gutes 
Wirken im dortigen Gremium.

Ich wiederhole nochmals: auf dem gelblichen Wahl­
zettel für die Nachwahl zum Landeskirchen- 
rat stehen die Namen Cleiß, Koch, Leser und Zieg­
ler. Auf dem grünlichen Papier, das jetzt Herr Deecke 
austeilt, stehen für die Wahl zur Bischofs­
wahlkommission die Namen Blöchle, Hof, 
Richter und Steyer.

Ich darf fragen, ob noch jemand nachgekommen 
ist, der sich noch nicht in die Anwesenheitsliste ein­
getragen hat. — Das ist nicht der Fall. Es bleibt da­
mit bei der Anwesenheit von 70.

Wir machen nun eine Pause bis 10.25 Uhr.
(Pause von 10.12 bis 10.25 Uhr)

Präsident Dr. Angelberger: Ich gebe das Ergebnis 
der Wahl im zweiten Wahlgang zum Landes­
kirchenrat bekannt. Stimmberechtigt 70, abge­
gebene Stimmen 70, davon 69 gültig, ungültig 1. 
Es haben erhalten: Herr Cleiß 28, Herr Koch 8, Herr 
Leser 19, Herr Ziegler 14.



24 Erste Sitzung

c

Nach diesem Ergebnis darf ich Herrn Reger bitten, 
die weißen Stimmzettel in Empfang zu nehmen, da­
mit auch der dritte Wahlgang getätigt werden kann.

Ich gebe das Ergebnis des zweiten Wahlgangs zur 
Bischofswahlkommission bekannt. Stimm­
berechtigte 70, abgegebene Stimmen 70, gültige 
Stimmen 70. Entfallen sind auf Herrn Blöchle 13, auf 
Herrn Hof 12, auf Herrn Richter 1, auf Herrn Steyer 
44. Herr Steyer hat über 35 Stimmen erhalten. Ich
frage Sie, Herr Steyer, ob Sie die Wahl 
nehmen.

an-

Synodaler Steyer: Ja, ich nehme 
(Beifall)

an.

Präsident Dr. Angelberger: Zugleich herzlichen 
Glückwunsch! Ich darf jetzt bitten, die weißen Wahl­
zettel auszufüllen. — Die Wahlhandlung für den 
dritten Wahlgang ist abgeschlossen.

Wir kommen zum nächsten Punkt unserer Tages­
ordnung:

X.
Landesbischof Prof. D r. Heidland:

„Die Kritik der Treuen"
Ich bitte den Herrn Landesbischof um das Referat.

Landesbischof Dr. Heidland: In den letzten Jahr­
zehnten war die Kritik an der Kirche meist von 
außen erfolgt, von Menschen, die dem Evangelium 
und dem Leben der Kirche fremd oder gar ableh­
nend gegenüberstehen. Die Kritik berief sich auf den 
Wandel der Gesellschaft und die Errungenschaften 
des naturwissenschaftlich-technischen Zeitalters. Bis 
die Synode unserer Nachbarkirche der Reform der 
EKD die Zustimmung versagte mit einer Kritik, die 
nun von innen kam, sich auf den Herrn der Kirche 
selbst bezog, das Evangelium vor Verfälschung und 
die Kirche vor dem Verlust ihres Fundaments be­
wahren wollte; die sich als Tat zur Treue verstand 
und zur Verteidigung des Vätererbes aufrief. Die 
Öffentlichkeit empfand dies als Blitz aus heiterem 
Himmel. Wer über die innere Lage des deutschen 
Protestantismus etwas besser Bescheid wußte, war 
indessen nicht überrascht. In diesem Synodalbeschluß 
kam ein Unbehagen, mehr noch, ein Protest zum 
Ausdruck, der sich schon seit Jahren weit über die 
Grenzen Württembergs hinaus unter den Kirchen­
treuen aller Landeskirchen regte, der in der evan­
gelikalen Bekenntnisbewegung und in erweckten 
Jugendgruppen Gestalt angenommen hat.

Wen das Stuttgarter Ereignis überraschte, der hat 
offenbar nicht ernst genommen, daß diese Jugend­
kreise, die landauf, landab zu einem neuen Leben 
aufbrechen, die Gottesdienste und die Einrichtungen 
der verfaßten Kirche eher noch leidenschaftlicher 
kritisieren als Judos und Jusos; daß Sportstadien 
und Festhallen mit Abertausenden Bekenntnistreuer 
zum Bersten gefüllt sind, von Gemeindegliedern 
also, die trotz der hingebungsvollen Arbeit ihres 
Ortspfarrers kein Genüge finden und unzufrieden 
sind mit dem Kurs der Kirchenleitung. Die so oft 
herbeigewünschte mündige Gemeinde erhebt ihre 
Stimme, aber als Kritik gegen die Kirche. Die offi-

ziellen Kirchenorgane, deren Aufmerksamkeit und 
Arbeitskraft von dem täglichen Kleinkram und von 
der Abwehr des Unglaubens beansprucht war, sehen 
sich mit einem Male von denen in Frage gestellt, 
die Rückhalt und Basis der Kirche zu sein schienen 
und auch tatsächlich waren und noch sind.

Was tun?
Jedenfalls nicht weiterhin die Augen vor dieser 

Situation verschließen; jedenfalls die Lage nicht ver­
harmlosen, auch nicht die Kritik als ärgerliche Stö­
rung verurteilen oder gar als Dolchstoß denunzieren, 
sondern sich ihr stellen! Nehmen wir diese Kritik 
an als Selbstkritik, ja als Stimme aus dem eigenen 
Innern und führen wir das Gespräch mit ihnen als 
ein Selbstgespräch! Als die Arnoldshainer Konferenz 
und die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche 
die sogenannte „Gemeinsame theologische Erklä­
rung zu den Herausforderungen der Zeit" verfaßten, 
setzten sie sich vornehmlich mit den humanistischen, 
marxistischen Ideologien auseinander und versuch­
ten, diesen gegenüber die biblisch-reformatorische 
Botschaft von der rechtfertigenden Gnade neu zur 
Sprache zu bringen. Jetzt muß diese Botschaft im 
Gespräch mit den Kirchentreuen ausgelegt werden.

Das Schwierige dabei ist der Umstand, daß, im 
Unterschied zu vielen Kritiken, die von außen kom­
men, die nun vorgebrachten Argumente nicht immer 
das eigentliche Motiv darstellen. Das Ärgernis liegt 
tiefer, tiefer als theologische Formulierungen. Das 
Selbstgespräch muß darum mehr sein als eine theo­
logische Diskussion. Es müssen Anliegen und Trieb­
kräfte erkannt, verarbeitet und verwirklicht werden, 
wie dies nur im Lebensvollzug möglich ist. Man 
müßte gemeinsam etwas unternehmen, sich miteinan­
der einer konkreten Aufgabe unterziehen. Jedenfalls 
stellt die Kritik von innen unsere Kirche vor eine 
Lebensaufgabe im strengen Sinn des Wortes. Von 
der existentiellen Bewältigung dieser Kritik hängt 
wahrscheinlich die Zukunft nicht nur der EKD und 
des Ökumenischen Rates, sondern der Kirche Jesu 
Christi im ganzen ab.

Bei näherer Untersuchung stellt sich auch heraus, 
daß die Beschwerden eng miteinander zusammen­
hängen und ineinander verflochten sind. Sie bilden 
einen ganzen Komplex von zum Teil unterschwelli­
gen seelischen Bedürfnissen, von geistlichen An­
liegen und von theologischen Erkenntnissen. Sie 
sind deshalb nur mühsam anzusprechen.

Dennoch will ich jetzt versuchen, einige dieser 
kritischen Anstöße aufzugreifen und zu überdenken.

A.
Zuerst die Klage, die jedem Gemeindepfarrer in 

den Ohren klingt und die mancher Pfarrer seiner­
seits der Kirchenleitung vorhält, die Klage über den 
Umbruch, den Umsturz, der in der Kirche vor sich 
gehe. Nicht nur durch die unaufhörlichen Experi­
mente im Gottesdienst und in der gemeindlichen 
Lebensordnung. Viel schlimmer! Der überkommene 
Glaube werde entstellt, insbesondere im Religions- 
und Konfirmandenunterricht, und die gute Sitte 
preisgegeben.

Sehe ich recht, so steckt hinter dieser Kritik der 
Wunsch nach Geborgenheit, nach etwas Vertrautem



Erste Sitzung 25

in dem sich überstürzenden Wandel in Politik, Wirt­
schaft und Technik, nach Schutz vor einer unsicheren 
Zukunft, vor einer Zukunft, die nicht einmal von 
den Weisen des Wirtschaftsrats auch nur für Jahres­
frist vorausgesehen werden kann. Warum kann nicht 
wenigstens, so wird geklagt, die Kirche eine Heimat 
bieten, in ihren Gottesdiensten Liebgewordenes pfle­
gen, in ihren Anschauungen an Bewährtem festhal­
ten, kurz, Hüter des Bleibenden sein!

In der Tat. Ist der Mensch einmal so verunsichert, 
daß bereits Stellen hinter dem Komma der Inflations­
rate sein Lebensgefühl bestimmen, so kann die Kirche 
ihre Anziehungskraft schwerlich durch eine hek­
tische Neuerungssucht vermehren. Für den Zigeuner 
am Rande des Weltalls, wie der französische Nobel­
preisträger Monod den Menschen nennt, erhalten 
die biblischen Bilder vom Guten Hirten, von der 
schützenden Burg, von der Ruhe, die dem Volke 
Gottes noch vorhanden ist, wieder Bedeutung. Ge­
meindekreise und überparochiale Gruppen gewinnen 
damit wieder Bedeutung, nun als Heimat des unbe­
hausten Menschen, als Ersatz für die wachsende 
Zahl gescheiterter Ehen und Familien, als Zuflucht 
vor der Einsamkeit des Massendaseins, als Rettung 
aus dem Bann des Fernsehschirms, als Rückhalt 
gegenüber dem Sog des Nihilismus. Im Gottesdienst 
werden Elemente, die dem Gemeindeglied vertraut 
sind, nun ein seelsorgerliches Gebot. Die Lebens­
ordnungen dürfen nicht nur von den Sonderwünschen 
her gestaltet werden, sie müssen den Wert der Sitte 
als Lebens- und Entscheidungshilfe ins Auge fassen. 
Vor allem sollte der Vorteil eines anerkannten 
Wortlauts der deutschen Bibelübersetzung wieder 
entdeckt werden. Vertraut mit der Schrift wird nur 
der, der sie sich in einem feststehenden Text ein­
prägt. Ich wüßte nicht, welche Übersetzung besser 
als die Luthers die Schlichtheit, die Tiefe und Schön­
heit der biblischen Sprache wiedergibt. Gewisse 
Korrekturen mögen sinnvoll sein. Aber auch noch so 
sorgfältige moderne Übersetzungen können dem Leser 
nicht die dunklen Stellen der Schrift erhellen, die 
sich nur dem beharrlichen, demütigen und persön­
lichen Hinhören öffnen. Wenn im Herbst das Neue 
Testament in der neuen Revision des Luthertextes 
erscheint, ist zu hoffen, daß die evangelische Kirche 
in dieser Ausgabe wieder heimisch wird.

Also, die Kirche ein Ort der Zuflucht, ein Asyl 
des von den äußeren und inneren Furien gehetzten 
Menschen. Es darf indessen nicht übersehen werden, 
daß das Bedürfnis nach Geborgenheit wie jedes Be­
dürfnis leicht verquickt und verzerrt wird durch eine 
Ängstlichkeit, die sich nur wohl fühlt im Versteck. 
Treue kann zur Starrheit werden, wie Lots Weib 
im Rückblick zur Salzsäule wurde. Auch einem Chri­
sten kann zugemutet werden, was von Abraham schon 
verlangt wurde: „Gehe aus deinem Vaterland und 
aus deiner Freundschaft in ein Land, das ich dir 
zeigen werde!" Nur daß uns heute dieses Land der 
Zukunft durch Jesus bereits gezeigt ist; nur daß 
dieser Jesus uns auf dem Weg dorthin begleitet als 
einer, der die uns bedrängende Welt schon über­
wunden hat; nur daß sogar die größte Bedrohung 
unserer Zukunft, das Gericht Gottes, durch ihn sei­
nen Schrecken verloren hat. Wer durch Jesus Chri-

stus gerechtfertigt ist, entwickelt ein anderes Lebens­
gefühl. Er ist nach vorne gerichtet. Seine Geborgen­
heit ist nicht die einer Bunkerbesatzung, sondern 
die des Geleitzuges. Was muß es für Paulus in Troas 
bedeutet haben, daß ihn der Mazedonier von jen­
seits des Meeres zu sich rief und er die vertraute 
Welt Kleinasiens hinter sich lassen, der heiligen 
Stadt Jerusalem den Rücken kehren mußte! Wer 
weiß denn, ob heute jener Mazedonier nicht auch 
die Gestalt eines ideologischen Weltrevolutionärs 
annehmen könnte! Wir dürfen uns dann von ihm 
nicht ängstlich auf die bekannten Gefilde unserer 
dogmatischen Sätze zurückziehen. Wir müssen, wie 
der Apostel, hinüber zu ihm über das Meer, um ihm 
zu helfen. Es gilt, „den Juden ein Jude und den Grie­
chen ein Grieche" zu werden, heute also den Huma­
nisten ein Humanist und den Marxisten ein Mar­
xist, auf daß wir „ihrer etliche gewinnen". Das ist 
etwas anderes, als ihnen in unserer eigenen Denk­
weise ihren Unglauben vorzuhalten; das wäre nur 
Selbstbestätigung, die niemanden gewinnt. Das 
Zeugnis für Jesus, das Menschen, die auf der an­
deren Seite stehen, gewinnen will, ist immer ein 
Wagnis, ob in der Mission oder in der Evangelisa­
tion. Wir müssen zu ihnen hinübergehen, aber nicht 
zu ihnen übergehen, auf sie eingehen, nicht in ihnen 
aufgehen. Diese sprachlichen Nuancen spiegeln Auf­
trag und Gefahr des Zeugnisses.

Im Beruf des Pfarrers ist dieses Wagnis sogar 
professionalisiert. Darauf muß schon seine Aus­
bildung Rücksicht nehmen und ihn mit den bevor­
stehenden Gefahren vertraut machen. Er muß an der 
Universität studieren, nicht in Jerusalem, sondern 
in Mazedonien, wenigstens in seiner Hafenstadt, wie
das unsere Missionsgesellschaften haben lernen
müssen.

Wie dürfte man das wagen, wenn nicht der Auf­
erstandene uns begleitete nach Mazedonien und bis 
ans Ende der Welt! Geborgenheit unterwegs! Da er 
allgegenwärtig ist, ist er uns sogar schon im voraus 
am Ziel und wartet dort, daß wir ihm nachkommen. 
Er wartet auch im philosophischen Seminar, im poli- 
tologischen, im Labor, sogar im AStA — ein ver­
wegener Gedanke!

Jünglinge müssen gewagt werden, heißt es, theo­
logische Jünglinge erst recht. Jünglinge können 
gewagt werden, muß hinzugefügt werden, theo­
logische können es erst recht.

Im übrigen: Es gibt Menschen, die von Natur aus 
das „abenteuerliche Herz" eines Ernst Jünger be­
sitzen. Für sie bedeutet es inneres Reifen, wenn sie 
sich auf das Bleibende, Gewordene besinnen. Und 
es gibt Menschen, die von Natur aus diesem Blei­
benden verbunden sind. Für sie bedeutet das Wachs­
tum an Christus, daß sie beweglich werden und 
sich aufmachen in das Abenteuer des Lebens. Die 
Kirche Jesu Christi besteht aus Menschen beider 
Arten und muß sie anleiten, einander zu achten, im 
anderen die eigene Aufgabe zu erkennen.

B.

Eine zweite Anklage richtet sich gegen die kri­
tische Grundeinstellung mancher Theologen, gegen 
jene Skepsis, die das Fundament des Glaubens zer-



26 Erste Sitzung

setzt. Schon der Student werde auf der Universität 
von dem Ungeist des Zweifels angesteckt und für 
seinen ganzen späteren Dienst verdorben. „Wozu 
überhaupt Theologie?", rief unlängst im Gespräch 
ein Anhänger der Bekenntnisbewegung, übrigens 
selbst ein Akademiker. „Wir haben die Bibel; an die 
soll sich der Pfarrer halten, auf der Kanzel und in 
der Seelsorge; das genügt. Wir brauchen heute 
etwas Festes, Eindeutiges."

Eindeutigkeit wird also gesucht im verwirrenden 
Umtrieb der Meinungen; man greift nach einem 
festen Halt im Gewoge der Stimmungen und Stim­
men.

Zugegeben: Wenn eines auf der Universität ge­
lehrt wird, dann, daß man die Probleme sieht. Mir 
fiel bei einer theologischen Prüfung auf, daß fast 
jeder Student, der einen biblischen Text erläutern 
sollte, wie auf geheime Verabredung hin antwortete: 
„Das Problem ist...". Natürlich muß man die Pro­
bleme kennen, aber das genügt nicht. Als Petrus auf 
dem See versank, half ihm nicht sein Problembe­
wußtsein; das war es gerade, was ihn untergehen 
ließ. Was ihn rettete, war der feste Griff des Herrn. 
Und wo anders haben wir den rettenden Zugriff zu 
erwarten, wenn nicht in dem apostolischen Zeugnis 
und im Sakrament, in dem der Herr gegenwärtig 
sein und den Ertrinkenden retten will.

Nur, dieser Zugriff erfolgt heute mit einem feste­
ren Griff, als ihn damals die körperliche Hand bieten 
konnte, und erfaßt uns in einer tieferen Schicht, so 
daß wir gehalten sind auch im Tod. Uns wird Ge­
wißheit geschenkt, und das ist mehr als eindeutiges 
Hirnwissen.

Unser Wissen, das Stückwerk ist, erfaßt die Wahr­
heit Gottes nur in Bruchstücken, wortwörtlich: in 
Stücken der Wahrheit, zwischen denen ein Bruch 
besteht, ein Widerspruch. Die Bibel selbst liefert 
hierfür den besten Beweis. Sie bezeugt die Wahr­
heit Gottes durch einen ganzen Chor von Stimmen, 
durch eine „Wolke von Zeugen“. Zwischen diesen 
Zeugen besteht keineswegs eine eindeutige Über­
einstimmung wie in einer mathematischen Gleichung 
Nur der Heilige Geist läßt uns den Cantus firmus 
der Stimmen heraushören, die Botschaft von der 
rechtfertigenden Gnade.

Erst recht geraten wir in eine rationale Vieldeu­
tigkeit, wenn wir ans Ubersetzen des Urtextes gehen. 
Es wiederholt sich bei jeder Übersetzung, das heißt 
also auch bei jeder Predigt, bei jedem biblischen 
Unterricht, in jedem seelsorgerlichen Gespräch die 
Überfahrt des Paulus nach Mazedonien und nach 
Rom mit allen Gefahren des Scheiterns, des Stran­
dens, des Verfehlens des Zieles. Wieviele Umschrei­
bungen, Umwege und Versuche sind nötig, um allein 
das Wort charis, zu deutsch Gnade, heute verständ­
lich zu machen. Das gelingt nicht mit einem einzigen 
Satz, geschweige denn mit einem eindeutigen Wort; 
erst recht nicht in einer Gesellschaft, deren Glieder sich 
in recht verschiedenen Situationen befinden, in einer 
Kirche, die Starke und Schwache umfaßt. Es ist heute 
einfach nicht möglich, daß ein und derselbe Satz für 
alle zur gleichen Zeit verständlich gemacht werden 
kann.

Aber durch dieses stotternde Bemühen seiner 
Zeugen hindurch geschieht das Wunder, daß Jesus 
alle logischen Nebel zerteilt und sich zu erkennen 
gibt in einer, wie Luther sagte, „inneren Klarheit", 
die alle logischen Eindeutigkeiten weit hinter sich 
läßt.

Dennoch hat man immer wieder versucht, solche 
Eindeutigkeit zu schaffen. Es geschah dann auf Kosten 
der Gnade und des Herr-seins Jesu Christi. So 
stammt aus dem hellenistischen Judentum, nicht 
eigentlich aus der Bibel, die Meinung, daß jeder 
Buchstabe der Schrift von Gott eingegeben sei. 
Gegen diese Lehre der sogenannten Verbalinspira-
tion ist einzuwenden, daß Gott wohl, wie es in der
Schrift heißt, den biblischen Zeugen seinen Geist 
gegeben hat. Aber dieser Geist ist kein Diktator, 
der die Gedanken des Zeugen überhaupt ausschal­
tet, kein Zauberer, der den Zeugen fehlerfrei wer­
den läßt. Das Wunder des Geistes besteht darin, daß 
er sich der menschlichen Zeugen in ihrer Unvoll­
kommenheit bediente, wie er dies heute mit un­
serem Zeugnis tut. Wie sich Gott in seiner Gnade 
des Sünders annimmt, so auch der Menschlichkeit 
und Fehlbarkeit unseres Zeugnisses. Die Botschaft 
von der Rechtfertigung des Sünders hängt innerlich 
mit dem Schriftverständnis zusammen.

Die katholische Kirche sucht die Eindeutigkeit 
durch das kirchliche Lehramt zu gewährleisten. Wie 
die Reformation glaubt, beeinträchtigt auch das die 
Herrschaft Gottes. Der Herr selbst ist in seiner Frei­
heit Garant der Wahrheit und entzieht sich mensch­
lichen Absicherungen. Daß wir ihn gemeinsam hören 
und verstehen und so zur Gemeinschaft des Glau­
bens, zur Kirche werden, diese Übereinkunft ist eine 
Tat, die sich der Herr vorbehalten hat, aber auch 
immer wieder verwirklicht, wo Christen gemeinsam 
ihn um Klarheit bitten.

Nichts gegen Eindeutigkeit, wo sie am Platz ist. 
In manchen christlichen Gruppen werden Wissen­
schaft und Technik mit einem Mißtrauen betrachtet, 
das ebenso abwegig ist wie deren Vergötzung. Das 
Denken ist ein Werkzeug, und es kommt ganz dar­
auf an, wer es gebraucht, ob der selbstherrliche 
Mensch oder der Christ, der alle Vernunft gefangen 
nimmt unter den Gehorsam Jesu Christi (2. Kor. 
10, 5). Das schreibt derselbe Paulus, der wußte, daß 
der Friede Gottes höher ist als alle Vernunft. Aber 
er wußte auch, daß die Vernunft darum nicht vom 
Ubel ist, sondern, so weit sie reicht, Gottes gute 
Gabe. Gerade den Pneumatikern in Korinth schreibt 
er: „Werdet nicht Kinder im Verstand, sondern in 
der Bosheit. Im Verstand aber werdet vollkommen" 
(1. Kor. 14).

Das ist auch Theologen geschrieben. Noch, einmal: 
Es gibt tatsächlich heute, wie zu allen Zeiten, eine 
Theologie, die anders verfährt, nämlich nach der 
Methode der Schlange: „Sollte Gott gesagt haben! 
Mitnichten, ihr werdet sein wie Gott." Das rechte 
Theologisieren dagegen befolgt den Rat Elis an Sa­
muel: Wenn er merke, daß ihm Gott etwas zu sagen 
habe, solle er rufen: „Rede, Herr, dein Knecht hört!“ 
Ein solcher Theologe untersucht dann auch das Wort 
der Schrift kritisch prüfend, nun aber in der Hoff-



Erste Sitzung 27

nung, aus ihm das Wort zu hören, das ihn persönlich 
aufrichtet und ihm Gehorsam abverlangt.

Es muß dankbar festgestellt werden, daß die so 
arbeitende Theologie in den letzten Jahren wieder 
an Boden gewinnt. Die Predigten der Kandidaten 
bieten mehr biblische Substanz; sie können im 
Examen zum Teil ausgezeichnete Noten erhalten. Es 
ist ein Unrecht, die Augen davor zu verschließen 
und statt dessen die Krise der Theologie maßlos zu 
übertreiben. Durch Schwarzmalerei sollte man nicht 
seine Anhänger mobilisieren, weder in der Politik 
noch in der Kirche.

(Beifall)

C.
Eng verknüpft mit diesem Bedürfnis nach Ein­

deutigkeit ist der Wille zur Entschiedenheit. Er 
richtet seine Kritik gegen die Toleranz der Volks­
kirche. Man grollt der Kirchenleitung, weil sie zu 
vielen Mißständen schweige oder sie nicht deutlich 
genug rüge. Ihre Taktik sei das Sowohl-Als-auch; 
sie schließe Kompromisse und habe nicht den Mut 
zu klaren Entscheidungen. Sie nehme einen Stand­
punkt der Mitte ein, der in Wirklichkeit gerade kein 
Standpunkt, sondern Weichheit sei. Es gelte, den Ruf 
wieder aufzugreifen: „Her zu mir, wer dem Herrn 
angehört!"

Der Glaube muß entschieden sein. Man kann dem 
nur zustimmen. Wenn Jesus einen Menschen zu sich 
ruft, muß dieser einen Schritt tun, der ihn unter Um­
ständen von seinen Fischerbooten wegführt, unter 
Umständen von liebgewordenen Gewohnheiten, von 
seinen Wünschen, von seinen guten Freunden. „Ich 
bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern 
das Schwert."

Die Gleichgültigkeit vieler Gemeindeglieder hat 
unsere Kirche nahe dahin gebracht, daß sie sich in 
die Gesellschaft auflöst, ihr Profil verliert und zu 
einem Dienstleistungsbetrieb für gelegentliche reli­
giöse Anwandlungen wird. Nicht nur Kirchenaus­
tritte sind unsre Not, so bedauerlich jeder Austritt 
für die Kirche und so verhängnisvoll er für den Aus­
tretenden selbst ist. Unsere Not ist die Gleichgültig­
keit der in der Kirche Verbleibenden.

(Zustimmung)
Wenn sich im Augenblick ein religiöser Trend 

bemerkbar macht, so bedeutet das schwerlich eine 
Erneuerung der Kirche Jesu Christi. Es waren tief- 
religiöse, hochmoralische Menschen gewesen, die 
Jesus ans Kreuz geschlagen haben. Neu wird die 
Kirche nur durch eine Verkündigung, die Jesus 
Christus als Quelle des Lebens bezeugt und den 
Hörer aufruft, aus dieser Quelle — und nur aus ihr 
— entschieden zu schöpfen.

Auch nach meiner Sicht hat eine neue Stunde er- 
wecklicher Verkündigung geschlagen. Ob diese Ver­
kündigung nur in der herkömmlichen Weise der 
Evangelisation geschehen soll, wäre noch zu prüfen, 
ist aber keine grundsätzliche Frage. Wichtig ist nur, 
daß wir wieder Mut haben, den beim Namen zu 
nennen, der allein der Welt das Heil bringt. Wie 
die Erweckung unter der Jugend zeigt, ist eine die 
Einzigartigkeit und Weltüberlegenheit Jesu thema-

tisierende Verkündigung sehr wohl attraktiv. Ich 
frage: Warum sollte sie es nicht auch in unserem 
Gottesdienst sein, im Religionsunterricht, in der Seel­
sorge, in der Diakonie? Daß der Mensch abgeholt 
werden muß von dort, wo er steht, ist richtig. Davon 
war vorhin die Rede. Aber wir dürfen über diesem 
Abholen und Anknüpfen nicht versäumen, auch auf 
das Entscheidende zu sprechen zu kommen.

Es ist eine allgemeine Erfahrung, daß sich eine 
Gruppe in dem Maße elitär und aggressiv gegenüber 
ihrer Umgebung abkapselt; wie sie selbst durch ver­
bindliche Regeln zusammengehalten ist. Ihre Um­
gebung wird zum Feindesland für sie, der Kontakt 
nach draußen eine kriegerische Handlung.

Insofern ist es gruppenpsychologisch nur natür-
lich, daß auch christliche Gruppen aus ihrer ent­
schiedenen Haltung heraus dazu neigen, die unent­
schiedenen Glieder der Volkskirche so radikal als 
verloren zu betrachten, wie sie sich selbst gerettet 
wissen. Wie die Erfahrung weiter lehrt, beginnt 
diese Neigung schon gegenüber dem Elternhaus und 
der Kirchengemeinde.

Ich sage, das ist natürlich, und füge sofort hinzu: 
aber nicht geistlich. Als die beiden Donnerssöhne 
Johannes und Jakobus Feuer über die Samariter­
dörfer herabbitten wollten, fuhr Jesus sie so hart 
an, wie er es sonst nur noch einmal gegenüber Petrus 
getan hatte: „Wisset ihr nicht, welches Geistes Kin­
der ihr seid!" (Luk. 9, 55). War das Unentschieden­
heit? Oder war das nicht vielmehr die Bereitschaft, 
auch für die ihn Ablehnenden ans Kreuz zu gehen 
und dort, statt Feuer des Gerichts die Gnade der 
Vergebung Gottes herabzubitten?

Wir müssen dieses Wort Jesu gründlich beden­
ken, um daraus unsere Einstellung gegenüber denen 
zu entwickeln, die uns ablehnen oder von unserer 
Auffassung abweichen. Feindselige Reaktionen pro­
vozieren nur neue. Blockbildung reizt zu neuen 
Blöcken. Es ist das Ende jeder Gemeinschaft, wenn 
der eine den anderen kontrolliert und daraufhin 
beobachtet, ob ihm Fehler unterlaufen.

(Beifall)
Dieses Mißtrauen vergiftet schon die Ehe und die 

Familie, das Klima am Arbeitsplatz und nicht zu­
letzt die Politik. Erst recht verdirbt es die Kirche. 
Man muß es einmal am eigenen Leibe erlebt haben, 
was es heißt, vor einem Kreis solcher nörgelnder 
Richter zu predigen, die nur auf Irrlehren lauern 
und die Rechtmäßigkeit der Predigt an der Häufig­
keit bestimmter Vokabeln messen.

(Beifall)
Vor militanten Atheisten zu predigen, ist demgegen­
über ein Vergnügen.

(Heiterkeit)
Ich kann mir auch nicht vorstellen, daß je ein irren­
der Theologe durch eine solche Haltung bekehrt 
worden wäre.

Persönliche Entschiedenheit muß verbunden sein 
mit Offenheit für andere Meinungen. Sonst wird sie 
Einseitigkeit und Enge. Ist nicht auch bei dem ent­
schiedenen Christen der Glaube in ständiger Ent­
wicklung begriffen? Müssen dem ersten Schritt nicht 
weitere folgen? Ist der erste Schritt überhaupt das



28 Erste Sitzung

Erste? Oder waren da nicht längst Erlebnisse und 
Erfahrungen vorausgegangen, die den ersten Schritt 
vorbereitet haben? Ganz abgesehen davon, daß den 
ersten Schritt Jesus Christus selbst getan hat in der 
Taufe, in der christlichen Erziehung.

Weiter: Ist nicht jeder Glaube auch geprägt von 
der individuellen Eigenart des Menschen und einer 
Gemeinschaft? Wie darf ich den gegenwärtigen 
Stand meiner Erkenntnis zum Gesetz für alle ma­
chen? Wäre das nicht eine ganz raffinierte, weil 
fromme Gesetzlichkeit, und damit wieder so eine 
Versuchung, wie sie gerade aus dem Jüngerkreis
schon an den irdischen Herrn herangetragen wurde?

Es gibt ein radikales Entweder-Oder: die Entschei­
dung zwischen Gott und Abgott. Aber diese Ent­
scheidung muß ich für meine Person treffen. Sie als 
Urteil über andere zu fällen, ist Anmaßung. Jesus 
selbst warnt in dem Gleichnis vom Unkraut unter 
dem Weizen vor der Vorwegnahme des Jüngsten 
Gerichts. Und da ist ferner das Gleichnis von den 
beiden ungleichen Brüdern. Der eine bejaht den 
Wunsch des Vaters mit dem Mund, er befolgt ihn 
aber nicht mit der Tat. Der andere sagt zwar mit 
dem Mund nein, gehorcht nachher aber doch. Hier 
mahnt Jesus, die Worte eines Menschen nicht aus 
dem Zusammenhang seines Lebens zu lösen, eine 
Warnung in der heute herrschenden babylonischen 
Sprachverwirrung zugunsten der Neinsager und zu 
Lasten der Jasager.

Das Neue Testament selbst zeigt eine erstaunliche 
Offenheit für verschiedene Bekenntnisse. Seine 
Weite konnte von der späteren Christenheit bis zum 
heutigen Tage gar nicht mehr verkraftet werden. 
Ich frage: Was war Schwäche, diese Weite oder das 
Auseinanderfallen der Kirche? Sage niemand, die 
uns vielleicht bevorstehende Diasporasituation ver­
biete solche Weite. Die Kirche, die das Neue Testa­
ment zum Kanon erklärte, war wahrhaftig eine Dia­
sporakirche, eine verfolgte kleine Gruppe, für die 
das Martyrium keine Ausnahme darstellte. Aber sie 
reihte den Jakobusbrief, bei dem nur einmal in der 
Überschrift das Wort Jesus Christus erscheint, ein 
neben den Galaterbrief mit seiner heftigen Ableh­
nung des Judentums. Welch ein Sowohl-Als-auch. 
Ich glaube nicht, daß die im Ökumenischen Rat ge­
genwärtig bestehenden Unterschiede größer sind als 
die zwischen beiden Briefen.

(Beifall)

D.
Weniger in Worten als in einer inneren Unzu­

friedenheit macht sich eine Kritik bemerkbar, die 
namentlich unter den Jungen anzutreffen ist. Man 
vermißt beim Pfarrer die Vollmacht des Heiligen 
Geistes; sein Glaube stecke im Hirn statt im Herzen, 
die Verkündigung sei trocken statt erwecklich, ihr 
fehle die Erfahrung der Herrlichkeit Gottes, die 
Freudigkeit, die doch allein ansteckend wirke.

Hinter solchen und ähnlichen Außerungen ver­
birgt sich die Sehnsucht nach einem Glauben, der 
auch die tieferen Schichten der Person erfaßt: „lobe 
den Herrn, meine Seele, und was in mir ist, 
seinen heiligen Namen!"

Diese Sehnsucht ist nach meiner Einsicht nur allzu 
berechtigt. Das, was in mir ist, dieses wogende Meer 
von Gefühlen, Strömungen, Wellen und Abgründen 
beeinflußt den Menschen weit mehr als die dünne 
Decke seines Verstandes. Beschäftigt sich der Mensch 
nur mit der Außenwelt, so kommt es zu jenen un­
heimlichen Ausbrüchen von Leidenschaften, die 
ganze Völker erfassen und in einen Vernichtungs­
rausch stürzen. Oder man greift zur Droge wie zu 
einem Notventil, durch das man sich der inneren 
Welt öffnet. Oder man sucht — wie jene neueste 
amerikanische Therapie —, durch den Urschrei dem 
unterdrückten Innenleben Luft zu verschaffen. Oder 
es stöhnt und jubelt eine ganze Nation von Fern­
sehern über das Pokalendspiel ihrer Fußballer.

Was aber tut die Kirche? Müßte nicht das Erleb­
nis, das Taize vermittelt, irgendwie auch am Sonn­
tag einer Kirchengemeinde möglich werden? Geheilt 
wird der gespaltene, zerrissene Mensch doch nur, 
wenn er sich als Ganzer Gott zuwendet, wenn er 
seine Empfindungen vor Gott zur Sprache bringt, 
wie die Psalmisten ihr Leid, ihren Haß, ihre Gelüste 
und ihre Freude vor den Herrn bringen. Das Fest 
der vollendeten Welt will sein Licht schon in diese 
Welt vorauswerfen. Das muß nicht gleich in dem 
ekstatischen Taumel geschehen, der in der charis­
matischen Bewegung in Erscheinung treten kann. 
Aber sicher auch anders als nur in dem liturgisch 
gedämpften Halleluja unserer Gottesdienste. Die 
Teilnahme der Kirche an Geburt, Hochzeit und Tod, 
die sogenannten Amtshandlungen, muß die Existenz 
des Menschen, seine Hoffnung, seine Freude und 
seine Trauer bewußtermaßen mit Gott verbinden. 
Auf diese Weise werden jene Tiefen erreicht, zu 
denen die allsonntägliche Predigt selten Zugang 
findet. Das Kirchenjahr muß wieder beachtet wer­
den. Es ist Nachvollzug des Evangeliums von der 
prophetischen Verheißung im Advent über Krippe, 
Kreuz und Auferstehung bis zur Wiederkunft. Nur 
schlechte Psychologie und darum auch schlechte 
Theologie dämpft ängstlich schon die Weihnachts­
freude durch den Hinweis auf das Kreuz und sucht 
sich schon am Karfreitag durch die Osterfreude vor 
der Trauer zu bewahren. Feiern wir die Feste, wie 
sie fallen, weinen wir mit den Weinenden, seien 
wir fröhlich mit den Fröhlichen!

Wahrscheinlich wäre viel Unbehagen an der
Kirche überwunden, wenn es uns gelänge, den Glau­
ben wieder für die Fülle der Gefühle zu öffnen. Man 
verwechsle das allerdings nicht mit Sentimentalität, 
mit einer Gefühligkeit, die sich selbst genießt! Wir 
Alten kennen noch jene süßliche Predigt, die auf 
die Tränendrüsen drückte, aber dem Menschen 
auch das Gruseln, ja, die nackte Angst vor der Hölle 
einjagen wollte. Moderne Evangelisten stehen in der 
gleichen Gefahr. Die Grenze zwischen dem Miß­
brauch der Gefühle und ihrer Erlösung durch den 
Glauben ist fließend. Es wird wohl auch da wie bei 
dem Denken alles davon abhängen, ob man der Ehre 
Gottes dient oder der Ehre des Predigers oder dem 
Selbstgenuß.

Gefühle sind nicht Gradmesser des Glaubens. Das 
lehrte uns die dialektische Theologie nach dem



Erste Sitzung 29

Ersten Weltkrieg. Der Glaube — so schärfte sie uns 
ein — sieht von sich weg, auch von seinen Ge- wege bringt, was allein Gottes Gnade schafft: ein 
fühlen weg, auf den Herrn: „Wenn mir gleich Leib Mensch wird Erbe des ewigen Lebens.
und Seele verschmachtet, so bist du, Gott, dennoch 
meines Herzens Trost und mein Teil."

Hätten mehr Theologen und Gemeindeglieder das Botschaft, der Welt zu sagen, daß Gott auch diese 
damals beherzigt, wären sie nicht dem Rausch der seine erste Schöpfung liebt. Er will aus ihr Menschen 
Deutschen Christen verfallen. Nur wer gelernt hatte, für sein Reich gewinnen und hat darum Geduld mit 
sich auch gegen seine Empfindungen und Gefühle ihr, fällt ihrem selbstmörderischen Toben immer 
allein an die Schrift zu halten, konnte die Schrecken wieder in die Arme, eröffnet unerwartete Auswege, 
des Krieges und die Verzweiflung der Gefangen- läßt aus Katastrophen neues Leben entstehen.
schaft überstehen. Da war auch keine Menge der 
Gläubigen mehr, die mich mit ihrer Begeisterung 
getragen hätte, oft nicht einmal ein kleiner Bruder­
kreis. Da war nur das Wort.

Seitdem ist eine Generation vergangen. Mir stellt 
sich die bange Frage, ob wir nicht schon wieder 
drauf und dran sind, uns von den Technikern des 
Gefühls manipulieren zu lassen, politisch und reli­
giös. Was kann geschehen, um die bundesdeutsche
und die christliche Gemeinde, vor allem ihre Jugend, Die Frage ist nur, ob Gottes großer Plan nicht wieder 
vor einem neuen Rattenfänger zu bewahren?

E.
Mit diesen letzten Sätzen befinden wir uns bereits 

in dem Raum, den die Kirche nach dem Urteil Vieler 
besser meiden sollte: in der Politik. Nicht wenige 
Gemeindeglieder betrachten im politischen Geschäft 
ein notwendiges Übel, aus dem sich der entschiedene 
Christ besser heraushalten sollte. Sie verurteilen
das politische Interesse der jungen Theologengene- graben wird. Ursprünglich richtet sich das Wort 
ration und sind abgestoßen von einer Verkündigung, gegen den Kleinglauben eines ganzen Volkes, das 
die sich vornehmlich gesellschaftlichen Zuständen sich selbst aufzugeben im Begriffe ist. Es weist die 
und deren Änderung zuwendet. Der Ökumenische
Rat steht im Verdacht, daß er das Erstgeburtsrecht
der Kirche, die Bürgerschaft in der vollendeten heute! Es könnte doch sein, daß Gottes Liebe un- 
Schöpfung zu vermitteln, eintauscht für das Linsen- serer Welt noch ein drittes Jahrtausend als Frist ein- 
gericht des Mitmischens in der großen Politik, ins­
besondere dort, wo revolutionäre Veränderungen 
im Gange sind.

Ich stimme mit dieser Kritik darin überein, daß die

was sonst keine menschliche Energie und Güte zu-

Das heißt nun freilich nicht, daß sie überhaupt 
nichts mit Politik zu tun hätte. Es gehört zu ihrer

Das muß die Kirche insbesondere ihren Gliedern 
sagen. Der Christ gleicht nur zu oft dem Propheten 
Jona, der vor der lasterhaften Stadt Ninive saß und 
ungeduldig auf ihr verdientes Ende wartete. Er 
grollte Gott wegen seiner Geduld. Menschlich ge­
sehen ist auch unsere Welt überreif zum Untergang, 
sei es, daß sie sich vergiftet, radioaktiv verseucht, 
in einem Superkrieg zerstört oder in einer vollauto­
matisierten globalen Diktatur ihre Freiheit verliert.

den Kleinglauben, den Defaitismus seiner modernen 
Propheten durchkreuzt. „Denn meine Gedanken sind 
nicht eure Gedanken, und eure Wege sind nicht 
meine Wege, spricht der Herr, sondern so viel der 
Himmel höher ist als die Erde, so sind auch meine 
Wege höher als eure Wege und meine Gedanken 
als eure Gedanken." Wir verwenden dieses gewal­
tige Prophetenwort meist an einem Sarge, in dem 
unsere Hoffnung für einen einzelnen Menschen be-

müden Geister auf die unbeirrbare Hoffnung hin, die 
Gott für sein Volk und seine Schöpfung hat. Auch

räumt! Bis zum Erweis des Gegenteils müssen wir 
Christen uns dafür einsetzen, daß die Welt vor dem 
Untergang bewahrt wird.

Kürzlich hatte ich Gelegenheit, mit einem der
Kirche mehr zu bieten hat als politische Strategien wichtigsten Männer der europäischen Finanzpolitik 
und wirtschaftliche Systeme, nämlich das Heimat- zusammenzutreffen. Ich war bestürzt, von ihm zu­
recht in dem neuen Kosmos, der in Jesus Christus nächst all die trüben Gedanken bestätigt zu erhalten, 
angebrochen ist. Nachdem sich der Mensch die letz- die man selber als Laie über das unentwirrbare Ge- 
ten zwei Jahrhunderte hindurch einzureden ver- flocht von internationalen Interessen und Machen-
suchte, daß der neue Kosmos ein krankhafter schaften hat, und fragte ihn, ob es denn noch über- 
Wunschtraum sei, beginnt er heute wieder zu ahnen, haupt eine Möglichkeit gäbe, das Währungssystem
daß er zu mehr geboren ist als dazu, eines Tages und damit die Welt vor einem Bankrott oder vor
zu sterben, und daß erst ein Ziel, das jenseits des dem Triumph übler Mächte zu bewahren. Er er-
Todes liegt, dem Leben Sinn gibt. Es wäre schon widerte: „In meinen Kreisen könnte ich das nicht so 
ein Gebot taktischer Klugheit, daß die Kirche — klar sagen wie jetzt zu Ihnen, ich würde sonst aus­
vorausgesetzt, sie will etwas sagen, was sonst kei- gelacht; aber ich meine es so. Ich glaube, daß über 
ner sagt, was also unerhört ist — von dem Sieg uns noch ein anderer seine Hand im Spiele hat und 
über Tod und Teufel und von dem Reich predigt, in darauf achtet, daß seine Welt nicht vollends zu­
dem Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit herrschen. gründe gerichtet wird. Das macht mir Mut." Dazu
Doch, ob klug oder töricht, sie muß es. Denn das ist muß uns die Kirche immer neu ermutigen, daß wir,
ihre einzigartige Vollmacht, die sie von allen an- unbeeindruckt durch bittere Erfahrungen und gegen 
deren menschlichen Gruppen und Aktivitäten unter- allen Augenschein die Hoffnung Gottes für diese 
scheidet: sie ist Werkzeua der Aktivität Gottes Welt zu unserer Hoffnung machen und in dieser DLLCILCL. Di 1DL VV CIGCLG LICL 41 LI VILCL MAULLCO 0

Vollzugsorgan der großen Taten, die in Jesus Chri­
stus geschehen sind. Durch sie rettet der Herr den

Hoffnung politische Verantwortung übernehmen.
Weiter: Die Kirche kann ihre Glieder zu diesem

Menschen aus Gericht und Tod. Durch sie geschieht, Einsatz auch befähigen. Das Leben, das durch ihren



30 Erste Sitzung

Dienst uns aus Gottes kommender Welt schon heute 
verliehen wird, ist die Gegenkraft gegen die zer­
störenden Mächte, gleich dem Salz, das die Speise 
vor Fäulnis bewahrt. Wenn uns durch den Dienst 
der Kirche das Bürgerrecht in Gottes Reich verliehen 
wird, werden wir nicht weltflüchtig, auch für die 
Welt der Politik, denn die Politik gehört nun einmal 
zu dieser Welt. Der Glaube an das ewige Leben und 
die Sorge für Frieden, Gerechtigkeit und Freiheit
schließen sich nicht aus. Diese Sorge gehört zu den
Früchten des Heiligen Geistes, zu den Früchten, die 
auch auf dem Feld der Politik geerntet werden kön­
nen. Was konnte ein Christenmensch wie der Gene­
ralsekretär der UN, der Schwede Dag Hammar­
skjöld, in seiner Position nicht alles erreichen! Nach 
seinem Tode — er kam durch ein mysteriöses Flug­
zeugunglück, wahrscheinlich ein Attentat, ums Le­
ben — fand man in seinem Tagebuch einen Eintrag. 
Da verglich er sich mit einem Segelschiff, das vom 
Winde Gottes auf das Weltmeer getrieben wird.

Oder gibt es eine Grenze für die Wirkkraft des 
Heiligen Geistes, etwa an unserer Wohnungstür, 
etwa an der politischen Gemarkungsgrenze? Reicht 
der Weltraum von den Milchstraßensystemen her 
nicht mit der Luft, die ich atme, hinein bis in mein 
innerstes Wesen, und beeinflusse ich umgekehrt 
diese Welt nicht schon durch den Stickstoff, den ich 
ausatme?

Der Irrtum mancher Stimmen im Ökumenischen 
Rat ist nicht, daß sie eine Beziehung zwischen der 
einen Menschheit und dem ganzen Volke Gottes 
sehen. Diese Beziehung besteht, weil einerseits die 
Menschheit tatsächlich eine Schicksalsgemeinschaft 
geworden ist und nur überleben wird, wenn sie dies 
auch bewußtermaßen anerkennt und sich danach 
einrichtet, und weil andererseits von den Bürgern 
des Reiches Gottes Kräfte ausgehen können, die auch 
in das internationale Geschehen eindringen. Der 
Irrtum ist vielmehr, daß man gelegentlich das jen­
seitige Ziel der Geduld Gottes verwechselt mit der
Utopie eines irdischen Paradieses und daß man
um dieses irdischen Zieles willen revolutionäre 
Gewalt hinnimmt, wenn nicht gar rechtfertigt.

Aber ebenso irrt, wer der Geduld Gottes nicht 
zutraut, daß sie durch uns Christen der Menschheit 
neue Möglichkeiten bietet, gewiß nicht Möglichkei­
ten eines Paradieses, wohl aber eines erträglichen 
Lebens, in dem Gottes Werbung um das Herz des 
Menschen immer wieder zum Ziel kommt. „Die 
Kirche soll Christus bezeugen, sonst nichts", sagte 
mir vor einigen Tagen beschwörend ein Amtsbruder. 
Gut, nur muß dieses Zeugnis zeigen: Christus schwebt 
nicht über den Wolken, sondern läßt sich in Wort 
und Sakrament, also im Dienst der Kirche, herab 
auch zu dem Politiker, richtend und rettend, ernüch­
ternd und ermunternd zu Gebet und Tat.

Kurz: Die Kirche soll durchaus bei ihrer eigent­
lichen Aufgabe bleiben, uns den Weg zum wahren 
Leben zu öffnen. Aber diese Aufgabe hat Konse­
quenzen für das politische Leben, die nicht unter­
drückt und nicht verschwiegen werden dürfen. Be­
steht darüber unter uns Einverständnis, so können 
wir leichter über die dann anstehenden Fragen

sprechen, nämlich, wie weit die Kirche zu konkreten 
Angelegenheiten Stellung nehmen kann, rettend und 
wahrend, helfend und — nicht zuletzt, sondern zu 
allererst und immer — betend. In unserem Zusam­
menhang sei nur dies festgestellt: sie muß sprechen, 
wo immer sie von dem Wort Gottes genötigt wird. 
Sie muß schweigen, wo sie sich nur auf mensch­
liches Ermessen berufen kann. Und wenn, wie es 
die Regel ist, ethische Motive und menschliches Er­
messen miteinander verbunden sind, darf sie sich 
nur für die ethische Seite der Angelegenheit ein­
setzen. Ihr Eintreten für Gottes Wort kann sie also 
mitten in den politischen Kampf, unter Umständen 
sogar in parteipolitische Auseinandersetzungen füh­
ren. Wenn ihr aber die Vollmacht des Wortes Gottes 
fehlt, muß sie sich zurückhalten, auch wenn ihr 
Ängstlichkeit vorgeworfen wird. Weder Parteilich­
keit noch Neutralität sind für ihr Verhalten maß­
gebend, sondern die Vollmacht ihres Herrn.

Danach ist auch das Verhalten des Pfarrers abzu­
messen. Er muß sich stützen können auf Gottes 
Wort und sich zurückhalten, wo er seine persönliche 
Auffassung mit dem Ansehen seines Amtes ver­
quicken müßte. Die seelsorgerliche Rücksicht wiegt 
schwerer als das persönliche Engagement. Im übrigen 
sei festgestellt: Kein badischer Pfarrer ist meines 
Wissens Mitglied der DKP. Ich könnte diese Mit­
gliedschaft auch nicht mit der Ordination verein­
baren. Aber ich habe Wichtigeres zu tun, als nach 
heimlichen Sympathisanten zu suchen. Wichtiger 
ist, daß wir die jungen Menschen, denen die Tür 
zu einem sie erfüllenden Beruf verschlossen wird, 
davor bewahren, daß sie resignieren oder nach 
rechts oder links abgleiten in den Radikalismus. 
Wie die Kirche hier vorbeugen und helfen kann, 
scheint mir im Augenblick die erste politische Sorge 
zu sein.

F.
Es ist nun nur noch eine Zusammenfassung so­

wohl der Kritik als der Erwiderung, wenn ich die 
Bedenken wieder aufnehme, von denen ich aus­
gegangen bin, die Bedenken gegen die Einheit der 
Kirche, insbesondere jetzt der EKD. Es war für mich 
etwas Überraschendes und Neues, als ich, vor we­
nigen Jahren erst, in einem Gespräch mit Brüdern 
der Bekenntnisbewegung merkte, daß das Wort 
Einheit für sie so etwas wie ein Schimpfwort ge­
worden ist. Ich selbst hatte bisher die Einheit als 
die Aufgabe verstanden, die der Kirche gestellt ist als 
Voraussetzung dafür, daß sie ihren Dienst für das 
Reich Gottes recht erfüllt, eine Aufgabe, die ge­
tragen ist vom Gebet ihres himmlischen Hohen­
priesters. „Sie sollen eins sein", betet Jesus, „da­
mit die Welt glaube, daß du mich gesandt hast” 
(Joh. 17,21). Die Einheit der Kirche macht ihr Zeug­
nis von der Einheit zwischen Jesus und dem all­
mächtigen Gott glaubwürdig. Gespräche mit Außen­
stehenden bestätigen das. Sie nehmen nicht nur zum 
Vorwand Anstoß an der gespaltenen Christenheit, 
an den Zerwürfnissen örtlicher Kirchengemeinden, 
an der Rivalität von uns Pfarrern.

Eben dieses hohepriesterliche Gebet spricht somit 
auch eindeutig davon, daß diese Einheit schon in der



Erste Sitzung 31

augenblicklichen Welt anzustreben sei, so gewiß sie 
erst in der vollendeten ganz verwirklicht sein wird. 
Ich verstehe nicht, wie einige Brüder meinen, die Ein­
heit der Kirche anzustreben, sei ein lästerliches 
Unterfangen, das das Werk des wiederkommenden 
Christus vorwegnehmen wolle. Wem das hohe- 
priesterliche Gebet nicht deutlich genug spricht, der 
lese das 4. Kapitel des Epheserbriefs. Danach sind 
alle Dienste der Gemeinde dazu eingerichtet, daß 
der Leib Christi erbaut werde, „bis daß wir alle 
hinankommen zur Einheit des Glaubens..." (Eph. 
4, 11 und 12). Dieses Wort wird veranschaulicht und 
bekräftigt durch das mühsame Ringen des Apostels 
um die Einheit seiner Gemeinden. Natürlich sind 
wir Menschen nur Werkzeuge des die Einheit schaf­
fenden Herrn, aber als solche Werkzeuge müssen 
wir uns auch betätigen. Die Dienste der Gemeinde, 
auch der Ordnungsdienst, sind Hilfen zur Einheit. 
Man hat die EKD-Reform abgelehnt, weil erst diese 
Einheit vorhanden sein müsse, bevor man ihre 
Dienste einrichten und sie organisieren dürfe. Nach 
dem Epheserbrief ist es genau umgekehrt. Die 
Dienste sollen die Einheit erst schaffen und ver­
wirklichen, die Einheit ist der Ertrag der Dienste.

Es gibt zwei Arten von Einheit, zwei Arten, die 
nun wahrhaftig eine Alternative bilden. Die eine 
ist die uniforme Einheit, die andere die pluriforme. 
Die eine schließt aus und sich ab. Ihr Ideal wird 
durch lebloses Material erreicht. Menschen lassen 
sich nie völlig normen und uniformieren. Die tota­
litären Staaten beweisen das. Die pluriforme Einheit 
dagegen besteht aus Spannungen. Die Biologen 
haben erkannt, daß jeder Organismus ein Span­
nungsfeld ist und mit der Stärke der Spannung an 
Kraft gewinnt. Erst recht hat die neue Psychologie 
die Spannung als Energiequelle der Seele entdeckt. 
Sigmund Freud ist längst überholt, der die Span­
nung zwischen dem Uber-Ich, dem Gewissen und 
dem Ich auflösen wollte. Jeder Mensch muß die 
Spannung, die in ihm selbst besteht, die Spannung 
zwischen Unbewußtem und Bewußtem, zwischen 
seinem guten Willen und seinem bösen Schatten 
verarbeiten und aushalten. Jede Gemeinschaft er­
weist ihre Stärke darin, daß sie nicht in ihren 
Reihen einen Friedhofsfrieden stiftet, sondern die 
Spannungen zwischen ihren Gliedern aushält.

Das muß man wissen, um die spannungsvolle Ein­
heit der Kirche zu verstehen. Sie hat mit dieser 
Spannung Anteil an dem Leben überhaupt. Ihre 
Spannung ist freilich auch noch anders begründet, 
in der Botschaft von der rechtfertigenden Gnade, 
— wir stehen immer wieder vor diesem A und O 
reformatorischen Glaubens. In dieser Botschaft näm­
lich offenbart sich eine Spannung zwischen der Ge­
rechtigkeit Gottes und seiner Liebe. Gott nimmt 
den Sünder in seiner Liebe an und lädt die Strafe, 
die die Gerechtigkeit verlangt, in Jesus auf sich 
selbst. Auch diese Spannung schattet sich irgendwie 
in der Einheit der Kirche ab. Joh. 17, 21: „auf daß 
sie alle eins seien, gleichwie der Vater in mir und 
ich in ihm" — Gerechtigkeit in der Liebe und Liebe 
in der Gerechtigkeit. Eine uniforme Kirche wider­
spräche der Spannung in der Einheit Gottes. Sie 
verleugnete den Reichtum, den die Spannung Gottes

umschließt und auch auf die Schöpfung übertragen 
hat.

Natürlich gibt es Aussagen, die in keine Span­
nung einzubeziehen sind; es gibt Meinungsver­
schiedenheiten, die schuldhaft sind und nicht als 
Ausdruck des geistlichen Reichtums der Kirche ge­
nommen werden dürfen. Aber eben, es gibt auch 
Spaltungen, die schuldhaftes Vergehen an der 
spannungsvollen Einheit sind.

Die uniforme Einheit kommt zustande durch 
Zwang, durch Unterwerfung des Andersdenkenden; 
ihm bleibt nur die bedingungslose Kapitulation, die 
Unterschrift unter die vorformulierten Friedens­
bedingungen. Die pluriforme Einheit entsteht aus 
der Freiheit, die man einander einräumt im Auf­
einanderhören, Miteinander-Denken und Fürein- 
ander-Handeln. Sie kommt aus dem gemeinsamen 
Reden mit Gott. Es hat sich in den letzten Jahren 
gefügt, daß ich zweimal während eines Gottes­
dienstes neben einen Theologen zu sitzen kam, 
dessen Meinung ich nicht für richtig hielt und des­
sen Wesensart mir menschlich unsympathisch war. 
Nachdem ich den einen neben mir das Glaubens­
bekenntnis sprechen und „Jesus, meine Freude" 
singen hörte, kann ich ihn nicht mehr als einen ins 
Abseits geratenen Theologen betrachten. Nachdem 
der andere neben mir das Heilige Abendmahl emp­
fangen hat, kann ich nicht anders, als in ihm nun 
meinen Bruder zu sehen. Dieses gemeinsame Ge­
bet war es wohl auch, das die Versammlung in 
Nairobi vor dem Zerbrechen bewahrt hat.

Die uniforme Einheit wird zusammengehalten 
durch Selbstsucht. Sie achtet eifersüchtig auf ihren 
Bestand. Die pluriforme kümmert sich um den an­
deren und kann ihm nachgehen — man verstehe 
recht: nicht ihm nachgeben, sondern nachgehen. 
Meine Frage an unsere württembergischen Nach­
barn lautet: Wenn die Liebe Christi sie dringt, 
müssen sie da nicht den Reichtum und die Kraft 
des schwäbischen Pietismus den anderen Landes­
kirchen zugute kommen lassen? Vergraben sie nicht 
ihre Pfunde in der Heimaterde? Wenn die Einheit 
der EKD und des Ökumenischen Rats eine uniforme 
sein sollte, müßte in der Tat jede Landeskirche und 
jede christliche Gemeinschaft kaufmännisch kalku­
lieren, was sie bei diesem Einheitsunternehmen für 
sich gewinne. In der Kirche Jesu Christi muß an­
ders gedacht werden, nämlich: Was haben die an­
deren Landeskirchen von mir und meiner Gemein­
schaft? Würde nicht ein engerer Zusammenschluß 
der Landeskirchen und Gruppen meiner Kirche die 
Chance bieten, mit ihren Erkenntnissen und Kräften 
den anderen noch besser zur Seite zu stehen? So 
entsteht die rechte Einheit der Kirche, einer Kirche, 
der man treu sein kann und die zugleich einladend 
ist für die Leute an den Hecken und Zäunen.

Hier muß ich das Selbstgespräch abbrechen. Es ist
alles andere als abgeschlossen. Eine Reihe von
kritischen Punkten wurde nicht einmal erwähnt und 
andere sind nur eben angesprochen. Ich bin mir 
auch bewußt, daß ich jede Kritik zunächst mit einem 
Ja aufgenommen habe, dann jedoch mit einem Aber 
meinerseits hinterfragte. Ich hoffe, daß das nicht 
als neuerlicher Beweis für die angebliche Vorliebe



32 Erste Sitzung

der Kirchenleitung zum Nein ausgelegt wird. Es 
gibt faule Kompromisse; aber es gibt auch eine 
Mitte, die die Mitte Jesu Christi ist. Auf diese Mitte 
hin sollten wir uns alle bewegen, und diese Be­
wegung ist dann etwas anderes als eine starre, 
selbstgenügsame Position. Diese Richtung zur Mitte 
ist es, die ich mit einem Ja dankbar begrüße, das 
Aber will nur vor der Gegenrichtung warnen. Der 
Ton soll durchaus auf dem Ja liegen. Das Ja ist das 
letzte Wort im Himmel und auf Erden. „Denn", wie 
Paulus schreibt, „der Sohn Gottes, Jesus Christus, 
...war nicht Ja und Nein, sondern es war Ja in 
Ihm. Denn auf alle Gottesverheißungen ist in ihm 
das Ja; darum sprechen wir auch durch ihn das 
Amen, Gott zu Lobe“ (2. Kor. 1, 19 f.).

(Allgemeiner, langanhaltender Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Sehr verehrter Herr 
Landesbischof! Die Länge und die Stärke des Bei­
falls haben Ihnen wohl am besten gezeigt, besser, 
als ich es in Worte fassen könnte, wie gut Ihre treff­
lichen Ausführungen bei uns allen angekommen 
sind. Ich darf Ihnen in unser aller Namen recht 
herzlichen Dank sagen.

(Nochmals allgemeiner Beifall)

VII. (2. Fortsetzung und Schluß)

Und nun nochmals zurück zu unserem Tagesord­
nungspunkt VII: der letzte Wahlgang zur Wahl 
zumLandeskirchenrat. Stimmberechtigt 70, 
abgegebene Stimmen 70, gültige Stimmen 69, un­
gültig die übliche eine, macht wieder 70. Die Stim­
menverteilung:

Herr Cleiß 
Herr Koch 
Herr Leser

33
5

18
und

sitzung arbeiten wir nicht in Ausschüssen, sondern 
sind im Gespräch in sechs Arbeitsgruppen 
zusammen. Es hat sich herausgestellt, daß ein man­
cher, durch den Jahreswechsel vielleicht bedingt, 
nicht mehr wußte, in welche Liste er sich im letzten 
Herbst eingetragen hat. Das kann bei Herrn Wettach 
nachgeprüft werden, aber auch gleichzeitig kann 
eine unterlassene Eintragung nachgeholt werden. 
Soweit intern.

Jetzt extern nach hinten: Die Gäste bitte ich eben­
falls hier zu Herrn Wettach am ersten Tisch zu 
kommen und anzusehen, welche Arbeitsgruppen 
gebildet sind, und hier Ihren Namen eintragen zu 
lassen, so daß wir im Laufe des Nachmittags einen 
Überblick haben können, wie die Zusammensetzung 
in den einzelnen Arbeitsgruppen sein wird.

Darf ich recht herzlich bitten, von der Eintragung 
Gebrauch zu machen.

(Es folgen Terminangaben.)
Soweit meine Punkte zu Verschiedenes.
Wer hat sonst noch einen Punkt? Herr Rave, bitte!

Synodaler Rave: Nur eine kleine Frage: Die Aus­
schüsse haben relativ wenig Zeit und die Arbeits­
verteilung ist bei den Eingängen — der Ordnung 
entsprechend — so gelaufen, daß sie nun sehr unter­
schiedlich belastet werden mußten. Der Finanzaus­
schuß hat 3, der Bildungsausschuß 3 —

(Präsident unterbrechend: Der Ausschuß hat
aber — wie ich mitgeteilt habe — noch 5
andere, wenn ich gleich korrigieren darf!)

Ich frage nur, ob vielleicht die Vorsitzenden der 
weniger belasteten Ausschüsse in ihren Ausschüssen 
eine Überlegung anstellen lassen könnten, welche 
Arbeit sie zum Beispiel dem kleinen Rechtsausschuß, 
der so viel aufgebrummt bekommen hat, abnehmen 
könnten im Sinne von: „Einer trage des anderen

Herr Ziegler 13, Last". (Vereinzelter Beifall)
gibt zusammen 69.

Ich darf Sie, Herr Cleiß, zunächst fragen, ob 
Sie die Wahl annehmen?

Synodaler Cleiß: Ja!
Präsident Dr. Angelberger: Danke schön!

(Beifall)
Auch Ihnen unseren herzlichen Glückwunsch und 

eine gute Zusammenarbeit im Landeskirchenrat.

XI. Verschiedenes

Ich rufe nun auf den Punkt „Verschiedenes". Und 
hier habe ich etwas, was ich nochmal allen Mit­
gliedern unserer Synode und auch den Gästen sagen 
möchte. Sie wissen, im Verlauf der zweiten Plenar-

Präsident Dr. Angelberger: Gut! — Danke! — 
Noch ein Punkt?

(Die Vorsitzenden der ständigen Ausschüsse 
bitten zur anschließenden Ausschußsitzung.)

Nachdem keine Bitte mehr vorliegt, ist unsere 
Tagesordnung zu Ende und durchgeführt. Ich bitte 
unseren Synodalen Willi Müller, das Schlußgebet 
zu sprechen.

Synodaler Willi Müller spricht das Schluß­
gebet.

Präsident Dr. Angelberger: Ich schließe die erste 
Plenarsitzung.

(Schluß: 11.55 Uhr)



33

Zweite öffentliche Sitzung

Bad Herrenalb, Montag, den 2 6. April 1976, abends 20.15 Uhr — 
sowie Dienstag, den 2 7. April 1976, vormittags 10 Uhr und 

nachmittags 17.35 Uhr und
Mittwoch, den 2 8. April 1976, vormittags 9.30 Uhr und nachmittags 15.30 Uhr

Tagesordnung

I.
Bekanntgaben

II.

Berichte: Nairobi 1975
1. Pfarrer Dr. Lochmann — Singen
2. Synodaler Prof. Dr. Slenczka

III.

Referat: „Glaubwürdiges Zeugnis heute" 
Präsident Dr. Held — Frankfurt

IV.

Berichte zum Gesamtthema: Mission und Ökumene
1. Kirchenpräsident Dr. Mastra — Bali
2. Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz — Genf

V.

Referat: „Die Evangelikalen und die Mission" 
Dekan Scheffbuch — Schorndorf

VI.

Podiumsgespräch (nach Abschluß des Gesprächs 
in Arbeitsgruppen)
1. Gesprächsleitung: Pfarrer Dr. Epting
2. Teilnehmer:

a) Kirchenpräsident Dr. Mastra — Bali
b) Oberkirchenrat Dr. Linnenbrink — Han­

nover
c) Präsident Dr. Held — Frankfurt
d) Dekan Scheffbuch — Schorndorf
e) Pfarrer Gengnagel — Stuttgart
f) Pfarrer Dr. G. Müller-Fahrenholz — Genf

VII.
Verschiedenes

Präsident Dr. Angelberger: Ich eröffne die zweite 
Plenarsitzung unserer neunten Tagung und bitte 
unsere Synodale Dr. Gilbert, das Eingangsgebet zu 
sprechen.

Synodale Dr. Gilbert spricht das 
Eingangsgebet.

I.
Bekanntgaben

Präsident Dr. Angelberger: Ehe ich mit der eigent­
lichen Tagesordnung beginne, darf ich zunächst un­
serer großen Freude darüber Ausdruck verleihen, 
daß wir schon Gäste und Mitwirkende unter uns 
haben, mit deren Kommen wir erst morgen gerech­
net haben. Ich begrüße Herrn Präsident Dr. Held
aus Frankfurt (Beifall)
und Herrn Oberkirchenrat Dr. Linnenbrink
aus Hannover. (Beifall)
Ihnen beiden herzlichen Dank für das Kommen und 
auch jetzt schon für Ihre Bereitschaft, bei der Aus­
gestaltung unseres Tages der Mission und Ökumene 
mitzuwirken.

Des weiteren begrüße ich die beiden Referenten 
des heutigen Abends. Vor einem halben Jahr gaben 
sie uns den Ausblick. Heute bekommen wir den 
Rückblick. Ich freue mich, daß Sie beide zu uns kom­
men konnten. Selbst bei unserem Synodalen war 
dies wegen der beruflichen Inanspruchnahme frag­
lich geworden. Aber jetzt kam es doch so zum Klap­
pen, wie wir es vorgesehen hatten.

Vorweg noch eine Bekanntgabe. Leider kann auch 
unser Konsynodaler Rauer nicht kommen. Er hat 
heute vormittag angerufen, daß es ihm beruflich un­
möglich sei, den Arbeitsplatz zu verlassen, denn die 
Verhandlungen mit ausländischen Staaten machten 
seine Anwesenheit dringend erforderlich.

Es ist bedauerlich, daß immer mehr unserer Brüder 
absagen müssen. Aber in solchen Fällen gibt es tat­
sächlich keinen anderen Weg.

Wir kommen zum nächsten Tagesordnungspunkt:

II.
Berichte: Nairobi 1975
1. Pfarrer Dr. Lochmann — Singen
2. Synodaler Prof. Dr. Slenczka

Ich denke, wir sollten zunächst den Bericht von 
Herrn Prof. Dr. Slenczka hören und dann erst den 
Bericht von Herrn Pfarrer Dr. Lochmann, und zwar 
möchte ich die Reihenfolge gegenüber der vor­
gesehenen Tagesordnung umstellen, weil nachher 
Herr Dr. Slenczka auch die Abendandacht halten 
wird.

Nun darf ich Sie bitten, Herr Prof. Dr. Slenczka, 
zu uns zu sprechen.



34 Zweite Sitzung

Synodaler Dr. Slenczka: Hochverehrter Herr Prä­
sident! Hochwürdiger Herr Landesbischof! Liebe 
Konsynodale! Liebe Brüder und Schwestern! Über 
den Verlauf und die Ergebnisse der 5. Vollversamm­
lung des Ökumenischen Rates in Nairobi ist bereits 
sehr viel berichtet worden. Der Konferenzbericht 
liegt in der deutschen Ausgabe vor. Nach den 
aktuellen Informationen ist inzwischen auch schon 
vieles im Rückblick auf den Konferenzverlauf und 
zur Auswertung der Ergebnisse erschienen. Wir 
Delegierte halten fleißig landauf, landab unsere Vor­
träge, wobei nicht auszuschließen ist, daß man als 
Referent manchem Zuhörer mehr als einmal begeg­
net. Mehrfach bin ich auch von katholischen Gemein­
den bzw. Pfarrkonferenzen zur Berichterstattung ein­
geladen worden. Bei diesem, wie mir scheint, opti­
malen Informationsstand ist es durchaus vertretbar, 
wenn unsere Einführung zu einem allgemeinen Ge­
spräch über die Konferenz im Plenum über die Voll­
versammlung von der Leitung auf 15 Minuten be­
schränkt wurde mit dem Ziel, nur ein paar ganz per­
sönliche Eindrücke mitzuteilen. Ich möchte das in 
drei Punkten tun:

1. Ein Blick auf die gelebte 
Gemeinschaft von Christen

Zu Ostern erhielt ich einen Brief aus Kenya. Darin 
heißt es in etwas holprigem Englisch: „Alle Glieder 
unserer Gemeinde freuen sich, Sie zu Ostern zu grü­
ßen. Darunter auch Nimrod, der im Fernsehen von 
Kenya auftritt. Ich und meine Familie grüßen Sie in 
Christus. Bitte, geben Sie meine Grüße auch weiter 
an meine Brüder und Schwestern in Christus. Möge 
unser heiliger Gott uns erhalten und für uns sorgen 
auf allen Wegen unseres Lebens.“

Ich gebe Ihnen hiermit diese Grüße sehr gerne 
weiter. Denn in ihnen kommt in aller Unmittelbar­
keit das zum Ausdruck, was Christen verbindet und 
was sie trotz aller Gegensätze zusammenführt und 
zusammenhält.

Dieser Brief kommt von Herrn Livingstone Gache­
gua, einem alten Schullehrer, der im Ruhestand sei­
nen Lebensunterhalt als Farmarbeiter verdient. Er 
gehört zum Kirchenvorstand einer kleinen pres­
byterianischen Gemeinde, etwa 60 km von Nairobi 
entfernt. Am 2. Advent war ich dort mit drei anderen 
Konferenzteilnehmern aus Indonesien und von den 
Philippinen zu Gast. Da der zuständige Gemeinde­
pfarrer dieses Bezirks nicht jeden Sonntag alle 12 
Predigtstätten versorgen kann, mußte ich als der 
einzige Theologe aus dem Stegreif die Predigt im 
Gottesdienst halten. Als Text wählte ich das Sonn­
tagsevangelium Luk. 21, 25—33. Darin geht es um 
die beunruhigenden und zugleich verheißungsvollen 
Zeichen des herannahenden Endes und des kommen­
den Gottesreiches. Der Text mündet in dem Trost­
wort: „Himmel und Erde werden vergehen, aber 
meine Worte vergehen nicht."

Ich sprach bei der Predigt auf englisch, Herr 
Gachegua übersetzte in die Kikuyu-Sprache Satz 
für Satz. Das ist ein umständliches Verfahren; aber 
ich habe gleichwohl noch nie in solcher Unmittelbar­
keit bei der Predigt die Gemeinschaft im Hören auf 
das Wort Christi erlebt, obwohl der Name Jesu

Christi tatsächlich das einzige war, was keiner Über­
setzung bedurfte.

Die bei uns oft so hochgespielten Verstehens­
schwierigkeiten und Vermittlungsbemühungen bei 
der Verkündigung bestanden dort überhaupt nicht. 
Als wir nach dem Gottesdienst zur Besichtigung des 
Orts und zum Essen in einem Haus eingeladen wur­
den, war man in einer selbstverständlichen Offen­
heit zusammen in dem Bewußtsein, daß uns der 
Name Jesu Christi verbindet und zusammengeführt 
hat.

Ich denke, alle Konferenzteilnehmer haben am 
Rande und während der Konferenz ähnliches erlebt. 
Ich gebe das nicht weiter als eine romantische Er­
fahrung aus fernen Ländern, sondern als einen Hin­
weis auf die Wirklichkeit, die wir auch hier in 
unseren Gemeinden genauso haben, wenn wir nur 
die Augen öffnen, vielleicht besser: wenn sie uns 
geöffnet werden.

2. Ein Blick auf die Konferenzarbeit
Die ökumenische Bewegung ist ein Opfer ihres 

Erfolges geworden. Der Ökumenische Rat hat nun­
mehr 287 Gliedkirchen; sie waren auf der Konfe­
renz vertreten durch 747 Delegierte, von denen 
allerdings nur 677 anwesend waren. Dazu kamen 
viele weitere Gäste, Berater, Beobachter, nicht zu 
vergessen das Heer von 635 Journalisten. Insgesamt 
hatte die Konferenz etwa 2000 Teilnehmer, und eine 
solche Größe sprengt selbst unter Anwendung aller 
technischen Mittel die Möglichkeiten rationaler Ar­
beit und persönlicher Beteiligung, soweit dies über 
bloße Wahlen und Abstimmungen hinausgeht. Jede 
der sechs Sektionen, in denen die Konferenz arbei­
tete, hatte schon mit 120 bis 150 Teilnehmern die 
Größe einer veritablen und respektablen landes­
kirchlichen Synode.

In dieser Größenordnung wirken andere Gesetze. 
Die Konferenzleitung muß straff organisieren; das 
Einzelvotum oder auch Einzelanträge gehen nahezu 
ausnahmslos unter im Drang der Geschäfte und 
unter dem Zwang einer Rednerliste, oft mit zusätz­
licher Redezeitbegrenzung. Einzelne oder Gruppen 
versuchen dann gelegentlich, sich mit gezielten Ak­
tionen an bestimmten Punkten durchzusetzen. Die 
Delegation der EKD kam nicht in eine solche Ver­
suchung, denn in ihr scheiterte die Koordination 
allein schon an ihrer Größe — von anderem viel­
leicht abgesehen. In voller Besetzung kam ein Dele­
gationstreffen der EKD-Delegation immerhin auch 
schon auf etwa 80 Teilnehmer.

Schließlich ist für den Verlauf und die Wirkung 
der Konferenzarbeit die prägende Kraft der Mas­
senmedien nicht zu unterschätzen, nach deren Prin­
zipien sich weithin entscheidet, was aus dem Kon­
ferenzverlauf für die Öffentlichkeit geeignet ist und 
was nicht.

Das sind Realitäten, mit denen man rechnen und 
denen man sich stellen muß. Jede Auseinanderset­
zung mit dem Verlauf und den Ergebnissen der Kon­
ferenz steht daher vor der Grundfrage: Wie ist bei 
der notwendigen Vertretung aller Gliedkirchen in 
diesem obersten Gremium des Ökumenischen Rates



Zweite Sitzung 35

eine sinnvolle Zusammenarbeit in Beratung und 
Entscheidung überhaupt möglich?

Umgekehrt, bei der Auswertung und Prüfung der 
Konferenzergebnisse in den Kirchen ist dann darauf 
zu achten, das Bleibende vom nur Aktuellen zu 
unterscheiden, sowie das Wahre vom Falschen. Was 
sich der Konferenz als Frage oder Grundproblematik 
gestellt hat, ist mir an zwei Punkten wichtig ge­
worden.

Die ökumenische Bewegung hat sich, wie es auch
von M. M. Thomas, dem bisherigen Vorsitzenden 
des Zentralausschusses, in seinem Bericht dargestellt 
wurde, in den letzten Jahren entwickelt vom „Kon­
zept des karitativen Handelns" zum Kampf um Ge­
rechtigkeit mit dem Ziel einer Veränderung der 
„bestehenden Machtstrukturen". Daraus ergibt sich 
erstens die auf der Konferenz immer wieder ge­
stellte Frage: Wie verhält sich diese Aufgabenbe­
schreibung zu dem Evangelium? Damit ist weiter 
die Frage verbunden: Was ist überhaupt dieses 
Evangelium als Grundlage der christlichen Arbeit 
der Kirche, was versteht man unter Evangelium von 
Jesus Christus, wenn darin Grundlage, Auftrag und 
Maßstab aller kirchlichen Arbeit zusammengefaßt 
ist?

Daß das Evangelium diese zentrale Funktion hat 
und behalten muß, ist allgemeine Überzeugung. Wie 
man indes die sich daraus ergebenden Folgen be­
schreibt, darin gehen die Meinungen auseinander. 
In aller Kürze und Schärfe formuliert, lautet der 
Gegensatz: Ist das Evangelium von Jesus Christus 
die Motivation und Legitimation für den Kampf der 
Christen um Gerechtigkeit in der Welt? Oder aber 
ist das Evangelium der Zuspruch vom Sieg Christi 
über die Mächte des Bösen und des Todes in dieser 
Welt? Oder anders ausgedrückt: Besteht die Ver­
kündigung des Evangeliums in der Umkehr, in dem 
Ruf zu Christus? Oder besteht sie vordringlich in 
dem Engagement der Christen, der Kirchen für einen 
Kampf um Gerechtigkeit und Freiheit in dieser 
Welt?

Eng verbunden damit ist der zweite Punkt, an 
dem sich die praktischen Konsequenzen der mögli­
chen Grundentscheidung im Verständnis des Evan­
geliums abzeichnen und niederschlagen. Dies äußerte 
sich vor allem an den zahlreichen Stellungnahmen 
und Erklärungen der Konferenz zu dem Kampf um 
Freiheit und Gerechtigkeit in aller Welt.

Diese Erklärungen sind ja alle von dem Schmerz 
über die Ungerechtigkeit und von der Leidenschaft 
für die Verwirklichung von Gerechtigkeit bestimmt. 
Die Themen, um die es hier geht, brauche ich nicht 
im einzelnen aufzuzählen, und Sie werden auch wis­
sen, wie heftig in einzelnen Fällen die Auseinander­
setzung geführt wurde um das sachliche Recht und 
die praktische Notwendigkeit und Nützlichkeit sol­
cher Stellungnahmen im einzelnen. Im Horizont der 
Weltpolitik zeichnet sich dann nur zu deutlich die 
Einseitigkeit, um nicht zu sagen, in manchen Fällen 
auch die Ungerechtigkeit in solch einem Engagement 
für Gerechtigkeit ab. Fragen brechen in den Debat­
ten auf, beispielsweise: Warum wird in einer An-

gola-Erklärung nur Südafrika, warum werden aber 
nicht die USA, China, Kuba und die Sowjetunion 
als Invasoren genannt? Warum geht es nur um Süd­
korea u. nicht auch um Nordkorea? Wie steht es mit 
der Religions- und Gewissensfreiheit in der Sowjet­
union; und was geschieht mit der russischen Dele­
gation, wenn sie mit einer entsprechenden Erklä­
rung der Konferenz nach Hause zurückkehren muß? 
Wie steht es mit der Freiheit in den befreiten Län­
dern Afrikas? Warum schweigt die Konferenz zu 
den politischen Vorgängen, die sich gleichzeitig in 
Nairobi abgespielt haben, wenn in den Zeitungen 
nach dem Verbleib von zwei Parlamentariern ge­
fragt wurde, die ohne Aufhebung der Immunität 
verhaftet worden waren?

Wenn so auf einer Weltkonferenz das Elend und 
die Ungerechtigkeit aus allen Erdteilen beschworen 
wird, wenn dabei anderes Unrecht verdeckt oder 
bewußt verschwiegen wird, dann erscheinen diese 
Erklärungen, die helfen wollen, viel eher als ein 
Ausdruck von Hilflosigkeit und Ratlosigkeit. In ein­
zelnen Fällen haben diese Auseinandersetzungen 
die Gemeinschaft der Kirchen im Ökumenischen Rat 
bis zum Zerbrechen belastet. Kirchen aus dem Ost­
block haben sich gerade kürzlich bitter darüber 
beklagt, daß in aller Öffentlichkeit der Konferenz 
Anträge gestellt und Erklärungen abgegeben wur­
den, ohne daß man vorher das brüderliche Gespräch 
mit ihnen gesucht habe. Es ist relativ leicht, ein 
Bekenntnis für die Gerechtigkeit und gegen die 
Unterdrückung abzugeben; es ist etwas anderes und 
meist weniger für die Öffentlichkeit geeignet, in' 
einem konkreten Fall wirkungsvolle Hilfe zu leisten.

Eigenartigerweise haben diese vielumstrittenen 
Erklärungen in den meisten Fällen keinen direkten 
Adressaten, sondern sie gehen in der Regel an die 
Weltöffentlichkeit über die Kanäle der Massenme­
dien. Ich frage mich: Sind diese Erklärungen der 
christlichen Gemeinde, einer christlichen Konferenz 
nicht im Grunde eine entstellte Form des Gebets, 
in dem die christliche Gemeinde ihre Weltverant­
wortung in erster Linie wahrzunehmen hätte? Dazu 
gehörte die unmittelbare Fürbitte für die, die unter 
Ungerechtigkeit leiden; es gehörte auch dazu die 
Bitte für die Unterdrücker und Verfolger; ja, es mag 
auch dazu die Klage vor Gott gehören, und mit Hiob 
selbst die Anklage gegen Gott, unter dessen Willen 
und Zulassung so viel Unrecht und Böses unter 
Menschen und durch Menschen geschieht. Ist die 
leidenschaftliche Aufregung und die damit verbun­
dene Polarisierung, wie sie sich bei solchen Ausein­
andersetzungen ja nicht nur auf ökumenischen Kon­
ferenzen zeigt, nicht geradezu ein Symptom für 
geistliche Hilflosigkeit, wo wir Christen unter den 
Zwang geraten, im Kampf für eine allgemeine Ge­
rechtigkeit und Befreiung das tun zu müssen, was 
allem Anschein nach durch Gott nicht geschieht?

Auf diesem Hintergrund hat es wohl besonderes 
Gewicht, wenn die Botschaft der Vollversammlung 
an die Kirchen diesmal nicht eine vollmundige Er­
klärung für die Weltöffentlichkeit gewesen ist, son-
dem eine „Einladung zum Gebet". Darin heißt es:
„In Bibelarbeit und Gebet, in kleinen Gruppen und

4



36 Zweite Sitzung

großen Sitzungen dachten wir über unser gemein­
sames Zeugnis nach. Das brachte uns zusammen. 
Ideologien und scharfe Gegensätze in Überzeugung 
und Einsatz rissen uns auseinander."

3. Ergebnisse und Aufgaben nach 
der Konferenz

1. Wenn die Konferenz ein Ergebnis gehabt hat, 
das es lohnt weiterzugeben, dann ist es zweifellos 
die Erfahrung und Einsicht, daß sowohl die Einheit 
der getrennten Kirchen wie auch die Gemeinschaft 
im christlichen Handeln nur in Christus selbst ge­
funden werden kann und Bestand hat. Das ist die 
Einheit in der Wahrheit. Es gibt aber keine Einheit 
in den vielfältigen Einsichten und gegensätzlichen 
Interessen einer Weltverbesserung und Gesell­
schaftsveränderung — sei es auch unter christlichem 
Vorzeichen.

2. Wenn auf der Konferenz eine Aufgabe für die 
Mitgliedskirchen deutlich geworden ist, dann diese: 
Der Ökumenische Rat darf nicht eine Instanz im
Gegenüber zu den Kirchen sein, sondern er muß
ein Instrument der Kirchen bleiben. Die Gefahr einer 
solchen Trennung zwischen Rat und Gliedkirchen 
ist sehr groß, wenn z. B. der Ökumenische Rat be­
schrieben wird als ein „Werkzeug Gottes, das pro­
phetisch sowohl den Kirchen wie der Welt gegen­
über" zu handeln habe. Wo offensichtlich die Nei­
gung besteht, daß in der Autonomie des Apparats 
und ebenso aus einer Teilnahmslosigkeit der Glied­
kirchen heraus sich dies entwickelt, kommt alles 
darauf an, konkrete Verantwortung in direkter Mit­
bestimmung wahrzunehmen. Die Einwände gegen 
eine von den Kirchen am Ort losgelöste Politik des 
Ökumenischen Rates treffen zuerst immer die Mit­
verantwortung der Gliedkirchen selbst für die Ar­
beit des Rates. Diese Mitverantwortung sollte aber 
nicht nur in Ausnahmesituationen, wie es auch in 
der EKD in den letzten Jahren mehrfach geschehen 
ist, sondern mit Regelmäßigkeit im brüderlichen 
Gespräch und mit sachlicher Eindeutigkeit wahrge­
nommen werden.

3. Die Vollversammlung und der Ökumenische 
Rat stehen den Kirchen nicht gegenüber. Sie sind 
vielmehr ein unmittelbarer Reflex von dem, was bei 
uns geschieht, aber auch genauso von dem, was bei 
uns nicht geschieht. Die Gemeinschaft der Christen 
am Ort ist die Grundlage und der Ausgangspunkt 
für die Gemeinschaft der Christen in der Welt. Die 
Gemeinschaft der Christen am Ort beginnt auch nicht 
erst bei der Begegnung getrennter Konfessionen, 
sondern unter uns, in unseren eigenen Gemeinden, 
in unserem eigenen Leben mit der Frage, wie uns 
in den alltäglichen Konflikten die Gemeinschaft un­
ter dem Namen Jesu Christi als Christen trägt und 
verbindet, wie der Name Christi das überwindet, 
was Christen trennt.

(Lebhafter Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Recht herzlichen Dank, 

Herr Prof. Slenczka

Darf ich nun Sie, Herr Dr. Lochmann, um Ihren 
Bericht bitten.

Pfarrer Dr. Lochmann: Herr Präsident! Verehrter 
Herr Landesbischof! Sehr geehrte Synodale! Ich 
möchte zuerst Gelegenheit nehmen, Ihnen ganz 
herzlich dafür zu danken, daß ich zu dieser Vollver­
sammlung fahren durfte, und zugleich hoffen, daß 
die große persönliche Bereicherung durch diese Kon­
ferenz auch unseren Gemeinden ein wenig zugute 
kommen konnte und noch weiter kann. Wie Sie 
eben hörten, läuft der Prozeß des Berichtens ja 
schon seit längerer Zeit, und es geht wohl allen 
Nairobifahrern so — dies wurde auch bei der Nach­
tagung in Arnoldshain ausgesprochen —, daß wir 
überrascht sind von dem großen Interesse, und daß
unsere Möglichkeiten manchmal nicht ausgereicht
haben, allen Bitten um Berichte und Gespräche nach­
zukommen. Man kann sich dieses Interesse wohl 
nur so erklären, daß in unseren Gemeinden und 
Kirchenbezirken das Bewußtsein darüber gewachsen 
ist, daß die Nachfolge Christi einfach diese ökume­
nische Dimension hat und daß die Verbundenheit 
mit den Christen in anderen Ländern und Kirchen 
nicht nur eine Last für uns ist, sondern uns auch 
trägt, daß der Ökumenische Rat der Kirchen ein 
Teil und ein Ausdruck des Leibes Christi ist, in dem 
und von dem wir leben.

Ich bin gebeten worden, heute abend hauptsäch­
lich aus eigenem Blickwinkel und von eigenen Be­
reichen der Mitwirkung in Nairobi zu berichten. Ich 
will dem gern nachkommen, auch als ein Stück Re­
chenschaft vor Ihnen darüber, was wir dort getan 
haben, und ich will dies in der Weise tun, daß ich 
den Bericht beschränke auf die Mitarbeit in einem 
Ausschuß, in dem ich war, und im Anschluß daran 
eingehe auf eine der sogenannten „Anfragen an 
Nairobi", nämlich die Frage, ob der ÖRK sich even­
tuell ethisch-politisch zu einseitig festgelegt habe. 
Der Gegenstand des Berichts berührt sich zum Teil 
mit Dingen, die Herr Professor Slenczka soeben 
schon angeschnitten hat.

Bei der Sektionsarbeit nahm ich teil in Sektion V,
wo es allgemein um die Themen Menschenrechte,
Befreiung der Frau und Rassismus ging, sowie im 
Hearing III, in dem einige der laufenden Programme 
des ÖRK geprüft wurden, vor allem die Arbeit der 
Kommission für internationale Angelegenheiten, des 
Programms zur Bekämpfung des Rassismus, des 
kirchlichen Entwicklungs- und des Flüchtlingsdienstes. 
Daneben — und dies nahm die meiste Zeit in An­
spruch — war ich Mitglied in einem der elf Aus­
schüsse, nämlich in dem „Weisungsausschuß III", 
welcher die Aufgabe hatte, aktuelle öffentliche Er­
klärungen vorzubereiten.

Unter dem Vorsitz von General T. B. Simatupang 
von der Indonesischen Christlichen Kirche — er ge­
hört jetzt zu den sechs Präsidenten des ÖRK — 
legte dieser Ausschuß von 37 Mitgliedern dem Ple­
num Erklärungen zu folgenden Themen zur An­
nahme vor: Der Nahe Osten, Jerusalem, Angola, 
Nukleare Zusammenarbeit mit Südafrika, das Ab­
kommen von Helsinki, Ost-Timor, Menschenrechte 
in Lateinamerika und Die Weltrüstungssituation.

Man darf die Arbeit dieses Ausschusses und man 
darf die Erklärungen, die Sie vielleicht dem Inhalt



Zweite Sitzung 37

nach zum Teil kennen, nicht isoliert sehen von der 
Gesamtkonferenz. Sie sind der Versuch, in einer 
speziellen Situation von den Grundlagen unseres
Glaubens und von der bisher eingeschlagenen Linie
des ORK her Stellung zu nehmen zu Fragen, zu 
denen die Öffentlichkeit ein Wort dieser Vollver­
sammlung erwarten mußte. Die Konferenz wollte 
sich dieser Aufgabe nicht verschließen; denn nur in 
der konkreten Situation und im Wagnis einer Stel­
lungnahme können sich Grundsätze je bewähren. 
Und hier mußte es auch zum Test kommen, inwie­
weit Delegierte der verschiedenen Kirchen tatsäch­
lich bereit und in der Lage waren, zu einer gemein­
samen Haltung zu kommen. So erfüllten diese Er­
klärungen ihren Zweck nicht nur nach außen, son­
dern vor allem auch nach innen hin für das allmäh­
liche Zusammenwachsen der Mitgliedskirchen wie 
im Glauben so auch im Handeln.

An manchen Punkten war eine Einigung unmög­
lich, und wir verzichteten deshalb auf eine Stellung­
nahme. In der Frage des Zionismus zum Beispiel 
wäre die Vollversammlung in einer Abstimmung 
vielleicht hinter das eindeutige Wort Philip Potters 
zurückgefallen, das er vor der Konferenz gegen die 
UNO-Erklärung, Zionismus sei gleich Rassismus, 
schon abgegeben hatte. Es ist schmerzlich, daß hier 
ein Wort der Vollversammlung unmöglich war, an­
dererseits fand sich außer einigen koptischen Chri­
sten auch keine größere Gruppe, die diese Erklärung 
Potters hätte wieder ändern wollen.

In einem anderen Fall, bei der eben erwähnten 
Erklärung zu Angola, erfolgte die Annahme im 
Plenum an einzelnen Punkten mit ganz knappen 
Abstimmungsergebnissen. Es ging dabei um die 
Frage, ob neben der nur generell in dieser Erklä­
rung als „ausländisches militärisches Engagement" 
erwähnten Einmischung der Großmächte das Ein­
greifen Südafrikas namentlich erwähnt und auch ver­
urteilt werden sollte. Es blieb nach der Abstimmung 
bei dieser Aussage — und damit war tatsächlich 
eine gewisse Parteinahme erfolgt, die jedoch letzt­
lich in der Konsequenz des begonnenen Programms 
zur Bekämpfung des Rassismus lag.

Unser Ausschuß war der Meinung gewesen — 
und wir haben sehr intensiv und lang an dieser 
Erklärung gearbeitet —, daß die Vollversammlung 
zum Krieg in Angola ein Wort schuldig sei, nach­
dem der ORK bis zum Rückzug der Portugiesen alle 
drei Befreiungsbewegungen humanitär unterstützt 
und sich den Vorwurf zugezogen hatte, auch damit 
zum Krieg beigetragen zu haben. Der ORK war 
dieses Wagnis ja nur eingegangen aus dem Willen 
heraus, diesen Völkern bei ihrer Befreiung vom 
Rassismus beizustehen. Die Vollversammlung mußte 
es daher herausstellen, wenn Südafrika als das Land 
der Apartheid hier interveniert, während sie die 
militärische Hilfe durch Amerika, Rußland und Kuba 
in einen anderen Zusammenhang stellte.

Sie mögen an diesem Beispiel die ganze Schwie-
rigkeit und auch Not sehen, in die man bei diesen 
Beratungen kommen konnte, und in die wir durch 
die Mitgliedschaft im ORK auch hineingezogen sind. 
Hätte die Konferenz nichts gesagt, so wären wir

diesen speziellen Problemen zwar entgangen und 
die weitere Entwicklung in Angola wäre sicher auch 
nicht anders verlaufen. Andererseits geht der An- 
derungsprozeß im südlichen Afrika ja weiter, und 
die Weltchristenheit steht nach wie vor vor der 
Frage, ob sie nur allgemein zur Versöhnung auf­
rufen und Wunden verbinden soll oder ob sie vor­
übergehend Partei ergreifen soll für die Menschen, 
die in einer besonderen Situation des Leidens stek- 
ken. Angola war ein Prüfstein für diese Frage, und 
die Vollversammlung hat sich dafür entschieden, 
trotz der lauernden Gefahren und Mißverständnisse 
den eingeschlagenen Weg fortzusetzen.

Zwei weitere Erklärungen lagen scheinbar ein­
facher, zumindest gingen sie dann sehr glatt durchs 
Plenum. Einmal die Aufforderung an die Kirchen in 
der Bundesrepublik, Hollands, der Schweiz und 
Frankreichs, eine Zusammenarbeit mit Südafrika 
auf nuklearem Gebiet möglichst zu verhindern, um
die wirtschaftliche und vor allem militärische Kraft
der dort herrschenden Minderheit nicht noch mehr 
zu stärken. Auch dies lag ganz auf der Linie früherer 
Beschlüsse des ORK. Die Erklärung wurde aber nicht 
deshalb angeregt, weil der Weltkirchenrat seine 
Hauptaufgabe etwa in der Verketzerung Südafrikas 
sehen würde, sondern weil die Allafrikanische Kir­
chenkonferenz dieses Problem aufgeworfen und in 
die Vollversammlung getragen hatte.

Keine dieser Erklärungen kam zufällig oder will­
kürlich zustande, sondern nur, wenn Mitgliedskir­
chen dies wünschten und Unterstützung fanden. Man 
darf deshalb nicht beklagen, wenn das eine oder 
andere Problem nicht angesprochen wurde, solange 
es nicht vorgebracht wurde.

Die zweite anscheinend problemlose Erklärung 
war die zur Weltrüstungssituation. Als unser Aus­
schuß in seiner ersten Sitzung darüber beriet, welche 
Themen wir von uns aus vorschlagen sollten, war 
nach kurzer Zeit klar, daß die steigende Aufrüstung 
in vielen Ländern den ORK und die Mitgliedskir­
chen endlich einmal stärker interessieren sollte, und 
darin waren sich die Ausschußmitglieder aus allen 
Kirchen einig. Später stellte sich heraus, daß auch 
an anderen Ecken der Vollversammlung derselbe 
Wille zum Ausdruck gekommen war und sich auch 
in den Dokumenten niedergeschlagen hat.

Wie gesagt: nur scheinbar war diese Aufforde-
rung an die Weltchristenheit, ihre Mitbemühungen 
um Abrüstung zu verstärken, problemloser als etwa 
die Angola-Erklärung. In Wirklichkeit führt sie uns 
mitten hinein in das Dilemma, das ich nun anspre­
chen möchte: in die Befürchtung, der Weltkirchenrat • 
habe sich zu weit in das politische Feld vorgewagt 
und sei dabei — bewußt oder aus Naivität — zu 
weit nach links abgedriftet. Allein die Erwähnung 
des Wortes Abrüstungsbemühungen weckt, zum 
jetzigen Zeitpunkt noch mehr als damals im Dezem­
ber, bei uns sofort den Vorbehalt, daß dies letztlich 
doch wieder dem Ostblock zugute kommen und 
damit den Westen und unseren Raum der Freiheit, 
auch der geistlichen Freiheit, gefährden könne. Da­
mit droht die Sache für uns reif zu werden für die 
Vertagung, oder wir bekommen wieder neuen Stoff



38 Zweite Sitzung

für die Meinung, die Kirchen und auch der ORK 
sollten sich doch auf das „Eigentliche" beschränken.

Die Diskussion darüber, was das Eigentliche für 
uns sei, ist, wie Sie wissen, in Nairobi intensiv ge­
führt worden, und wir werden sicher auf dieser 
Tagung noch mehr darüber hören. Das Ergebnis von 
Nairobi läßt sich auf die Formel von M. M. Thomas 
bringen: „Das ganze Evangelium für den ganzen 
Menschen in der ganzen Welt", das heißt Ausbrei­
tung der Botschaft von Gottes Liebe in Wort und 
Tat, für Zeit und Ewigkeit, im privaten und im 
öffentlichen Leben, bei uns und am anderen Ende 
der Erde. Es geht dabei sicher nicht ab ohne Ar­
beitsteilung unter uns, solange wir einander ver­
trauen und die Kirchen nicht auseinanderbrechen 
dabei; und es geht auch sicher nicht ab ohne Selbst­
bescheidung in den Aufgaben. Aber jede Selbstbe­
scheidung wird sich messen lassen müssen an der 
Frage, ob die Grenzen wirklich von der Welt und 
ihren ehernen Zwängen oder von unserem eigenen 
Kleinglauben gesetzt werden. Gemessen hieran 
kann es kaum eine Frage sein — denn wir können 
ja auf vielerlei Weise Einfluß nehmen —, daß die 
ständige Aufrüstung und alles was damit zusammen­
hängt, uns als Kirchen und zumal den Weltkirchen­
rat angeht, und daß man zumindest beginnen muß, 
sich hier Gedanken zu machen.

Aber wie gesagt, der Weltkirchenrat wird viel­
leicht, und wir mit ihm, hier noch stärker als bei 
den anderen Programmen, in die Gefahr oder auch 
nur in den Verdacht kommen, von links korrumpiert 
zu sein. Und dem müssen wir uns stellen, denn der 
Verdacht wird und wurde bereits so oft geäußert, 
daß eine Aufarbeitung von Nairobi bei uns letztlich 
scheitern muß oder zum Blabla werden muß, wenn 
wir ihn nicht ausdrücklich berücksichtigen.

Es hat kaum eine Veranstaltung über Nairobi 
gegeben, in der nicht Fragen in dieser Richtung ka­
men: „Warum durfte der sozialistische Politiker 
Michael Manley aus Jamaika ein Hauptreferat hal­
ten?" „Warum hat man die Verletzung der Men­
schenrechte im Ostblock nicht stärker herausgestellt, 
— wenn schon?" Ich könnte auch seitenweise aus 
Schriften zitieren, die man bisweilen wohlwollend 
zugeschickt bekommt, und nicht nur von der süd­
afrikanischen Botschaft, die diesen Verdacht direkt 
oder durch Anspielungen aussprechen: da ist in 
einem Blatt der Ludwig-Hofacker-Vereinigung die 
Rede von „primitiven marxistisch-leninistischen Pa­
rolen des Klassenkampfes, ... die in Nairobi laut 
geworden seien", da wird in der „Zeitbühne" von 
Nairobi als der „VI. Internationalen" gesprochen, bei 
der sich die christlichen Kirchen endgültig „soziali­
stischer Führerschaft unterworfen" hätten. Moskau 
könne voll zufrieden sein mit dem ORK. Das Blatt 
„Vertrauliche Mitteilungen aus Politik und Wirt­
schaft" beklagt angesichts des Christenhasses so­
zialistischer Moslems im Libanon: „Dem Weltkir­
chenrat scheint es die Sprache verschlagen zu haben, 
wenn er gegen Sozialisten und Kommunisten zu 
Felde ziehen muß“. Dies nur ein paar Beispiele für 
diese Seite der Kritik an Nairobi und am Weltkir­
chenrat. Ich habe sie zitiert, um zu einer Diskussion

dieses Vorwurfes anzuregen, um die wir auf die 
Dauer nicht herumkommen werden; denn dieser 
Vorwurf trifft, solange wir Mitglied im ORK sind, 
letztlich auch uns selbst. Als einen Beitrag zu dieser 
möglichen Diskussion, zugleich auch als den letzten 
Teil meines Berichtes, möchte ich die folgenden 
Punkte hierzu anführen:

1. In einem weltweiten Bund von Kirchen kann 
es heute nicht ausbleiben, daß einzelne Christen 
oder ganze Kirchen darunter sind, die überzeugt 
sind, daß der Glaube an Jesus Christus und politi­
sche Theorien des Sozialismus sich miteinander ver­
einbaren lassen. Man konnte ihnen in Nairobi stän­
dig begegnen, und es waren nicht nur Christen aus 
dem Ostblock, sondern auch aus Afrika, Westeuropa, 
Lateinamerika dabei, nicht nur liberale, sondern 
auch ganz pietistische Christen. Hat der ORK das 
Recht, diese Christen aus seiner Gemeinschaft aus­
zuschließen?

2. Der Bericht der Sektion III geht von § 36 an 
ausführlich auf die Frage der Ideologien ein. Das 
dort und auch in anderen Papieren des Weltkirchen­
rates Gesagte darf nicht außer acht gelassen werden 
bei der Beurteilung dieser angeschnittenen Frage. 
Es wird dort unter anderem ausgeführt, daß es in 
praktischen Fragen einen Dialog und eine Zusam­
menarbeit geben kann und tatsächlich gibt, und daß 
sich die Kritik der Ideologien auf die Prämissen in 
allen Gesellschaftsformen beziehen muß.

3. So wie wir an den Weltkirchenrat, stellen 
auch Mitgliedskirchen des Weltkirchenrats an uns 
kritische Fragen. So fragte etwa Burgess Carr, der 
Vertreter der allafrikanischen Kirchenkonferenz, in 
unserer Sektion, als die Sprache auf solche Dinge 
kam: „Wie kommt es", sagte er, „daß die Länder, 
aus denen unsere Missionare kommen, jene Kräfte 
unterstützen, die uns unterdrücken, während die 
sozialistischen Länder unseren Befreiungskampf un­
terstützen? Wer kann mir eine Antwort geben auf 
diese Frage?"

4. Die Kritik der Vollversammlung an Menschen­
rechtsverletzungen im Ostblock kam nicht zu kurz. 
Ich darf nur an die intensive Debatte über die Reli­
gionsfreiheit in Rußland erinnern. Sie ist vorhanden, 
aber sie kann sich eben im Rahmen dieses Kirchen­
bundes einfach nicht in derselben offenen Weise 
vollziehen, wie bei uns, in unserer Öffentlichkeit, 
— aus Rücksicht auf die Kirchen dort. Diese Kirchen 
müssen selbst den Anfang machen, wie es ja in 
Südafrika etwa der Fall war, erst dann kann der 
Weltkirchenrat stärker aktiv werden. Man hat übri­
gens auch in anderen Fällen, etwa bei Brasilien, von 
einer namentlichen Nennung abgesehen, aus Rück­
sicht auf die Kirchen dort.

5. Unsere deutsche Delegation wehrte sich mit 
Erfolg dagegen, durch eine Erklärung zum' derzei­
tigen Radikalenerlaß bei uns in einen Topf geworfen 
zu werden mit westlichen Ländern wie etwa Spanien 
oder gar Chile. Wir sollten auch Christen aus sozia­
listischen Ländern das Recht zugestehen, für ihre 
Länder, für ihre verschiedenen Staats- und Wirt­
schaftsformen um eine solche Differenzierung zu 
bitten.



Zweite Sitzung 39

Es gibt auf beiden Seiten eine breite Palette von 
Formen, und die Weltchristenheit ist prädestiniert, 
das Denken in Blöcken abbauen zu helfen.

6. Wir sollten die Kritik, der Weltkirchenrat 
drifte nach links, nicht einfach abschneiden oder 
überspielen, sondern uns ihr stellen und dazu bei­
tragen, daß diese Frage sich nicht nur aus unserer 
eigenen Perspektive stellt, sondern daß wir sie eben 
auch weltweit sehen. Wo die Mitte zwischen diesen 
Formen liegt, wenn man in der ganzen Welt die
Länder und Kirchen sieht, das ist eben von der Per-
spektive des ORK anders als von uns aus gesehen. 
Man muß ja auch wissen, daß der Weltkirchenrat 
unter starker Kritik von den sozialistischen Ländern 
liegt, wie Sie auch eben gehört haben; daß sich z. B. 
auch die russische Kirche in bestimmten Punkten 
vom ORK distanziert hat. Und man muß bei dieser 
Kritik die Gegenfrage stellen, wie denn die Alter­
native dazu aussehen müßte und welche Vorschläge 
die Kritiker denn haben, das vielfältige Leiden in 
der Welt, welches durch „Strukturen der Ungerech­
tigkeit" — so der Titel dieser Sektion V — ver­
ursacht wird, nicht nur zu lindern, sondern auch zu 
verhindern.

Wie gesagt, dies nur einige Gesichtspunkte als 
Anregung und aus dem Erleben von Nairobi heraus.

Ein Fazit aus der Teilnahme in Nairobi, auch ge­
rade in diesem Ausschuß, besteht für mich darin, daß 
die Ökumene uns, die wir manchmal meinen, daß 
wir sie als schwere Last tragen müssen, selbst auch 
trägt. Vielleicht könnte es ein Ergebnis unserer 
Gespräche über die Ökumene sein, daß wir dies 
spüren: daß die Ökumene uns hilft, Angst abzu­
bauen, gemeinsam mit Menschen aus allen Lagern 
nach den besten Wegen zu suchen, um dieses ir­
dische Leben zu ordnen und um unseren Kindern 
und späteren Generationen ein würdiges Leben zu 
ermöglichen.

Wir alle wissen, das ist nur eine unserer Auf­
gaben und auch nur eine der Aufgaben des Ökume­
nischen Rats. Aber auch bei ihr müssen wir Christi 
Wort über alles stellen und uns durch nichts daran 
hindern lassen zu fragen, wie er das denn macht: 
einen und befreien.

(Allgemeiner Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Auch Ihnen sehr herz­

lichen Dank, Herr Dr. Lochmann.
Anstelle einer Pause wollen wir jetzt einen Kanon 

singen. — Herr Koch, bitte!
(Die Synode singt den Kanon:

Singet und spielet dem Herrn in eurem Herzen!)
Nun starten wir in den fragenden Teil. Die beiden 

Herren Referenten haben sich bereit erklärt, auf 
Ihre Fragen zu antworten. Es sind sogar Anre­
gungen gegeben worden für Punkte, die besonders 
für Fragen geeignet sind. — Bitte, machen Sie Ge­
brauch! — Herr Leser, bitte!

Synodaler Leser: Herr Professor Slenczka, Sie 
haben bei der Nennung der Aufgaben formuliert: 
Einheit und Gemeinschaft kann nur in Christus als 
Einheit in der Wahrheit gefunden werden. Hatten 
Sie in Nairobi den Eindruck, daß diese Einheit dort 
vorhanden war?

Präsident Dr. Angelberger: Weitere Fragen oder 
wollen Sie gleich beantworten? — Das stelle ich den 
Herren Rednern anheim.

(Zuruf: gleich!)
Bitte!

Synodaler Dr. Slenczka: Ja!
(Große Heiterkeit)

Präsident Dr. Angelberger: Kurz und bündig! — 
Bitte die nächste Frage! — Frau Hansch, bitte!

Synodale Hansch: Wenn ich Herrn Professor 
Slenczka richtig verstanden habe, hat er unter dem 
Punkt 2 seiner Darlegungen festgestellt, das Evan­
gelium sei für die einen Motivation und Legi­
timation für das Streben nach Gerechtigkeit in dieser 
Welt. Und er hat dann fortgefahren — als Alter-
native —, das Evangelium sei für die anderen
Zuspruch der Lösung von der Sünde und vom Bösen. 
Mir scheint in diesem Satz, wenn er als Alternative 
gemeint ist, der Unterschied zu dem zu liegen, was 
Herr Lochmann uns zu sagen versucht hat. Ich 
möchte mich aber zuerst einmal auf die Frage be­
schränken, ob ich das richtig verstanden habe, daß 
Herr Professor Slenczka das als Alternative an­
gesehen hat.

Synodaler Dr. Slenczka: Ja, mit Ja allein gehts
nicht! (Heiterkeit)
Aber vielleicht sage ich doch etwas mehr dazu in 
beiden Fällen.

Zu der ersten Frage von Herrn Konsynodalen 
Leser möchte ich auf das hinweisen, was ich als 
Einzelbeispiel, aber nicht als einziges Beispiel aus 
dem Konferenzverlauf berichtet habe. Ich glaube, 
alle, die dort gewesen sind, können ähnliches berich­
ten, wie hier die Gemeinschaft im Namen Jesu 
Christi nun auch in der Differenz der Sprachen und, 
ich würde ausdrücklich auch hinzufügen, in der 
Differenz der ideologischen oder politischen Lager 
praktizierbar war. Denn das, was die Konferenz 
getragen hat, war ja nun das regelmäßige geistliche 
Leben, das gottesdienstliche Leben vom Anfang an 
bis zum Ende, vom Morgen bis zum Abend, und das 
mit aller Selbstverständlichkeit. Daher spreche ich 
dieses ganz lapidare Ja, und zwar gerade angesichts 
so mancher Probleme, vor denen ich gewiß nicht die
Augen und den Mund verschließe. 

Dann das zweite zu der Frage von Frau Hansch:
Dieser Gegensatz, den ich hier natürlich in einer 
verkürzenden Zuspitzung vorgeführt habe, läßt sich 
eigentlich aus einer ganzen Reihe von Diskussionen 
in den einzelnen Gremien bis hin zu einer Plenums­
veranstaltung zu dem Thema Evangelisation und 
Mission nachweisen. Und sehen Sie darin, bitte, 
nicht irgendwie eine persönliche Differenzierung, die 
ich vorgenommen habe, sondern m. E. ist damit ein 
Sachverhalt beschrieben, eine Situation, die sich auf 
der Konferenz in ähnlicher Weise gezeigt hat wie
auch in dem kirchlichen Leben — ich würde fast
sagen — überall in den Gemeinden und auch hier 
bei vielen Auseinandersetzungen, die wir in unserer 
Synode und Landeskirche haben.

Aber man muß wohl sehen, wo die Schwierig­
keiten hier liegen. Ich möchte natürlich jetzt kein 
langes Kolleg halten, wozu man vielleicht verleitet 
sein könnte. Aber mir scheint es immer wichtig zu



40 Zweite Sitzung

sein, daß bei dem Evangelium klar und eindeutig 
unterschieden wird das, was Christus für uns getan 
hat und einzig und allein tun kann, und auf der 
anderen Seite das, was wir im Namen Jesu Christi 
tun, zu tun versuchen. Das eine ist Gottes Tat am 
Menschen zur Befreiung des Sünders, zur Rettung 
aus dem Gericht, und das andere ist nun, biblisch 
gesprochen, die Nachfolge der Christen im Gehorsam 
und unter dem Ruf ihres Herrn. Darin ist immer ein­
geschlossen die Möglichkeit, daß der Gehorsam sich 
versagt bzw. daß der Gehorsam zum Ungehorsam 
wird bzw. daß die Nachfolge in den Abfall, in den 
Zweifel gerät. Nehmen Sie einmal bloß — wir haben 
das ja von den Ostergeschichten in Erinnerung — 
die Situation bei der Gefangennahme Jesu bis zur 
Kreuzigung, daß die Jünger sich abwenden, ihr Herr 
ihnen aber treu bleibt, und zwar durch Tod und 
Auferstehung, durch die Untreue der Jünger hin­
durch. Das ist der entscheidende Punkt, und wenn 
man den nicht beachtet, ist die große Gefahr, daß 
man in dem politischen Engagement das vergißt, was 
Christus für uns alle tut und tun muß oder, um es 
anders auszudrücken — ich habe es versucht, einmal 
in Nairobi so zu beschreiben —, daß man vergißt, 
daß eben auch christliches Handeln in den politischen 
Beziehungen, in der politischen Verantwortung in 
dieser Welt immer ein Handeln zwischen Gehorsam 
und Ungehorsam und auf jeden Fall unter der 
Sünde und nicht gegen die Sünde ist.

Präsident Dr. Angelberger: Frau Hansch, Sie woll­
ten eine Zusatzfrage stellen oder habe ich das Zei­
chen falsch verstanden?

(Zuruf: Nein!)
Gut, danke! — Weitere Fragen! — Herr Schnabel!

Synodaler Schnabel: Ich habe eine Frage wahr­
scheinlich an Herrn Lochmann zur Ideologie. Herr 
Lochmann hat davon gesprochen, daß in der Sek­
tion III sehr viel von Ideologie die Rede war. In dem 
Bericht ist ja auch davon die Rede, daß Ideologien 
als echte Partner der christlichen Kirche verstanden 
werden. Ist das ein anderes Verständnis von Ideo­
logie, was hinter dem steht, was uns aus dem Bericht 
entgegenkommt und was auch Sie gemeint haben. 
Oder wie ist das mit den Ideologien gemeint? Mir ist 
das nicht ganz klar geworden. Es sieht so aus, wenn 
man die Berichte liest und auch, wenn ich das richtig 
verstanden habe, was Sie gesagt haben: Ideologien 
sind verwandte oder den christlichen Religionen ent­
sprechende Formen, in denen sich diese Völker aus­
drücken; sie sind Grundlagen aller Kulturen und 
aller Völker. Sie müssen als solche akzeptiert wer­
den und sind nicht zunächst negativ zu betrachten. 
Während wir doch oft das Verständnis von Ideologie 
als eine von vornherein den Menschen in Unfreiheit 
bringende Macht haben, von der der christliche 
Glaube gerade befreit, also nicht diese Partnerschaft, 
möchte ich mal sagen, überspitzt ausgedrückt, zwi­
schen christlichem Glauben und Ideologie, sondern 
diese Antistellung zwischen Glauben und Ideologie.

Pfarrer Dr. Lochmann: Den Bericht haben Sie ja 
selbst zitiert. Ich kann ihn jetzt nicht ganz wieder-
holen, sondern nur einige Gedanken daraus an­
führen. Sie haben recht, es wird bei dem Begriff 
Ideologie differenziert. Man unterscheidet eine Ideo-

logie, die einer anderen Religion gleichkäme. Des­
halb kam sie ja unter dem Thema „Dialog mit an­
deren Religionen und Ideologien" vor. Dies ist ein 
mögliches Verständnis von Ideologie, und zwar in 
der Tat das, das wir meistens haben. Aber daneben 
taucht eine Definition von Ideologie auf, die vor 
allem von den jungen Kirchen, von den jungen 
Völkern eingebracht wird, die sehr viel pragma­
tischer und sehr viel weniger weltanschaulich an 
diese Dinge herangehen und zwischen einem Glau­
ben und einer politischen Theorie differenzieren, die 
ihnen hilft, ihre Probleme zu bewältigen. Nun kann 
es sein, daß ein Land, etwa Dahomey oder Tansania, 
dasselbe, was wir als Ideologie bezeichnen würden, 
als eine politische Theorie bezeichnet. Damit kom­
men dann die Diskussionen auf. Aber man muß 
differenzieren und sich fragen: Sind das wirklich an­
dere Religionen, oder ist es doch etwas anderes, ist 
es eine Handlungstheorie?

Synodaler Häffner: Dr. Lochmann hat am Ende 
seiner Ausführungen den Satz ausgesprochen, es 
gelte, das Leiden der Christen in der Welt nicht nur 
zu lindern, sondern auch zu vermindern. Dieser Satz 
kann und muß zweifellos dahin erweitert werden, 
daß es gilt, das Leiden der Menschen nicht nur zu 
lindern, sondern auch zu verhindern. In diesem Zu­
sammenhang meine Frage: Ist an irgendeiner Stelle 
in Nairobi davon die Rede gewesen, daß die Groß­
mächte immer wieder gewaltige Waffenlieferungen 
tätigen?

Pfarrer Dr. Lochmann: Ich habe übrigens gesagt: 
„das vielfältige Leiden" und habe offengelassen, ob 
das Christen oder Nichtchristen sind.

In der Erklärung über die Weltrüstungssituation 
ist ausführlich vom atomaren Wettrüsten und von 
den Waffenlieferungen und vom Rüstungsgeschäft 
in aller Welt die Rede. In dieser Erklärung können 
Sie das alles nachlesen. Ich kann sie Ihnen gern 
geben.

Synodaler Herrmann: Ich muß gestehen, daß ich 
gegenüber den Referaten der beiden Referenten 
eigentlich ein wenig ratlos bin. Zuerst zu dem, was 
Herr Dr. Slenczka sagte: Es fällt mir sehr schwer, 
die Unterscheidung nachzuvollziehen zwischen dem, 
was Gott an uns tut, und dem, was dann sozusagen 
unter uns deutlich und lebendig, greifbar, verstehbar 
und erfaßbar wird, ohne daß beides durch uns hin­
durch ginge und nicht von daher auch von der Sünde 
geprägt wäre. Ich halte es für einseitig zu sagen, 
daß wir in ganz bestimmten Bereichen nur etwas 
bezeugen könnten, nicht gegen die Sünde, sondern 
unter der Sünde. Wenn ich es recht verstehe, ist auch 
das Reden der Kirche von Gottes Taten von der 
Sünde geprägt und nur ein sehr bruchstückhaftes 
Reden. Es erschiene mir als sehr selbstgerecht, wenn 
die Kirche so täte, als ob sie über Gottes Taten ver­
fügte und sie in einer unbezweifelbaren und un­
problematischen Weise weitergäbe. Das wäre das 
eine.

Nun das andere. Wenn wir von christlichen Taten 
reden, zum Beispiel im karitativen Bereich: sind 
dann diese weniger zweideutig und problematisch 
als solche Taten, die wir im politischen Bereich 
unternehmen? Sind diese Taten nicht auch im kari-



Zweite Sitzung 41

tativen und im politischen Bereich, wenn man einmal 
schärfer hinschaut, ebenso wie unser Reden und 
unser Zeugnis von Gott geprägt von der Sünde, Herr 
Slenczka?

Aber, Herr Lochmann, auch gegenüber Ihrem 
Referat bin ich ratlos. Ich meine, daß unser Zeugnis 
von Gott in Wort und Tat von innen her zusammen­
gehört und daß alles nur in großer Demut irgendwo 
unter dem Vorzeichen versucht werden kann, daß 
Gott dasjenige, was wir falsch machen, wo wir zu 
kurz sehen, wo wir zu geringe Erkenntnisse haben, 
seinerseits abdecken, segnen, über unser Vermögen 
hinausführen möge. Sicherlich werden wir hier in 
Europa, in Deutschland wenigstens etwas von der 
Kurzsichtigkeit ahnen, die bei uns im Blick auf 
unsere selbstverständliche Bejahung kapitalistischer 
und höchst unchristlicher Grundsätze herrscht. Aber 
muß das dann notwendigerweise dazu führen, daß 
wir zum Beispiel bezüglich Angola so einseitig 

• reden? Oder müssen wir so tun, als ob es die Sünde 
nur in Südafrika gäbe? Die gibt es sicherlich, soweit 
ich weiß, dort. Aber es gibt sie doch sicher nicht nur 
dort! Muß die Christenheit, wenn sie politisch redet, 
wieder einmal in so merkwürdiger Weise auf der 
einen Seite oder auf der anderen Seite hinken? Gibt 
es denn das in dieser Welt nicht — wenn auch mit 
großem Zittern und Zagen —, daß wir wissen, unser 
Reden und unser Tun geschieht nur unter großen 
Fragwürdigkeiten? Gibt es denn das in dieser Welt 
nicht, daß es aber dann vielleicht doch da und dort 
ein wenig tapfer und nach allen Seiten hin geschieht? 
So habe ich es mir jedenfalls immer vorgestellt. Ich 
weiß nicht, heute abend reden wir wieder ganz schön 
auseinander, der eine links, der andere rechts. Ge-
sundheit! (Heiterkeit)

Präsident Dr. Angelberger: Zunächst darf ich 
Herrn Dr. Slenczka um seine Antwort bitten.

Synodaler Dr. Slenczka: Ich scheue mich, aus dem 
Stegreif und im Plenum die hier sicherlich notwen­
dige ausführlichere Antwort zu geben. Vielleicht 
sollte man doch einmal folgendes überlegen: was 
Auftrag der Kirche ist, ist ja gleichzeitig ihr Grund, 
Gottes Wort zu verkündigen. Da kann man nicht 
sagen, daß die Kirche über dieses Wort verfügt oder 
nicht verfügt oder daß sie das nur in einer bruch­
stückhaften Weise — sicherlich auch in den Grenzen 
ihres Gehorsams und Ungehorsams — tut. Worauf 
ich hinzuweisen versucht habe, ist das, was im 
Römerbrief Kapitel 1 Vers 16 von Paulus gesagt 
wird, der in seinen ganzen Schwierigkeiten, in seiner 
Situation Verkündigung betreibt. Paulus sagt da: 
Das Evangelium ist eine Gotteskraft.

Ich meine, wenn wir in unserem kirchlichen Han­
deln, in der Verkündigung, im Dienst nicht die Zu­
versicht haben können, daß Gott seine Verheißung 
erfüllt, mit der er sein Wort gefüllt und verbunden 
hat, dann können wir natürlich den Laden zumachen. 
Aber es ist ungeheuer wichtig, daß uns klar ist, daß 
das Evangelium und das Wort Gottes nicht eine 
neben anderen Ideologien ist, wie sie von Menschen 
entworfen und verworfen werden können, sondern 
daß es wirklich Handeln und Zeugnis Gottes ist, in 
der Schrift, in der Person Jesu Christi. Von da aus 
gibt es bei Luther diese schöne Unterscheidung:

„doctrina est coelum". Ich weiß, daß das vielen 
schrecklich in den Ohren klingt, nicht nur das Latein, 
sondern auch das, was damit gesagt ist, nämlich 
daß die Lehre, die Lehre des Wortes Gottes, der 
Himmel ist. Und es geht dann weiter: „vita est 
terra", das Leben bezieht sich auf die irdische 
Existenz. Also die ganzen ethischen, politischen Fra­
gen, auch die diakonischen Fragen gehören in den 
Bereich des Gehorsams und der Nachfolge. Ich 
meine, von da aus muß man sogar eine sorgfältige 
Unterscheidung treffen im Blick auf das, was Gottes 
Handeln ist, auf das wir uns verlassen dürfen, und 
zwar in allem Ungehorsam und Versagen der Kirche 
und der Christen.

Und nun auf der andern Seite: Sie werden gemerkt 
haben — ob man das zwischen links und rechts ver­
rechnen will, bleibt dahingestellt —, daß ich gegen­
über politischen Stellungnahmen, politischem En­
gagement, soweit es auf kirchlicher Plattform ge­
schieht, absolute Zurückhaltung, wenn nicht eine 
volle Ablehnung habe, und zwar ganz einfach aus 
dem folgenden Grund. Ich meine, daß es ebenso­
wenig eine christliche Option für links gibt, wie es 
eine christliche Option für rechts gibt, sondern es 
gibt wohl das, daß Christen wie alle anderen Men­
schen ihres Glaubens in dieser Welt leben und daß 
wir infolgedessen — und ich meine, das hat die Kon­
ferenz von Nairobi gerade im weltweiten Maßstab 
nur zu deutlich gezeigt — auch den Bindungen, 
Engagements und Versuchungen ausgesetzt sind wie 
jeder andere. Schlimm wird die Sache in der Kirchen­
geschichte durchweg von den Frühzeiten bis zur 
Gegenwart allerdings dann, wenn die Kirche meint, 
als Kirche einen bestimmten politischen Standpunkt
theologisch verklären zu können. Da ist es völlig
egal, ob dieser sozialistisch, kapitalistisch oder 
sonstwie geprägt ist. Sondern hier sollte sich die 
Kirche darüber im klaren sein, daß es nicht „Theo­
logen" sind, die nun hier freiberuflich und ohne 
praktische Konsequenzen Politik betreiben können 
— das ist eine beliebte Versuchung; denn schließlich 
sind solche Konferenzen ein Podium der Weltöffent­
lichkeit —,, sondern daß es die „Glieder der Ge­
meinde" sind, die auch im politischen Beruf ste­
hen und genau so wie sie ihre Verantwortung in 
jedem anderen Beruf wahrnehmen. Von daher ist 
auch diese Unterscheidung zwischen dem, was Gott 
für uns tut, und dem, was wir als Menschen unter 
dem Gebot und unter der Verheißung Gottes zu tun 
haben, eindeutig festzuhalten.

Das, was bei diesem Thema mir und natürlich uns 
überall unter den Nägeln brennt und die Sache deut­
lich macht, das ist die fünfte Bitte des Vaterunser. 
Sie wissen, daß ja eigentlich durch dieses Herren­
gebet christliches Leben und christliche Gemeinde 
zusammengefaßt ist in dem, wovon sie lebt und 
wozu sie lebt. Diese Bitte lautet: „Vergib uns unsere 
Schuld." Das bestimmt die christliche Existenz auf 
der einen Seite in dem, was wir von Gott brauchen, 
und auf der anderen Seite in dem, wozu wir es in 
unserem Leben brauchen, das von der Schuld be­
stimmt und belastet ist.

Präsident Dr. Angelberger: Nun Ihre Stellung­
nahme, Herr Dr. Lochmann.



42 Zweite Sitzung

Pfarrer Dr. Lochmann: Ich kann das im Grunde nur 
anerkennen, was Herr Herrmann gesagt hat. Sie 
müßten einmal diese Erklärung über Angola im vol­
len Wortlaut lesen. Ich habe das jetzt ein bißchen 
pointiert herausgestellt. Diese Erklärung greift eine 
Erklärung Potters auf, die als erstes und im Schwer­
punkt das große Bedauern zum Ausdruck bringt, daß
nun nichts aus einer raschen Wende und Befreiung mann, bitte!
in diesem Lande geworden ist, sondern daß sich alle 
möglichen anderen eingemischt haben und daß auch 
die Führer der Befreiungsbewegung offensichtlich 
versagt haben. Das ist der Schwerpunkt dieser Er­
klärung. Dabei ist dann dieser Akzent, den man 
betonen kann oder nicht betonen kann, gegenüber 
Südafrika angebracht worden. An anderer Stelle, bei 
anderen Vorgängen in der Vollversammlung lief 
der Akzent anders herum.

Ich glaube, man muß das im einzelnen prüfen und 
kann sich nicht auf einen solchen kurzen Bericht ver­
lassen.

Ich glaube, es wäre nicht schlecht, wenn wir hier 
nicht nur als Auskunftspersonen gefragt würden, 
sondern wenn auch unter Ihnen die Diskussion 
weiterginge. Ich würde gern auf das eingehen, was 
Herr Professor Slenczka gesagt hat, und fragen: Wie 
soll denn eine Teilnahme der Kirche an den Pro­
blemen unserer Welt und Zeit anders geschehen als 
damit, daß sie irgendwo Stellung bezieht? Man kann 
das zwar alles schön postulieren; aber wenn es um 
das Konkrete geht, ist die Frage: Was machen wir? 
Und dann wird es sehr, sehr schwierig. Das ist aber 
nicht etwas, was nur wir beide zu entscheiden 
hätten.

Synodaler Nagel: Ich habe eine Frage zum Pro­
blem der Einheit. Der Herr Landesbischof hat heute 
morgen eine sehr schöne Definition der Einheit 
gegeben in der pluriformen Darstellung, wobei er 
auch das Beispiel aus der Biologie brachte, daß das 
ganze Leben eigentlich aus Spannungen besteht und 
dadurch zusammengehalten wird. Wenn wir diesen 
Gedanken nähmen, wäre klar, daß es auch beim 
Weltkirchenrat und in Nairobi nicht anders sein 
kann, nämlich daß Christen, wenn sie zusammen­
kommen, in Spannungen zusammenkommen. Aber 
meine Frage, die mich umtreibt, ist die: Gibt es da 
nicht doch irgendwo ein Kriterium, um diese Span­
nungen zu meistern, um die Worte zu wägen, die bei 
solchen gravierenden Sitzungen von Christen nach 
außen gesprochen werden?

Wir haben hier in diesem Raum vor einiger Zeit 
über die parteipolitische Betätigung des Pfarrers dis­
kutiert und haben dabei zumindest auch festgestellt, 
daß es schwierig ist, wenn jemand in einer Richtung 
Stellung nimmt, weil dadurch Parteiungen entstehen. 
Wenn nun dies auf die Ökumene übertragen wird, 
müßte man fragen: Gibt es ein Kriterium, das die 
Parteiungen vermeidet? Oder läßt sich, wie Herr 
Dr. Lochmann am Schluß sagte, überhaupt nicht ohne 
Parteinahme das aussagen, was Christen dieser Welt 
zu sagen haben? Oder — und das ist meine letzte 
Frage dazu —: Ist es das, was der Herr Landes­
bischof heute morgen angedeutet hat und was auch 
vorhin besonders bei Herrn Slenczka zum Ausdruck 
kam, daß sich Christen vielleicht nur dann in Einheit

ausdrücken können, wenn sie im Gebet zusammen­
kommen? Und dann wäre die Frage, ob es Situa­
tionen gibt — auch im Weltkirchenrat —, in denen 
man auf Resolutionen verzichtet und sich auf Gebete 
beschränkt. Wäre das vielleicht ein Kriterium der 
Worte?

Präsident Dr. Angelberger: Zuerst Herr Dr. Loch­

Pfarrer Dr. Lochmann: Ich habe im Moment nichts 
dazu zu sagen. *

Präsident Dr. Angelberger: Herr Dr. Slenczka!
Synodaler Dr. Slenczka: Ich bin gegen eine Theo- 

logisierung der Politik. Das habe ich schon deutlich 
gesagt. Aber umgekehrt, so finde ich — vielleicht
gibt es Politiker unter uns, die es bestätigen kön­
nen —, gehört es zum Wesen der Politik, daß es hier
Parteiungen und Konflikte gibt, und ich sehe keinen 
christlichen Grund, darüber zu lamentieren. Denn 
das Wesen der Demokratie besteht ja nun ganz ein­
fach und ganz unabhängig von allen möglichen 
christlichen Vorzeichen und Implikationen darin, daß 
verschiedene Parteien, Gruppen Verantwortung 
wahrnehmen in der Regierung und in der Oppo­
sition. Weshalb sollten die dabei notwendigen Aus­
einandersetzungen um die Klärung politischer und 
wirtschaftlicher Entscheidungen überhaupt als etwas 
Bedauerliches angesehen werden? Warum sollten 
auch die Auseinandersetzungen um verschiedene 
ideologische Ausrichtungen als etwas Bedauerns­
wertes in dieser Welt angesehen werden? Ich ver­
stehe, daß, wenn nur eine Meinung da ist, das im 
menschlichen Zusammenleben in dieser Zeit immer 
das Kennzeichen einer Diktatur ist. Dagegen würde 
ich mich nun allerdings auch im kirchlichen Bereich 
wehren, wenn eine bestimmte politische oder wirt­
schaftliche oder ideologische Option als die christ­
liche Meinung ausgegeben würde.

Auf der anderen Seite möchte ich noch ein Beispiel 
haben, in dem tatsächlich in diesem politischen Be­
reich in dieser Eindeutigkeit entschieden werden 
könnte. Ich meine, die Erfahrung in Nairobi hat 
genau das Gegenteil gezeigt.

Nun noch das andere zu der Frage von Herrn 
Nagel, ob man sich denn in einer bestimmten Situa­
tion auf das Gebet beschränken soll. Da liegt natür­
lich das Problem. Verstehen wir tatsächlich das 
Gebet als eine Beschränkung unseres Handelns? 
Oder ist es nicht gerade der Ausdruck von den Mög­
lichkeiten, die wir haben, und von der Kraft, die in 
uns lebt, nämlich die Freiheit und Zuversicht, gerade 
auch in der Ausweglosigkeit menschlicher Schuld­
verhaftung Gott anzurufen — und denken Sie bitte 
an das Beispiel Hiob: bis zur Anklage — und auf 
ihn einzudringen, daß hier geholfen wird? Und zwar 
auf ihn einzudringen gerade auch dort, wo wir im 
ethischen Dilemma sind, wo wir im politischen 
Dilemma sind, daß wir zwar für Gerechtigkeit sind, 
aber nicht wissen, wie wir es durchsetzen können.
Und daß wir in diesem Gebet zu Gott in der Zuver-
sicht stehen, daß es etwas Stärkeres gibt als die 
Interessengruppierungen und Machtkonstellationen 
in der Politik dieser Welt.

Synodaler Willy Müller: Eines ist mir nicht ganz 
klar geworden, Herr Dr. Lochmann. Das betrifft die



Zweite Sitzung 43

Frage: Wo schweigt man? Sie sagten, man konnte 
doch nicht gut offen reden. Nun war mir nicht klar, 
ob im Blick auf die Kirchen in bestimmten Ländern 
oder im Blick auf die politische Situation in diesen 
Ländern. Mußte man also auf die Kirchen in diesen 
Ländern Rücksicht nehmen, damit es ihnen nicht 
schlechter geht? Oder mußte man auf die politische 
Situation in diesen Ländern Rücksicht nehmen?

Präsident Dr. Angelberger: Herr Dr. Lochmann, 
Sie sind angesprochen.

Pfarrer Dr. Lochmann: Ja, ganz eindeutig auf die 
Kirchen. Es wurde natürlich intern in kleinen Krei­
sen sehr offen gesprochen. Aber bei einer öffent­
lichen Erklärung wurde eben Zurückhaltung geübt 
mit Rücksicht nicht etwa auf die Ideologie oder die 
Politik dieser Länder, sondern mit Rücksicht auf die 
Kirchen, worum dieselben mit allem Nachdruck und 
in allen Tonlagen gebeten haben. Diese Frage muß 
man ganz eindeutig so beantworten.

Landesbischof Dr. Heidland: Ich versuche, auf die 
Frage, die Bruder Nagel stellte, etwas einzugehen. 
Die Frage war: Gibt es ein Kriterium dafür, daß Ein­
heit, wenn auch pluriform, noch Einheit ist und als 
solche bejaht werden muß, im Unterschied zu einem 
Auseinanderfallen der verschiedenen Meinungen?

Ich glaube, man muß da eine Unterscheidung tref­
fen, die ja auch schon von Herrn Prof. Slenczka an­
gesprochen wurde, nämlich die Unterscheidung zwi­
schen einer Einheit im Handeln im Sinne des ethi­
schen Tuns, der Diakonie, der Politik usw., und einer 
Einheit im Glauben. Beides hängt miteinander zu­
sammen; aber man muß es jetzt zunächst einmal 
differenzieren und im letzten auch immer differen­
ziert behalten.

Was die Einheit im Glauben betrifft, also die 
Frage, wann wir tatsächlich zusammengehören und 
im strengen Sinne des Wortes Kirche Jesu Christi 
sind, ist sie ja beantwortet und auf die kurze Formel 
zu bringen — was ich heute morgen ja auch ein paar­
mal erwähnte und was für mich sogar der rote Faden 
war —: die Botschaft von der Rechtfertigung des 
Sünders.

Ich könnte es mir auch einfach machen; nur, dann 
ist es wieder ein Schlagwort, wenn ich sage: Unsere 
Einheit ist dort, wo Jesus Christus geglaubt wird. 
Denn dann wäre die Frage: Ja, was heißt das nun, 
Jesus Christus? Das kann ja einfach irgendein Wort 
sein, das Schall und Rauch ist.

Jesus Christus ist der, durch den Gott den Sünder 
annimmt um des Kreuzestodes und der Auferste­
hung Jesu Christi willen, so daß der Sünder nichts 
anderes tun kann, als sich diese Annahme gefallen 
zu lassen, sich ihr anzuvertrauen, also zu glauben.

Wo Menschen in diesem Glauben an Jesus Chri­
stus übereinstimmen, sind sie Kirche, gehören sie 
zusammen.

Davon zu unterscheiden ist — immer nach meiner 
Sicht — die Frage des Handelns, des politischen, 
des diakonischen Handelns. Jesus Christus hat seine 
rettende Gegenwart nicht gebunden an das Han­
deln eines Christen, der nun aus der vom Glauben 
gewirkten Liebe dies und jenes tut. Auch wenn es 
seine Liebe ist, die ich weitergebe, so geschieht durch 
dieses Handeln nicht Rettung im eschatologischen

Sinn, Rettung von Sünde und Tod; es geschieht Hilfe 
für diese Zeit und Welt.

Es ergibt sich im praktischen Leben — wie ich 
glaube, immer —, daß unser Handeln im Grunde 
von zwei Komponenten bestimmt ist, einmal von 
unserem Ermessen, von unserem Nachdenken dar­
über, was aus unserer Erfahrung heraus richtig ist, 
und auf der anderen Seite aus dem Hören auf Gottes 
Willen, so gut wir ihn verstehen.

Wenn in Chile gefoltert wird, dann habe ich von 
der Kirche her die Pflicht zu sagen: das ist Unrecht!, 
auch wenn es sich um Politik handelt. Ich habe die 
Pflicht, weil Foltern gegen den Willen Gottes ver­
stößt. Es gibt aber Dinge im praktischen und im 
politischen Leben, die nicht so eindeutig von Gottes 
Willen aus beurteilt werden können, die vielmehr 
stark bestimmt sind von dem, was ich für angemes­
sen halte. An diesen Punkten muß ich zwar als ein­
zelner Christ urteilen und handeln und dabei sagen: 
Gott sei mir Sünder gnädig! Aber die Kirche muß 
sich da sowohl im Handeln wie im Reden zurück­
halten. Als Sprecher der Kirche, als Pfarrer, als 
Synode, als Kirchenleitung dürfen wir nur dann 
sprechen, wenn wir sagen können: im Namen des 
dreieinigen Gottes. Daß nicht getötet, nicht gefoltert 
werden darf, das kann ich sagen im Namen des drei­
einigen Gottes, das muß ich sagen sogar. Aber ob 
ich jetzt SPD oder CDU wählen soll, das kann ich 
nicht im Namen des dreieinigen Gottes sagen. Meine 
Wählerstimme ist bestimmt vorwiegend von mei­
nem persönlichen Ermessen. Ich würde mein Amt 
als Repräsentant der ganzen Kirche dazu mißbrau­
chen, meine persönliche Meinung zu propagieren.

Aber, wenn wir uns auch in solchen Fragen des 
praktischen Handelns voneinander unterscheiden 
und doch einig sind im Glauben an den aus Gnade 
rechtfertigenden Herrn, dann gehören wir trotzdem 
zusammen.

Es kommt bei diesen Fragen auf eine sehr un­
dankbare Arbeit an, nämlich auf das Differenzieren. 
Der Außenstehende oder wer nicht mitdenken will, 
hält das für theologische Haarspaltereien. Aber muß 
nicht auch sonst in unserem komplizierten Leben 
differenziert werden, etwa bei dem Problem der 
Kernenergie? Die simplifizierenden Lösungen und 
Auskünfte sind vom Teufel.

Ich muß darum auch bei den Voten unserer Aus­
sprache differenzieren: Um nochmal auf die Frage, 
die Frau Hansch vorhin stellte, zu antworten: Ich 
würde mit Herrn Professor Slenczka nicht überein­
stimmen können, wenn er zwischen Glauben und 
Handeln ein Entweder — Oder sieht. Aus dem Glau­
ben erwachsen Erkenntnisse und Motivationen auch 
für das politische Handeln. Ich würde aber auch bei
Herrn Lochmann zu bedenken geben, daß das poli-
tische Handeln nicht die Vollmacht wie die Verkün­
digung der Gnade besitzt. Hier geht es um das Heil, 
dort um das Wohl.

Synodaler Wenz: Mich bewegt schon seit etwa 
zwei Jahren eine Frage, die ich vielleicht beantwor­
tet bekommen kann heute abend, vielleicht auch 
nicht. Wenn wir davon ausgehen, daß Jesus sich für 
alle Unterdrückten, Notleidenden, Schwachen und 
ja eben nicht im Lichte Stehenden eingesetzt hat,



44 Zweite Sitzung

dann ist es für uns selbstverständlich, daß wir uns 
für die Schwarzen in Südafrika und andere einset­
zen. Für mich ist aber die Frage, wo sind unsere 
Programme für die Schwarzen, die von den Schwar­
zen unterdrückt werden? Wo sind die Programme 
für die weißen Flüchtlinge aus Angola und Mozam­
bique? Wo sind unsere Konsequenzen, wenn wir 
begriffen haben, daß wir durch unseren Lebensstan­
dard, der unbedingt um einige Prozente zu hoch ist, 
andere dazu zwingen, daß sie Not leiden müssen?

Das ist eine Frage, die mich zutiefst bewegt, und 
vielleicht kann mir jemand Auskunft geben, wo 
diese Programme sind und wieso diese Kirche, die 
sich hier versammelt hat, denn so handeln kann.

Pfarrer Dr. Lochmann: Leider ist in letzter Zeit 
nur das Programm zur Bekämpfung des Rassismus 
so bekannt geworden. Ich habe spaßeshalber kürz­
lich mal die Protokolle dieser Synode der letzten 
3—4 Jahre durchgeblättert auf „Weltkirchenrat". Da 
ist praktisch nur unter diesem Stichwort: Programm 
zur Bekämpfung des Rassismus und etwas über 
„KED" hier bekannt geworden. Es gibt eine ganze 
Reihe anderer, schon lang laufender Programme. 
Zum Beispiel das Flüchtlingsprogramm. Herr Präsi­
dent Held wird sicher sehr viel ausführlicher darauf 
Auskunft geben können und auch aus eigener An­
schauung. Da laufen sehr viele Dinge, die wir gar
nicht so kennen, die aber zum Teil finanziell noch
besser ausgestattet sind.

Also das ist weitgehend eine Frage der Informa­
tion.

Was Sie angeschnitten haben, daß wir zu viel 
haben und die anderen deshalb hungern müssen, 
wo das Programm dafür sei? Das müßten wir ma­
chen, wenn, wirs fertig kriegen.

Synodale Hansch: Ich möchte nochmal auf das 
zurückkommen, was Herr Professor Slenczka gesagt 
hat. Es geht mir dabei immer so, daß ich einen Teil 
dessen, was er sagt, voll akzeptieren kann, mich 
aber auf seine Alternative nicht einlassen kann. In 
einem Fall habe ich es vorhin schon gesagt und Herr 
Landesbischof hat es nochmal ausgeführt. Aber auch 
bei seiner Exegese des Römerbriefes scheint es mir 
so zu sein. Sie legen, Herr Professor Slenczka, Evan­
gelium nach dem Römerbrief aus. Das muß aber 
in der Spannung gehalten werden zu dem, was in 
Matth. 25 steht, wo wir ja nach den Worten Jesu 
einmal im Jüngsten Gericht nicht gefragt werden, 
was wir für ein Glaubensbekenntnis abgegeben ha­
ben, auch nicht, ob wir gebetet haben, sondern was 
wir getan haben. Ich glaube, daß der Zusammen­
hang überhaupt nicht eng genug gesehen werden 
kann und daß das so weit geht, daß die Urteile, die 
man über Glaubenszeugnisse und Evangeliumsver- 
kündigung macht, dem Rechnung tragen müssen, daß 
wir also dem, der sagt, er glaubt an Jesus Christus, 
das abnehmen müssen, wenn wir ihm nicht das 
Gegenteil aufweisen können, aber genauso auch 
dem, der sagt, um des Herrn Jesu Christi willen muß 
ich aktiv etwas gegen dieses Unrecht unternehmen, 
das ebenso als Glaubenszeugnis ihm abnehmen. Ich 
glaube nicht, daß man da mit verschiedenen Maßen 
messen kann.

Synodaler Dr. Slenczka: Ich muß mich entschuldi­
gen, daß ich dauernd rede, und wenn Sie noch dazu 
hören, daß ich schon einen ganzen Tag geredet habe 
mit zwei Vorlesungs- und zwei Seminarstunden, 
dann werden Sie wahrscheinlich auch verstehen, daß 
meine Reaktionen nicht mehr so ganz gezielt sind 
in der Beantwortung der Fragen. Ich bitte Sie, das 
zu entschuldigen.

Nun zu dieser Frage von Frau Hansch: Sie insi­
stieren noch einmal auf dem, was Sie als meine 
Alternative bezeichnen. Ich glaube, darin liegt die 
Schwierigkeit, daß wir uns nicht so recht verstehen. 
Das ist nicht meine Alternative, sondern eine 
Alternative, die sich auf der Konferenz in Nairobi 
abgezeichnet hat und die Front der Auseinander­
setzung bestimmt hat. Ich glaube, das kann jeder 
bestätigen, der dabeigewesen ist und gerade in einer 
der ersten Veranstaltungen die Referate gehört hat, 
etwa von Bischof Mortimer Arias aus Bolivien auf 
der einen und Jon Stott auf der anderen Seite. Das 
sind ja nun Auseinandersetzungen, die seit Jahren 
Theologie und Kirche bestimmen. Von daher legen 
Sie das bitte nicht fest auf irgendeine theologische 
Position, die Sie bei mir meinen finden zu können, 
sondern es ist ein Sachverhalt, den man beschreiben 
muß, genauso wie unser ganzes Gespräch an diesem 
Abend über die Zuordnung von Glauben und Han­
deln ja auf demselben Hintergrund der Unklarheit 
in diesen Grundentscheidungen zu verstehen ist.

Ich weiß nicht, ob das als Antwort genügt. Ich 
meine, vieles, was wir hier getan haben, gehört ja 
viel eher in einen kleineren Kreis, vielleicht auch 
in ein theologisches Seminar. Mich hat eigentlich 
überrascht, daß ein Punkt, auf den es mir in mei­
nem Referat ankommt — und vielleicht darf ich 
das hier zum Schluß einfach einmal einfügen — 
überhaupt nicht aufgegriffen worden ist.

Wir haben uns festgebissen in der Auseinander-
setzung zwischen theologischen Positionen bzw. der 
Möglichkeit politischer Stellungnahmen. Worauf es 
mir ja ankam, war ja gar nicht irgendwie eine Aus­
einandersetzung mit diesem theoretischen Problem, 
sondern ein Bericht von der praktischen Schwierig­
keit, von der Leidenschaft und den Leiden unter der 
fehlenden Gerechtigkeit. Das ist doch das ernste Pro­
blem, um das es hier geht, und nicht die Beliebigkeit 
und Zufälligkeit oder auch das Engagement für die 
eine oder die andere Richtung. Hier sind wir doch 
gefragt: Wo ist die Gerechtigkeit, die Gott uns ver­
heißen hat für sein Reich, in dieser Welt zu sehen? 
Wie kommen wir dahin, wo wir sehen, daß wir im 
Kampf um die Gerechtigkeit neues Unrecht erleben? 
Das ist das eigentliche Problem.

Synodaler Klauß: Ich meine, das Problem, das 
jetzt mehrfach angesprochen worden ist, das Herr 
Landesbischof als Entweder — Oder kurz firmiert 
hat, das von Nairobi her uns bewegt, ist doch eigent­
lich das gleiche wie auch im kleineren Bereich, etwa 
in der EKD oder in der Ortsgemeinde, vielleicht 
sogar das gleiche Problem wie in einer Familie, in 
der sich alle als Christen verstehen, auch zwischen 
Jung und Alt. Das Problem kommt, meine ich, daher,
daß der Auftrag des Herrn der Kirche für uns als
Menschen einfach vielschichtig ist, zumindest bipolar.



Zweite Sitzung 45

Denke ich an den Römerbrief und den Brief des 
Jakobus, haben wir das deutlich. Und ich verstehe 
die Schwierigkeiten und Spannungen daher, daß auf 
Grund unserer menschlichen Unvollkommenheit wir 
immer erstens und zweitens setzen müssen, daß 
dann bei uns „bete und arbeite", „Wort und Tat", 
„Sammlung und Sendung", „Meditation und Aktion" 
nicht gleichwertig nebeneinander stehen, sondern 
eben hintereinander. Spannungen, Not und Schwie­
rigkeiten, Mißverständnisse kommen dann bei uns 
daher, daß bei dem einen die Aktion, beim anderen 
die Meditation als Nr. 1 dasteht und wir eben auf 
Grund unserer menschlichen Beschränkungen zum 
anderen oft nicht mehr die Kraft finden, zumindest 
aber eben unterschiedliche Prioritäten setzen.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Dr. Lochmann, 
wollten Sie Ausführungen machen? —

Pfarrer Dr. Lochmann: Man kann das nur bestäti­
gen. Das ist das Phänomen. Wenn ich darf, würde 
ich eine Bemerkung machen zu dem, was Professor 
Slenczka soeben gesagt hat.

Es klang fast wie ein Dogma, als er sagte: wie 
kommt es, daß die Menschheit, wenn sie sich be­
müht, Gerechtigkeit zu verwirklichen, immer wieder 
neu Ungerechtigkeit gebiert, und daß wir da über­
haupt nicht vorankommen. Ich möchte hinter diese 
Aussage ein Fragezeichen setzen. Es gibt einfach 
Lebensumstände unterschiedlicher Gerechtigkeits­
fülle. Sie werden doch nicht sagen wollen, daß wir 
hier genau so in einer Unrechtssituation leben, als 
wenn wir zum Beispiel jetzt in Chile wären als Kir­
che. Es gibt hier einfach Unterschiede, manchmal Nu­
ancen, manchmal große Unterschiede. Und um die 
geht es doch nur. Es behauptet doch kein Mensch in 
Nairobi oder in Genf, daß wir die Ungerechtigkeit 
als solche aus der Welt schaffen können.

Synodaler Ertz: Meine Frage ist ganz einfach. Sie 
knüpft an an das, was Herr Lochmann gesagt hat. 
Er hats nicht eindeutig gesagt, daß gewisse politi­
sche Entscheidungen notwendig sind. Ich erinnere 
an unsere Antirassismusdebatte vor drei Jahren, wo 
einige von uns, ein Großteil, doch über Ängste aus­
sagten, die in der Zwischenzeit in die Tat umgesetzt 
worden sind. Und von daher gesehen meine, ich 
doch, wäre in politischen Dingen, gerade in Dingen, 
die mit Revolutionen, Befreiungsbewegungen zu­
sammenhängen, einfach Zurückhaltung unsererseits 
notwendig. Und wir sollten nicht ohne weiteres da 
ja sagen können. Darum möchte ich demgegenüber, 
was Herr Lochmann sagt, doch ein Fragezeichen
setzen, weil er zu eindeutig und weil er zu opti­
mistisch auf etwas eingegangen ist, was doch sehr 
fragwürdig ist.

Pfarrer Dr. Lochmann: Ich möchte sofort darauf 
antworten, Herr Ertz. Jetzt heißt es, wo der Krieg 
drunten ausgebrochen ist, ihr, der Weltkirchenrat, 
seid mit schuld, daß dieser Krieg stattgefunden hat. 
Vor ein paar Jahren, als der Weltkirchenrat und 
auch andere darauf gedrängt haben: „ändert die 
Situation mit allen zur Verfügung stehenden gewalt­
losen Mitteln!" — da hat man gesagt, ihr treibt zum 
Krieg. Man müßte also im Grunde ganz die Finger 
davonlassen. Es ist mir auch die Frage, ob die Kirche

erst dann sprechen darf, wenn es wirklich brennt, 
wenn wirklich die schlimmsten Dinge passieren, oder 
ob man nicht schon vorher, wenn man das Unheil 
herankommen sieht, aktiv werden muß. Es ist nur 
eben die Frage, wann dieses Vorher für die Kirche 
gegeben ist. Aber dieser Vorwurf, daß jetzt ausge­
sprochen wird, man sei mit schuld an einem Krieg, 
während man vorher nicht bereit war, alle zur Ver­
fügung stehenden Mittel einzusetzen, um die Kata­
strophe zu verhindern, ist eine Tragik.

Synodaler Dr. Göttsching: Es ist das Wesen der 
Politik, daß es Spannungen gibt und daß Konflikte 
bestehen. Das gehört nicht nur zum Wesen des Men­
schen, sondern kennzeichnet „Leben" überhaupt; 
denn Leben besteht nur dort, wo zwischen Entspan­
nung und Spannung, zwischen Reiz und Reizbeant­
wortung Wechselbeziehungen bestehen. Wo das 
nicht mehr vorhanden ist, ist überhaupt kein Leben 
mehr.

Das zweite, was ich sagen wollte, ist die Frage: 
Machen wir das Christentum nicht zu einer Ideolo­
gie, wenn wir es zu Verbesserungen, Verbesserungs­
ideen oder Verbesserungsprogrammen laufend her­
anziehen? Wir wissen doch sowieso nur das, was 
wir selektiv wahrgenommen haben aus unserer Um­
gebung; wir induzieren in fremde Verhältnisse viel 
hinein und lesen Entsprechendes heraus, was wir 
eben auch nur verstehen können. Die Frage wäre: 
Was ist der Auftrag des Christentums, der Kirche, 
was ist Christi Auftrag gewesen? Das Heil zu brin­
gen, Heilung zu bringen. Hat er viel von Vorbeugen 
gesagt? Sicher, wir müssen etwas mehr tun, als wir 
aus der Bibel herauslesen können. Aber wenn Heil 
oder Heilung gebracht werden soll, dann setzt das 
doch immer ein Joch haben und ein Joch tragen, 
also eine schon bestehende Belastung voraus. Und 
wenn wir fragen, was wirklich eine Situation ver­
bessert, dann möchte ich die Eltern mit halbwüch­
sigen oder erwachsenen Kindern fragen, was sie zur 
Verbesserung der Situation am besten tun können: 
Vorschläge machen mit Programmen, mit gutgemein­
ten Reden und mit „dem rechten Wort zur rechten 
Zeit", — wo wir sowieso nie wissen, was die rechte 
Zeit ist —, oder etwas mit Geduld tragen und ertra­
gen, ohne viel zu reden, wodurch eine schwierige 
Situation dann wirklich verbessert werden kann.

Das ist meine Frage. Dahinter steckt das, was ich 
in der Mitte sagte, machen wir unser Christentum 
bzw. unsere Lehre nicht zur Ideologie, wenn wir sie 
weitgehend zur Verbesserung bestehender Verhält­
nisse einsetzen und entsprechende Programme ma­
chen und wenn wir zuviel an Vorbeugen und daran 
denken, das Unrecht aus der Welt weitgehend mit 
wegzuschaffen. Versuchen wir nicht dann, auch nütz­
liche und notwendige Spannungen, die sehr schlimm 
sein können, mit zu beseitigen. Sinnvoll wäre es, 
wenn wir die Spannungen und die Konflikte soweit 
zurückdrängen, daß sie noch ertragen werden kön­
nen.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Dr. Slenczka oder 
Herr Dr. Lochmann! Wer wünscht zuerst zu ant-
worten? (Zuruf: Sammeln!) —

— Ja, gut, wir sammeln die Fragen. Ich bin sehr 
dafür. — Frau Dr. Gilbert!



46 Zweite Sitzung

Synodale Dr. Gilbert: Ich habe noch zwei Fragen. 
Die eine an Herrn Dr. Lochmann. Sie schließt an an 
den Beitrag von Herrn Nagel zu der pluriformen 
Spannung. Mein Problem ist: Hat die pluriforme 
Spannung eine Grenze, das heißt, gibt es für die 
christliche Gemeinde einen Punkt, an dem wir Span­
nung nur nennen, was bereits Trennung ist und als 
solche vollzogen werden muß. Das ist die Frage, die 
sich anschließt an Ihren Punkt 1 Herr Lochmann, 
den ich nicht vollständig in Erinnerung habe. Sie 
formulierten: „Ist es in einem Kirchenbund zu ver­
meiden, daß christliche Gemeinden sich..." — und 
wie geht das dann, bitte, weiter? Abschließend kam 
die Frage, ob der ORK sich möglicherweise von 
Kirchen trennen muß.

Könnten Sie Ihren ersten Punkt bitte nochmals 
vorlesen!

Pfarrer Dr. Lochmann: Sehr gern, Frau Dr. Gilbert. 
„In einem weltweiten Bund von Kirchen kann es 
heute nicht ausbleiben, daß einzelne Christen oder 
ganze Kirchen darunter sind, die überzeugt sind, 
daß der Glaube an Jesus Christus und politische 
Theorien des Sozialismus sich miteinander verein­
baren lassen."

Synodale Dr. Gilbert: Genau das ist also meine 
Frage: Ist hier pluriforme Spannung oder ist das 
etwas, was eigentlich schon als Trennung bezeichnet 
werden muß? Darauf hätte ich gerne eine Antwort. 
Und dann habe ich noch eine Frage an Herrn Pro­
fessor Slenczka zum Gebet. Gibt es die Möglichkeit, 
daß das Gebet nur eine Form von politischer Pro­
klamation wird? Ist Gebet dann immer noch Han­
deln Gottes an uns?

Synodaler Steyer: Ich bringe auch zweierlei nicht 
mehr zusammen. Auf der einen Seite steht für mich 
außer Frage, daß das Gebet den Arm Gottes bewegt. 
Auf der anderen Seite stehe ich nicht nur als Mitglied 
unseres Finanzausschusses immer wieder vor der 
Entscheidungsfrage, soll ich nun aus Glauben — ich 
könnte auch sagen: als Mitglied der Kirche — diese 
Gruppe finanziell unterstützen oder muß ich ihr aus 
Glauben meine finanzielle Unterstützung versagen? 
Helfe ich jemandem mehr, indem ich öffentliche Ak­
tionen vermeide oder indem ich mich in aller Öffent­
lichkeit auf seine Seite schlage.

Ich kann keinen Unterschied machen zwischen dem 
Privatbeter Klaus Steyer und dem Mitglied des 
Finanzausschusses und dem prophetisch Predigen­
den, der im Namen Gottes spricht, und dem Freund 
und dem Familienvater, und jetzt können Sie noch 
verschiedenes dranhängen. Meine Tätigkeit als Dorf­
pfarrer verbietet es mir, meine Person auseinander­
zudividieren, wann ich meine Privatmeinung äußere 
und wann ich als offizieller Vertreter der Kirche 
spreche. Und darum schaffe ich es nicht, eine Alter­
native zu ertragen, hier ist der geduldige Beter und 
auf der anderen Seite der ungeduldige Aktionist, 
hier der, der Partei ergreift, und dort der, der aus 
guten Gründen sich einer Parteinahme enthält.

Synodaler Herrmann: Zwei Dinge nochmal: Ein­
mal, selbstverständlich für uns alle, sonst säßen wir 
nicht hier, daß wir alle immer wieder von neuem 
auf Gottes gnädige Zuwendung angewiesen sind 
und von ihr leben. Aber es ist nach meinem Ver­

ständnis nicht identisch, wie wir diese gnädige Zu­
wendung Gottes selbst nachsprechen, wie wir sie 
selber verkündigen. Dieses unser Nachsprechen und 
dieses unser Verkündigen steht nach meinem Ver­
ständnis unter derselben Problematik wie unser Han­
deln und ist in dieser Hinsicht nichts Ausgenom­
menes, und wenn wir es ausnehmen, erwächst dar­
aus die totale Aufspaltung zwischen dem, was man 
sagt und was unangefochten bleibt, und dem frag­
würdigen Tun; daraus erwächst dann jener bekannte 
protestantische Amtshochmut, dem man oft genug 
begegnet, und jene Abwertung all unseres Tuns. 
Das kann ich so nicht nachvollziehen.

Zum zweiten, Herr Slenczka: Die christliche Kir­
che hat von Anfang an, von ihren ersten Glaubens­
zeugnissen im Neuen Testament an deutlich ge­
macht, daß es auch christliches Handeln gibt, hat 
ganz bestimmte Handlungsweisen des Menschen als 
im Herrn bezeichnet und anderes als nicht möglich 
genau umschrieben. Gibt es solche Möglichkeiten 
nur im individual-ethischen Bereich und nicht auch 
im sozial-ethischen? Wie kann man das so trennen? 
Bloß, weil es dort gefährlich wird? Ich meine nicht, 
daß es von vornherein christliche Eheführung und 
christliche Politik gibt. Aber es gibt christliches Han-
deln in der Ehe, und es gibt christliches Handeln in
der Politik. Und man kann sehr wohl sagen: das 
geht nicht mehr en kyrio, im Herrn, und das andere 
geht, und zwar im individual-ethischen genau so wie 
im sozial-ethischen Bereich.

Präsident Dr. Angelberger: Die Liste der Fragen­
den ist jetzt zu Ende. Darf ich Herrn Dr. Slenczka 
bitten!

Synodaler Dr. Slenczka: Es überrascht mich nach 
wie vor, daß wir nicht über den Ökumenischen Rat 
und Nairobi reden, sondern über theologische Grund­
fragen, die sich uns überall zu jeder Zeit stellen; 
denn diese Probleme, die wir hier haben, könnten 
wir fortgesetzt behandeln. Aber ich will der Reihe 
nach die Anfragen, soweit sie mich betreffen, kurz 
zu beantworten suchen. Aber bitte bedenken Sie, 
hier geht es wirklich um theologische Grundfragen, 
mit denen man sich sein Leben lang herumschlägt.

Zuerst zu dem, was Herr Göttsching angeschnitten 
hat, zu der Frage, wird das Christentum nicht zur 
Ideologie, wo es sich darum bemüht — ich weiß 
jetzt nicht genau, wie Sie es ausgedrückt haben —, 
eben eine gerechte Weltordnung oder ähnliches zu 
schaffen. Ich würde sagen, in der Tat ist das die 
große Gefahr und zugleich auch die Versuchung; 
denn — ich sage es jetzt plakativ stichwortartig — 
das Reich Gottes, wie es uns im Evangelium ver­
kündigt wird, ist Tat Gottes, die wir erwarten, auf 
die wir uns vorbereiten, was wir aber nicht selbst 
herstellen.

Das nächste, die Frage von Frau Gilbert: Gibt es 
beim Gebet die Möglichkeit, daß es zur Form der 
politischen Proklamation wird? Zweifellos! Ich glaube 
sogar, daß diese Gefahr sehr weit verbreitet ist, daß 
das Gebet nicht mehr Anrede zu Gott als Gegenüber 
ist, sondern unter Umständen sehr aggressive For-
men der Anklage bzw. des Aufrufs an die Gemeinde
annimmt. Ich habe das vielfach beobachtet, daß vor
allem auch in unserer liturgischen Ordnung bei-



Zweite Sitzung 47

spielsweise das allgemeine Kirchengebet in man­
chen Bereichen oder bei manchen Situationen zu so 
einer Art Proklamation an die Gemeinde verwendet 
wird, aber nicht mehr die Akklamation zu Gott ist. 
Das ist in der Tat die Schwierigkeit, aber ich würde 
das dann nicht mehr als ein Gebet im strengen Sinne 
bezeichnen.

Dann das nächste, die Frage von Herrn Steyer: 
Wir stimmen überein, das Gebet — Sie brauchten 
die schöne Formulierung — bewegt den Arm Gottes. 
Sie sehen die Schwierigkeit darin, daß man unter 
Umständen als Mitglied des Finanzausschusses, statt 
Partei zu ergreifen, nichts tut oder der Aktion das 
geduldige Beten vorzieht. Das ist keine Alternative, 
sondern das Gebet hat seinen Ort im Alltag, und 
zwar gerade dort, wo es darum geht, daß wir Ver­
antwortung wahrzunehmen haben oder wahrgenom­
men haben, in dem einen Fall die Bitte um Erleuch­
tung, in dem anderen Fall die Bitte um Vergebung. 
So ist das integriert und infolgedessen keine Alter­
native. Entschuldigen Sie, wenn ich das so kurz 
sage.

Nun die Frage von Herrn Herrmann, die ja ein 
klassisches Problem anschneidet. Ich sage ganz ein­
deutig: Galater 5 usw. Es gibt ein Verhalten von 
Christen, das vom Reiche Gottes ausschließt: Die 
werden das Reich Gottes nicht ererben, wie es hier 
in der Aufzählung eines solchen Lasterkatalogs 
heißt.

Jetzt aber die Frage: Gibt es über dieses privat- 
ethische oder individualethische hinaus auch ein 
sozialethisches christliches Handeln und Engage­
ment? Das ist für mich keine Alternative. Denn zwei­
fellos gibt es nicht die christliche Politik; aber es 
gibt den christlichen Politiker. Es gibt nicht die 
christliche Ehe, aber die Ehe von Christen, insofern 
eben die Ehe etwas Allgemeines ist, genauso gut 
wie die Politik etwas Allgemeines ist. Oder sagen 
wir es so: Das Gesetz Gottes, Gut und Böse zu er­
kennen, zu tun bzw. nicht zu tun, ist etwas ganz 
Allgemeines. Das kann ein Heide, ein Mohamme­
daner, ein Marxist genauso gut wie ein Christ er­
kennen, wissen und tun und verfehlen. Das Spezi­
fische des Christen ist tatsächlich einzig und allein 
das Evangelium. Wenn man das einmal sieht, kommt 
man wahrscheinlich aus diesen Alternativen, in de­
nen wir uns in den theologischen und kirchenpoliti­
schen Richtungen ja dauernd die Argumente um die 
Ohren zu hauen pflegen, etwas weiter. Für mich ist 
die Frage in der Auseinandersetzung: Gibt es ein 
spezifisches politisches Engagement, oder wie man

es nun bezeichnen will, des Pfarrers oder der Kirche 
als Instanz,

(Zuruf: Genau das ist die Frage!)
bzw. auf der anderen Seite: haben wir es nicht viel 
eher damit zu tun, daß die christliche Gemeinde 
ihren Beruf in dieser Welt hat? Darin liegt das Pro­
blem. Ich müßte das weiter ausführen, vielleicht 
auch in einem Gespräch über das, was der Herr 
Landesbischof zu der Bestimmung des Verhältnisses 
von Glauben und Handeln vorhin gesagt hat. Aber 
ich glaube, diesen Disput sollten wir nicht in später 
Abendstunde in einer Plenardiskussion fortführen, 
obwohl ich betonen möchte: Hier sind die Probleme,
mit denen wir uns zu beschäftigen und denen wir
uns zu stellen haben.

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön.
Herr Dr. Lochmann!
Pfarrer Dr. Lochmann: Der vorgerückten Stunde 

wegen nur eine Antwort auf das, was Frau Dr. Gil­
bert gesagt hat. Wenn Sie das ganz strikt nehmen, 
was Sie nur als Frage gestellt haben, müssen Sie 
natürlich einen ganzen Teil der Mitgliedskirchen 
des Ökumenischen Rates ausschließen. Denn es läßt 
sich einfach nicht abweisen, daß einzelne Christen 
— etwa die Kirche in der DDR — durchaus vor der 
Frage stehen, ob man als Christ im praktischen Han­
deln diese politischen Theorien übernehmen kann. 
Und von politischen Theorien habe ich gesprochen, 
nicht von Ideologien im Sinne von Glaubenssätzen. 
Nur so viel hierzu.

Im übrigen zu dem Thema „theologische Grund­
satzfragen''. Es geht hier im Grunde um die alte 
Frage: Zwei-Reiche-Lehre oder Reich-Christi-Lehre, 
die wir hier in neuer Variation erleben. In Nairobi 
wurde uns Deutschen immer vorgehalten — das ist 
übrigens ein alter Vorwurf —, daß wir außerordent­
lich geschickt darin seien, praktische Anfragen, die 
die Ökumene an uns stellt, so lange theologisch ins 
Grundsätzliche zu drehen, bis sie in nichts zerron­
nen sind. Ich möchte nur auch hierauf einmal auf­
merksam gemacht haben.

Präsident Dr. Angelberger: Ich möchte jetzt ab­
schließend den beiden Referenten für ihren Bericht 
und für ihre Bereitschaft zur Beantwortung der ge­
stellten Fragen nochmals herzlich danken.

(Beifall)
Ich unterbreche jetzt unsere Plenarsitzung bis mor­

gen, 9.30 Uhr.

(Unterbrechung der Sitzung um 22.20 Uhr)



48 Zweite Sitzung

1. Fortsetzung der zweiten öffentlichen Sitzung

am Dienstag, de n 27 April 1976, 10.00 Uhr

Präsident Dr. Angelberger: Wir fahren in der zwei­
ten Plenarsitzung fort.

Ich darf nochmals Herrn Präsident Dr. Held 
aus Frankfurt begrüßen.

(Beifall)

Wir kommen zu dem folgenden Tagesordnungs­
punkt:

III.
Referat:
„Glaubwürdiges Zeugnis heute"
Präsident Dr. Heinz Joachim Held, Frankfurt, 
Leiter des Kirchlichen Außenamtes der EKD

Ich darf Sie bitten, Herr Präsident Dr. Held, mit 
Ihrem Referat zu beginnen.

Präsident Dr. Held: Herr Präses! Hochverehrter 
Landesbischof! Hochwürdige Synode! Meine Schwe­
stern und Brüder!

(Zuruf: „Brüder und Schwestern"!)
— Aber seit Nairobi sind wir auf eine andere Ver­
sion geeicht.

Lassen Sie mich meinen Dank für die Einladung 
zu der Synode aussprechen und dafür danken, daß 
Sie mir die Aufgabe dieses Vortrages heute vormit­
tag übertragen haben.

Ich freue mich über die Begegnung mit Ihnen, 
unter denen ich meinen Zimmerkollegen aus der 
Studienzeit in Heidelberg nach 25 Jahren wieder 
getroffen habe.

(Zuruf: Wer ist das?)
— Das wird nicht verraten. Er hat mir aus dem 
Stand ohne Stocken Knüttelreime aufgesagt, die da­
mals zwischen uns entstanden sind. Damit kann ich 
jetzt nicht konkurrieren. Ich möchte also mit dem 
Vortrag beginnen.

Ich verstehe unser Thema „Glaubwürdiges 
Zeugnis heute"im Sinne einer Frage, und das 
setzt die Erkenntnis und die Erfahrung voraus, daß 
die Glaubwürdigkeit unseres Zeugnisses als christ­
liche Kirche heute in Frage steht.

Lassen Sie mich statt langer, allgemeiner Erörte­
rungen berichten, wie mir die Frage der Glaubwür­
digkeit unseres Zeugnisses im Verlauf der V. Voll­
versammlung des Ökumenischen Rates in Nairobi 
1975 begegnet ist.

1.
Der Hauptvortrag zum Thema der Vollversamm­

lung: „Jesus Christus befreit und eint" wurde von 
dem presbyterianischen Theologieprofessor Robert 
Mc. Afee Brown aus den Vereinigten Staaten gehal­
ten. Er war überschrieben: „Wer ist dieser Jesus 
Christus, der befreit und eint?" Der Redner nahm 
auf die bekannte biblische Szene Bezug, in der Jesus 
seine Jünger über die Meinung der Menschen be­
fragt, wer er sei (Matth. 16, 13 ff.). Als Jesus diese 
Frage seinen Jüngern stellt, gibt Petrus als ihr Spre-

eher die Antwort:,, Du bist Christus, des lebendigen 
Gottes Sohn". Das war die sachlich richtige und 
dogmatisch zutreffende Bezeugung der Person und 
des Amtes Jesu Christi. Jesus selbst bestätigte die 
Offenbarungsgemäßheit dieses Satzes mit den Wor­
ten: „Selig bist du, Simon Jonas Sohn; denn Fleisch 
und Blut hat dir das nicht offenbart, sondern mein 
Vater im Himmel" (Matth. 16, 17). Es handelt sich 
um den Kernsatz des christlichen Credo im Neuen 
Testament, der die Mitte des späteren apostolischen 
Glaubensbekenntnisses darstellt.

Doch wie ist diese allgemein anerkannte und be­
jahte Bekenntnisaussage im konkreten Falle zu ver­
stehen? Jesus gibt in seiner unmittelbar folgenden 
ersten Leidensankündigung die unzweideutige und 
verbindliche Auslegung dieses Christusbekenntnis- 
ses: „Von der Zeit an fing Jesus an und zeigte sei­
nen Jüngern, wie er müßte hin gen Jerusalem gehen 
und viel leiden von den Ältesten und Hohenprie­
stern und Schriftgelehrten und getötet werden und 
am dritten Tage auferstehen" (Matt. 16, 21). Das 
Bekenntnis zu Jesus Christus setzt also die Bezeu­
gung und damit die Bejahung seines Leidensweges 
an das Kreuz voraus. Das ist glaubwürdiges Zeugnis 
von Jesus Christus damals und heute. Wie aber 
reagiert Petrus als der Sprecher der Jüngerschaft? 
„Petrus nahm ihn zu sich, fuhr ihn an und sprach: 
Herr, schone dein selbst" — eine Übersetzung, die 
in der neueren Version leider ersetzt ist —; „das 
widerfahre dir nur nicht" (Matth. 16, 22). Man darf 
annehmen, daß der Einspruch des Jüngers sich nicht 
nur gegen den Leidensweg des Herrn, sondern auch 
gegen den damit für die Jüngerschaft dieses Herrn 
gewiesenen Leidensweg wendet. Denn bekanntlich 
folgen in diesem biblischen Textzusammenhang so­
fort Jesu Worte zu diesem Thema: „Will mir je­
mand nachfolgen, der verleugne sich selbst und 
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir. Denn wer 
sein Leben erhalten will, der wird's verlieren; wer 
aber sein Leben verliert um meinetwillen, der wird’s 
finden" (Matth. 16, 24—25).

Neben dem positiven Bekenntnis zu Christus steht 
die konkrete Nachfolgeverweigerung der Jünger. 
Schon in den Evangelien zeigt sich ihr Unverständ­
nis dem Christusweg der Selbstverleugnung und des 
Leidens gegenüber. Ihre und doch auch unsere eigene 
Einstellung zu der in diesem Sinne konkret ausge­
legten Christusnachfolge ist von Unwilligkeit, Angst 
und Trägheit gekennzeichnet. Das spiegelt sich in 
den Texten der Vollversammlung von Nairobi wider. 
Ich zitiere: „Wir beklagen billige Bekehrungen ohne 
Konsequenzen. Wir beklagen eine oberflächliche 
Predigt des Evangeliums, die das Evangelium ent­
leert, weil sie nicht zur individuellen und gemein­
schaftlichen Jüngerschaft aufruft. Wir bekennen un-
sere eigene Angst vor dem Leiden mit Jesus. Wir
fürchten uns vor Verfolgung, Angst und Tod. Und 
doch, je mehr wir allein auf den gekreuzigten Chri­
stus schauen und der Macht des Heiligen Geistes



Zweite Sitzung 49

vertrauen, desto eher überwinden wir unsere Angst" 
(Bericht der Sektion I. Nr. 14).

Wir sehen, daß aus den Texten auch die Zuver­
sicht spricht, daß Christus uns heute wie seine Jün­
ger damals zu furchtlosen, vollmächtigen und glaub­
würdigen Nachfolgern machen wird. Noch einmal 
zitiere ich aus dem Bericht der Sektion I: „Christus 
in Gemeinschaft bekennen heißt, den leidenden und 
den auferstandenen Herrn bekennen. Wir sollten 
sein Kreuz nicht verweigern. Er wird uns sein Leben 
nicht verweigern. Wir wissen, daß die Bejahung des

hiermit aufgeworfen sind, vermag ich in diesem 
Zusammenhang nicht zu behandeln, geschweige denn 
zu beantworten. Ich bin aber davon überzeugt, daß 
wir als Christen des Abendlandes angesichts der 
hier umrissenen Anfragen aus afrikanischer und aus 
anderer Sicht nicht in die Versuchung der Selbstver­
teidigung und damit der Selbstrechtfertigung verfal­
len dürfen. Würden wir damit nicht der kritischen 
Frage nach unserer Glaubwürdigkeit als Zeugen der 
frohen Botschaft ausweichen?

Die Beantwortung der Frage nach unserer Glaub-
leidenden Christus ... uns ... in den Augen der Würdigkeit kommt ja nicht uns selbst, sondern den
Welt wieder glaubwürdig machen könnte. Daher 
beten wir, daß unsere Kirchen immer wieder zu der 
Realität und der Verheißung des Kreuzes zurück­
kehren mögen." (Bericht der Sektion I, Nr. 41 u. 42)

Ich frage mich: Kann es also ein glaubwürdiges
Zeugnis von Christus heute ohne die konkrete Be­
schreitung seines Weges, des Kreuzesweges, in der 
heutigen Zeit geben?

2.
Ich komme zu einem zweiten Gesichtspunkt. Am

anderen zu: unseren Schwesterkirchen in Ubersee 
und den Kritikern, die keiner Kirche angehören.

Ich habe mich oft mit Beklemmung gefragt, warum 
es unseren Kirchen, die sich doch zur Rechtfertigung 
des Sünders aus Gnaden allein durch Christi Erlö­
sungswerk bekennen, so schwerfällt, sich ihr eigenes 
Versagen auf dem Wege der Nachfolge Jesu Christi 
zeigen zu lassen und als Sünde offen und ohne Rück­
halt zu bekennen. Auch das gehört ja zum Erweis 
der Echtheit ökumenischer Gemeinschaft, daß wir 
uns gegenseitig auf unsere Verfehlungen aneinander

Anfang der Vollversammlung in Nairobi wurde und an anderen aufmerksam machen können und
gleichsam zur Einstimmung in die „afrikanische sie nicht voreinander verbergen müssen. Es gibt
Herausforderung" das eindrückliche, aber umstrit- meines Erachtens kein glaubwürdiges Zeugnis von
tene Theaterstück „Muntu" gezeigt. Das Wort Muntu dem für uns gekreuzigten und auferstandenen Chri-
bedeutet Mensch. Das Theaterstück stellte die Ge­ stus, ohne daß wir zugleich unsere Schuld als die
schichte der Menschheit mit afrikanischen Augen unzulänglichen Nachfolger dieses Herrn bekennen, 
und vom Boden des afrikanischen Kontinents aus
dar. Dabei wurde auch die Ankunft der europäischen 
Entdecker, Eroberer, Händler und Siedler mit ihren

3.
Ich komme zu einem dritten Aspekt. Lassen Sie

zwiespältigen, um nicht zu sagen verheerenden und uns noch einen Augenblick bei dem Theaterstück 
schrecklichen Folgen gezeigt. Da hinein verwoben „Muntu" verweilen. In ihm wurde im weiteren Ver­
war auch die Ankunft des Missionars mit der Pre- lauf gezeigt, wie die christliche Predigt durch den 
digt des Evangeliums. Die Ausbeutung der Schätze Missionar in der Geschichte der wachsenden Aus- 
des Landes, die Versklavung der Afrikaner zu Fron- beutung des Menschen durch den Menschen keine 
diensten, ihre Entfremdung von den kulturellen Ur- Wende zum Besseren herbeiführen konnte. Die Be- 
sprüngen und die Zerstörung ihres Gemeinschafts- zeugung des Evangeliums durch den Prediger kam 
lebens gingen Hand in' Hand mit der Verkündigung gegen die Habgier, Ruhmsucht und Menschenver- 
der biblischen Botschaft und der Entstehung von achtung der neuen Herren Afrikas nicht auf. Es 
christlichen Gemeinden durch die Arbeit der Glau- wurde ebenso deutlich, daß der Zeuge der christ- 
bensboten. Die Unterwerfung unter die Herrschaft lichen Botschaft nicht bis zum Äußersten gehen 
des weißen Mannes und die Unterwerfung unter die wollte und im Widerstand gegen unmenschliche Ge- 
neue Religion, nämlich die des fremden Eroberers, waltherrschaft sein Leben nicht aufs Spiel setzte.
wurden uns in ihrer wechselseitigen Verbindung
und Verflochtenheit durch das Theaterstück „Muntu" in unserer Welt überhaupt, die in diesem Teil des 
zu einer schmerzlichen, uns tief berührenden Betrof- Theaterstückes der Vollversammlung vor Augen 
fenheit vor Augen gestellt. Hier wurde sozusagen gestellt wurde. Es war eher die Schwäche des Chri-

Es war wohl nicht die Ohnmacht des Evangeliums

das Bild von der guten Mission, das in den Herzen stentums in seiner westlichen, nach Afrika impor- 
und Gedanken unserer Gemeinden lebt, wenn nicht tierten Gestalt, die hier in den Blick kam. Es 
zerstört, so doch seines Glanzes beraubt und zutiefst mochte nicht, die Sache der unterworfenen und lei-

ver-

in Frage gestellt. denden Menschen zu der eigenen zu machen. Seine
Wir können nun gewiß fragen, ob es wirklich im- Unzulänglichkeit, die Anliegen des unterworfenen 

mer und überall und in jedem Falle so gewesen ist, afrikanischen Menschen vor den Vertretern der ko- 
wie es das Theaterstück „Muntu" darstellt. Wir mö- lonialen Macht wirksam zu vertreten, ist je länger 
gen einwenden, daß eine solche Sicht übertrieben, je mehr offenkundig geworden, nicht vielleicht in 
vergröbernd und vereinfachend ist. Es ist vollkom- unserer eigenen, in der Sicht der westlichen Chri- 
men verständlich, daß wir uns dagegen wehren, daß stenheit, aber doch gewiß für die betroffenen Afri- 
man die Geschichte der kolonialen Expansion Euro- kaner selber. Die Verflochtenheit der abendländi- 
pas so sehr und so undifferenziert mit der Missions- schen Kirchen in die Überzeugungen und Bestrebun­
bewegung der abendländischen Kirchen vermengt gen ihrer jeweiligen Völker ist ja doch nicht einfach 
und damit zur Diskreditierung der christlichen Mis-, abzustreiten! Es kommt nur darauf an, daß wir frei 
sion in der Dritten Welt beiträgt. Die Fragen, die werden, die Dinge mit den Augen der anderen zu



50 Zweite Sitzung

sehen, mit den Augen unserer Brüder, mit den Augen 
der Leidenden, Verachteten und Armen.

In dieser Weise beschrieb der schon erwähnte 
nordamerikanische Theologieprofessor Robert Mc. 
Afee Brown in seinem Vortrag einen Aspekt der 
Freiheit, die uns durch Jesus Christus zuteil wird: 
Mit den Augen der anderen sehen. Wir haben diese 
Befreiung von der Blindheit unseres eigenen Stand­
punktes zur Offenheit für die Nöte, Sehnsüchte und 
Anliegen der anderen nötig, wenn wir für sie glaub­
würdige Zeugen der frohen Botschaft sein wollen. 
Es ist eine wirkliche Unfreiheit, daß wir uns selbst 
ebenso wie die Christen in überseeischen Kirchen 
bei ihrem Kampf und Streben nach Freiheit und 
Gerechtigkeit immer wieder nur mit unseren eigenen 
Augen und im Lichte der uns überkommenen Vor­
urteile sehen. Das ist unsere Unfreiheit und sie ist 
gleichzeitig unsere Unfähigkeit zur brüderlichen, 
solidarischen und selbstkritischen Gemeinschaft.

Können wir angesichts der dargelegten Erfahrung 
mit der westlichen Gestalt des Christentums nicht 
Verständnis dafür haben, daß man sich in manchen 
Teilen der Dritten Welt enttäuscht von ihm abwen­
det und es für die eigene kirchliche Verkündigung, 
die Unterweisung und den Dienst nicht mehr zu­
grunde legen mag? Die Versuche einheimischen 
theologischen Denkens, mögen sie nun unter dem 
Stichwort „schwarze Theologie", „afrikanische Theo­
logie" oder „Theologie der Befreiung" betrieben 
werden, sind doch nur ein Ausdruck einer leiden­
schaftlichen, fast verzweifelten Suche nach der heute 
relevanten Gestalt glaubwürdiger und freimachen­
der christlicher Existenz und Verkündigung unter 
den Bedingungen der bisherigen Missionsländer. In 
dem Theaterstück „Muntu" wurde die noch immer 
erhoffte und für die Zukunft erwartete Gestalt des 
wahren befreienden Christentums umrißhaft und 
andeutungsweise durch das Auftreten des jüngsten 
Sohnes von Muntu (dem Menschen) dargestellt. Man 
wußte nicht recht, woher er kam; offensichtlich aber 
nicht aus dem Kirchentum der Missionare. Er trat 
unerschrocken den neuen Gewaltherrschern Afrikas 
entgegen, die nach der Befreiung vom kolonialen 
Joch der Weißen in den unabhängig gewordenen 
Ländern des Kontinents deren Tradition absoluter 
Herrschaft und politischen Messiastums fortsetzten. 
Die Züge der neuen Gestalt glaubwürdigen Christen­
tums, wohl nicht nur in Afrika, sondern überhaupt 
in der Welt, waren der Tradition des leidenden 
Gottesknechtes entnommen. In seiner Nachfolge trat 
er tröstend und aufrichtend an die Seite der Elen­
den und Geschlagenen und erlitt um des Zeugnisses 
für Wahrheit und Liebe willen den Tod.

Kann es also für uns ein glaubwürdiges Zeugnis 
des Evangeliums heute geben, ohne daß wir die 
Infragestellung der normativen Vorherrschaft west­
lichen Kirchentums und abendländischer Theologie 
für die übrigen Teile der Welt bejahen? Mit ande­
ren Worten: Wir müssen die Bereitschaft aufbringen, 
mit unserer kirchlichen und theologischen Tradition 
nicht mehr Herren über den Glauben unserer Brüder 
aus anderen Erdteilen zu sein, sondern Gehilfen 
ihrer Freude, wie Paulus es einmal ausdrückt (vgl. 
2. Korinther 1, 24). Es gibt für unsere abendländi-

schen christlichen Kirchen kein glaubwürdiges 
Zeugnis des Evangeliums, ohne daß wir im Blick 
auf unsere kritischen Glaubensgenossen in Asien, 
Afrika und Lateinamerika „schnell zum Hören, lang­
sam zum Reden, langsam zum Zorn" sind (Jak. 1, 19). 
Glaubwürdigkeit setzt die Annahme wirklicher Ge­
meinschaft mit ihnen voraus, d. h. ein Aufnehmen 
ihrer Anliegen, ihrer Hoffnungen und auch ihrer 
Kritik an uns. Es ist von uns innerhalb der ökume­
nischen Bewegung die Bereitschaft zu einer selbst­
kritischen Haltung gefordert.

4.
Die Frage nach den Verletzungen der Menschen­

rechte und die Bemühung um ihre Beachtung in den 
Ländern der Erde hat in der Arbeit des Ökumeni­
schen Rates der Kirchen von jeher eine Rolle ge­
spielt. Dabei ging es anfänglich wesentlich um die 
Durchsetzung von Religions- und Glaubensfreiheit 
für Kirchen in Ländern, in denen andere Denomi­
nationen, Religionen oder politische Systeme die 
Vorherrschaft hatten. Im Laufe der letzten Jahre hat 
das Thema der Menschenrechte im allgemeinen im­
mer stärker die Aufmerksamkeit des Ökumenischen 
Rates gefunden, nachdem Verletzungen der persön­
lichen und gemeinschaftlichen Menschenrechte in 
vielen Ländern der Erde in steigendem Maß be­
kannt geworden waren. Jedoch stellte die Vollver­
sammlung in Nairobi fest, daß die Religionsfreiheit 
„ein Hauptanliegen der Mitgliedskirchen des ORK" 
ist und bleibt (Bericht der Sektion V, Nr. 34). Es 
wurde freilich gleichzeitig betont, daß das Recht zur 
Religionsfreiheit nicht von den anderen grundlegen­
den Freiheitsrechten der Menschen zu trennen ist. 
Zu diesen wurde auch das allgemeine Recht, eine 
abweichende Meinung zu vertreten, gezählt. Wie es 
in dem Text von Nairobi heißt: „bewahrt es eine 
Gemeinschaft oder ein System vor autoritärer Erstar­
rung. Für die Lebensfähigkeit jeder Gesellschaft ist 
es unerläßlich, daß die Stimmen von Andersdenken­
den gehört und daß ihr Recht auf uneingeschränkte 
Meinungsfreiheit, auf freie Meinungsäußerung und 
das Versammlungsrecht garantiert werden. Die Chri­
sten müssen als Nachfolger Jesu Christi mit denen 
solidarisch sein, die wegen ihrer religiösen Über­
zeugung und Praxis sowie wegen ihres Einstehens 
für politische und soziale Gerechtigkeit leiden. Christ­
liche Solidarität bedeutet, sich für Gefangene aus 
Gewissensgründen, für politische Gefangene und 
Flüchtlinge einzusetzen. Die Kirchen müssen alles 
versuchen, durch ihr Zeugnis, ihre Fürbitte, durch 
praktische Hilfe und Unterstützung die Leiden ihrer 
Mitmenschen zu lindern." (Bericht der Sektion V, 
Nr. 29)

In Nairobi bekam diese Frage insofern eine be­
sondere Aktualität, als die Vollversammlung durch 
einen offenen Brief zweier orthodoxer Christen aus 
der Sowjetunion auf das Problem der verfolgten 
Christen in ihrem Land aufmerksam gemacht wor­
den war. Wie sollte und konnte die Versammlung 
auf diesen Ruf antworten und damit ihre eigenen 
soeben zitierten Erklärungen in einem konkreten 
und besonders diffizilen Fall bekräftigen? Für viele 
Teilnehmer der Versammlung und für weite Kreise



Zweite Sitzung 51

in den Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates 
stand seine Glaubwürdigkeit auf dem Spiel, wenn 
ihm in dieser Angelegenheit kein klares und über­
zeugendes Wort gelingen sollte. Es kam zu einer 
der gespanntesten und schwierigsten Aussprachen 
der Versammlung, zu einer wahren Zerreißprobe. 
Hart, offen und brüderlich wurde um ein gegensei­
tiges Verstehen gerungen, in mühevoller Kleinarbeit 
entstand während der Nachtstunden unter Mitwir­
kung von Vertretern der russisch-orthodoxen Kirche 
ein Text, der der Vollversammlung am anderen 
Tage vorgelegt wurde. In ihm heißt es u. a.: „Die 
Vollversammlung hat auf die Debatte über die an­
gebliche Verweigerung der Religionsfreiheit in der 
UdSSR beträchtliche Zeit verwandt". Dieser Text 
konnte viele der Versammlungsteilnehmer nicht be­
friedigen, weil er sich einer klaren Feststellung von 
Verletzungen der Religionsfreiheit in der Sowjet­
union enthielt. Es war aber deutlich, daß mehr zu 
sagen der Vollversammlung des Ökumenischen Ra­
tes in diesem Augenblick einfach nicht möglich war 
und eine größere fortdauernde Belastung der Mit­
gliedschaft der russisch-orthodoxen Kirche bedeutet 
hätte. In diesem Zusammenhang wurde allen Betei­
ligten schmerzhaft deutlich, wie schwierig es ist, un­
ter den Bedingungen einer tief gespaltenen Welt die 
Wahrheit gemeinsam in Liebe zu sagen. Hier wurde 
an einem Einzelfall schlagartig deutlich, daß bei der 
Bemühung um die Einheit der Christen die Frage 
der Uneinigkeit der Menschheit eine nicht zu unter­
schätzende Bedeutung hat. Es heißt in der Erklärung, 
die in dieser Frage angenommen worden ist: „Die 
Vollversammlung stellt fest, daß die Kirchen in den 
verschiedenen Teilen Europas unter ganz unter­
schiedlichen Bedingungen und aus ganz verschiede­
nen Traditionen heraus leben und wirken. Politi­
sche Systeme, Verfassungen und Verwaltungsprak­
tiken sind von Nation zu Nation verschieden ... 
Trotz aller dieser Unterschiede sind die Christen in 
beiden Teilen Europas wie auch in der ganzen Welt 
eins in Christus. Die Solidarität aus dem Glauben 
an unseren gemeinsamen Herrn ermöglicht es Chri­
sten, Freud und Leid miteinander zu teilen, und ver­
pflichtet sie, sich gegenseitig zu korrigieren. Chri­
sten dürfen nicht schweigen, wenn andere Glieder 
des Leibes Christi, wo immer in der Welt, Probleme 
zu bewältigen haben. Was immer auch gesagt oder 
getan wird, muß jedoch aus gegenseitiger Beratung 
hervorgehen und Ausdruck christlicher Liebe sein." 
(Resolution über Abrüstung, das Helsinki-Abkom­
men, Religionsfreiheit, Nr. 11—12, Bericht aus Nai­
robi 75, Seite 183—184) Damit diese gesamte Frage 
weiter behandelt wird, forderte die Vollversamm­
lung bekanntlich den Generalsekretär des Ökumeni- 
schen Rates auf, „dafür zu sorgen, daß die Frage 
der Religionsfreiheit Gegenstand gründlicher Bera­
tungen mit den Mitgliedskirchen der Signatarstaaten 
des Helsinki-Abkommens ist und daß auf der näch­
sten Sitzung des Zentralausschusses im August 1976 
ein erster Bericht vorgelegt wird".

Die Frage nach der Glaubwürdigkeit gemeinsa­
men Zeugnisses angesichts des genannten und man­
cher anderer Probleme unter Wahrung der ökumeni­
schen Gemeinschaft muß weiterhin Gegenstand in-

tensiven Bemühens aller Kirchen sein. Hier stehen 
wir sicher erst am Anfang. Der Kompromiß, der in 
Nairobi gefunden wurde und wohl für alle Beteilig­
ten unbefriedigend ist, zeigt das Problem an und 
entspricht dem derzeitigen Stand der ökumenischen 
Gemeinschaft in einer politisch und sozial gespal­
tenen Welt. Wir befinden uns in einem Lernprozeß 
der Erkundung, wie wir als Glieder der ökumeni­
schen Bewegung voreinander glaubwürdig nicht 
allein in der Bezeugung der Wahrheit, sondern vor 
allen Dingen auch in der Bewährung der brüderli­
chen Liebe bleiben, der Liebe nämlich, von der 
1. Kor. 13 in unübertroffener und niemals zu Ende 
bedachter Weise spricht, einer Liebe, die das geist­
liche Wohl und Wehe des konkreten ökumenischen 
Partners, in diesem Fall der Mitgliedskirchen in der 
Sowjetunion, in Rechnung stellt und auf Selbstbe­
stätigung oder Verfolgung eigener Ziele verzichten 
kann. Glaubwürdigkeit schließt das Festhalten an 
der brüderlichen Gemeinschaft und die Rücksicht­
nahme auf die besondere Lage des anderen ein. 
Rücksichtslosigkeit ist keine ökumenische und schon 
gar keine christliche Tugend.

5.
Ich komme zu einer letzten Überlegung. Der Vor­

trag des australischen Biologen Charles Birch zum 
Thema „Schöpfung, Technik und Überleben der
Menschheit" mit dem biblischen Untertitel „... und
füllet die Erde ..." brachte einen Aspekt christlichen 
Zeugnisses und christlicher Verantwortung zur Gel­
tung, der mir jedenfalls in dieser Klarheit noch nicht 
deutlich gewesen war. Seine Behauptung zwar, „daß 
die Art der Gesellschaft, die wir mit Hilfe von Wis­
senschaft und Technik hier errichten auf der Erde, 
und daß diese Gesellschaft von der Erde nicht länger 
verkraftet werden kann" und daß „irgend etwas an 
der Art, wie wir heute auf der Erde leben ... grund­
sätzlich falsch" ist, wurde in dieser oder jener Form 
im Verlaufe der letzten Jahre von verschiedenen 
Seiten vorgebracht. Charles Birch aber stellte die 
Problematik von den „Grenzen des Wachstums" in 
einen eindringlichen biblisch-theologischen Zusam­
menhang und sprach sogar von der Notwendigkeit 
einer Erlösung der Erde: „Wenn die Welt ihre vier 
Milliarden Bewohner", so sagte er, „am Leben erhal­
ten soll, muß die Welt selbst gerettet werden. Es 
fragt sich jedoch, ob wir gewillt sind, den Preis für 
die Erlösung der Erde zu zahlen — den Preis einer 
Umwälzung der Wertsysteme, der Lebensstile, der 
wirtschaftlichen und politischen Zielsetzungen, ja 
sogar unserer jetzigen Wissenschaft und Technik". 
Er forderte zu einem „radikalen Meinungs- und Ge­
sinnungswandel im Verhältnis des Menschen zur 
Natur" auf. Ihm zufolge geht es um nichts anderes 
als um die Absage an ein „technokratisches Natur­
verständnis".

Was hat das mit dem christlichen Auftrag der 
Mission und Ökumene zu tun? Angesichts der dro­
henden ökologischen Katastrophe, die kein einfa­
ches Naturverhängnis, sondern das Ergebnis fehl- 
geleiteten menschlichen Wollens und Handelns ist, 
und angesichts dieser Negation der Schöpfung Got­
tes und damit des Schöpfers selbst durch den Men-

5



52 Zweite Sitzung

sehen kann die Glaubwürdigkeit unseres christlichen 
Zeugnisses nur dann wirklich bestehen, wenn wir 
die Predigt des Evangeliums von der Buße zur Ver­
gebung der Sünden und von der Erneuerung des 
Lebens auch auf unser Verhalten bzw. Mißverhalten 
gegenüber der geschaffenen Welt beziehen. Birch 
sagte: „Es ist Zeit, zu erkennen, daß die Befreiungs­
bewegung letztlich eine einzige Bewegung ist, die 
die Befreiung der Frau, des Mannes, der Wissen­
schaft und Technik, des Tieres, der Pflanze und auch 
die Befreiung der Luft und der Ozeane, der Wälder, 
Wüsten, Berge und Täler einschließt ... Theologen 
und Wissenschaftler müssen gemeinsam die christ­
liche Ethik neu durchdenken, um den neuen Auf-
gaben gerecht zu werden." Der Redner sprach von
der Notwendigkeit einer neuen, von ihm sakramen­
tal bezeichneten Betrachtungsweise der Schöpfung, 
die den Eigenwert aller Geschöpfe respektiert und 
sie nicht lediglich als Objekt der Nutzung und Aus­
beutung durch den Menschen zu seiner eigenen Le­
bens- und Machtsteigerung ansieht. Hier sprach 
Birch von den „Rechten der nicht-menschlichen Na­
tur", die nicht länger verletzt werden dürfen, und 
kam „zu der demütigen Feststellung", wie er sagte, 
„daß alle Geschöpfe Brüder sind und daß die Ver­
antwortung des Menschen sich unendlich weit auf 
die ganze Schöpfung erstreckt".

Es ist mir als einem Nichtfachmann nicht möglich, 
im einzelnen die Stichhaltigkeit der Darlegungen 
und Behauptungen des Biologen aus Australien nach­
zuprüfen. Wie auch immer darüber geurteilt werden 
mag, es steht wohl fest, daß es ein glaubwürdiges 
Zeugnis von dem befreienden Evangelium heute, 
d. h. angesichts der ökologischen Probleme, nicht 
geben kann, ohne daß wir auf Stimmen wie die von 
Charles Birch hören und in den Dialog mit ihnen 
eintreten. Um ihn noch einmal zu zitieren: „Wir 
brauchen eine furchtlose Erforschung der Frage, was 
die Einheit von Natur, Mensch und Gott im Lichte 
der Wissenschaft und eines erweiterten Okumenis- 
mus, einschließlich afrikanischer und asiatischer Kul­
turvorstellungen bedeutet". Mir scheint, daß in die­
sem Zusammenhang deutlich werden kann, daß der 
Dialog keine Absage an den Missionsauftrag und 
auch nicht seine Ersetzung ist, sondern daß er eher 
befähigt zu einer relevanten Durchführung des mis­
sionarischen, diakonischen und ökumenischen Auf­
trags. Lernbereitschaft und Dialogfähigkeit erschei­
nen mir als unabdingbare Voraussetzungen für 
glaubwürdiges Zeugnis heute. Ohne den umstritte­
nen Fragenkreis Mission und Dialog erörtern zu 
können, glaube ich doch, daß die Worte des indischen 
Theologen J. Russel Chandran auf der Vollversamm­
lung in Nairobi zu diesem Thema Beachtung finden 
müssen. Er sagte: „Unser Wissen und unsere Erfah­
rung Christi wird durch die Antwort von Menschen 
anderen Glaubens echt bereichert. Christus zu be­
zeugen ist deshalb eine doppelseitige Bewegung 
gegenseitigen Lernens und der Bereicherung. Die 
Kirche, die evangelisiert, wird auch evangelisiert in 
dem Sinn, daß Wissen und Erfahrung von Jesus 
Christus und seinem Evangelium durch die Antwort 
derer vertieft werden, denen das Evangelium ver­
kündigt wird. Das ist auch deshalb wahr, weil Chri-

stus, den wir verkündigen und bekennen, größer als 
unser Wissen und unsere Erfahrungen von ihm ist".

6.
Ich habe Ihnen einige Aspekte meiner Begegnung 

mit der Frage der Glaubwürdigkeit christlichen Zeug­
nisses heute im Verlauf der V. Vollversammlung 
des Ökumenischen Rates der Kirchen in Nairobi 
1975 beschrieben, ohne Vollständigkeit beanspru­
chen zu wollen. Abschließend möchte ich zusammen­
fassen: Wenn wir in unserem Christuszeugnis glaub­
würdig sein wollen, dann muß es uns um ein Leben 
in der Nachfolge ebenso zu tun sein, wie um die 
Bereitschaft, uns unsere Versäumnisse sagen zu las­
sen und zu ihnen zu stehen. Es geht weiter um
unsere Absage an die kirchliche und theologische
Selbstdurchsetzung im ökumenischen Gespräch eben­
so wie um die Bewährung der brüderlichen Gemein­
schaft mit denen, die in unvergleichbar anderen Ver­
hältnissen leben und daher anders reden und den­
ken müssen als wir selber. Auch die Dialogbereit­
schaft gehört in diesen Zusammenhang hinein und 
ist ein Ausdruck der Bruderliebe, der Liebe zum 
andern. Glaubwürdigkeit ist ein schwer zu definie­
rendes Wort. Man kann sich fragen, ob es überhaupt 
ein biblischer Begriff ist und ob er theologisch zu­
lässig ist. In der Lutherbibel kommt er jedenfalls 
meines Wissens nicht vor. Im Neuen Testament ist 
aber mehrfach davon die Rede, daß unser Leben und 
Verhalten dem Evangelium, dem Herrn, unserm Gott, 
der uns berufen hat, würdig sein soll (Phil. 1, 27; 
Kol. 1, 10; 1. Thess. 2, 12; Eph. 4, 1). Glaubwürdiges 
Zeugnis wäre in diesem Sinne ein Denken, Reden, 
Handeln und Leben als Christen, welches der uns 
anvertrauten Christusbotschaft, Jesus Christus sel­
ber und schlicht unserem Glauben an ihn entspricht. 
Man könnte also auch von der Evangeliumsgemäß- 
heit unseres Zeugnisses als Christen und als Kirche 
heute sprechen. Von diesem Verhältnis der Entspre­
chung unseres Lebens zum Evangelium der Christus­
botschaft ist auch an anderen Stellen des Neuen 
Testamentes die Rede: „Ein jeglicher sei gesinnt wie 
Jesus Christus auch war" (Phil. 2, 5); „darum sollt 
ihr vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel 
vollkommen ist" (Matth. 5, 48). Gehen wir von die-
sen Bibelstellen aus, so ist Glaubwürdigkeit dann
gegeben, wenn sich für unsere christlichen und nicht- 
christlichen Gesprächspartner in unserem Leben und 
Verhalten, in unserem Reden und Handeln das Evan­
gelium von Jesus Christus widerspiegelt, das uns 
anvertraut ist, und wenn dieses Zeugnis des Evan­
geliums durch uns ihnen eine Hilfe und eine Stär­
kung zum Glauben wird.

Die ökumenische Bewegung unserer Tage verstehe 
ich als eine Hilfe und Herausforderung zu dieser 
Glaubwürdigkeit. Lesen wir das klassische biblische 
Leitwort für die ökumenische Bewegung „ut omnes 
unum sint" (Joh. 17, 21) vollständig und im Zusam­
menhang, so wird dort klar, daß es sich dabei nicht 
um eine formale äußere oder nur organisatorische 
Einigung der Christen und der christlichen Kirchen 
handelt, sondern — um noch einmal einen Text von 
Nairobi zu zitieren — um unsere „Hineinnahme in 
die Sendung, den Tod und das Leben Jesu Christi



Zweite Sitzung 53

durch den Heiligen Geist", wie es in einem der Texte 
von Nairobi heißt (Bericht der Sektion I, Nr. 48). 
Unsere Heiligung zu einem Leben im Dienste des 
Evangeliums, unsere Teilhabe an der Sendung Jesu, 
unsere Gemeinschaft untereinander und mit dem 
dreieinigen Gott sowie unsere Glaubwürdigkeit vor 
der Welt sind im Umkreis der genannten ökumeni­
schen Bibelstelle eng miteinander verbunden. Die 
hier gemeinte und von Jesus erbetene Einheit zielt 
auf nichts anderes als auf unsere volle Einigung mit 
Gottes Wesen, Wollen und Wirken in Jesus Chri­
stus und so auf unsere Glaubwürdigkeit für die 
Menschen in der Welt.

Es heißt im Hohenpriesterlichen Gebet Jesu für 
seine Jünger — und mit diesem Zitat aus der Bibel 
schließe ich ab —: (Joh. 17, 17—21):
„Heilige sie in deiner Wahrheit; dein Wort ist die
Wahrheit.
Gleichwie du mich gesandt hast in die Welt, 
sende ich sie auch in die Welt.
Ich heilige mich selbst für sie, auf daß auch sie ge­
heiligt seien in der Wahrheit.
Ich bitte aber nicht allein für sie, sondern auch für 
die, die durch ihr Wort an mich glauben werden, 
auf daß sie alle eins seien, gleichwie du, Vater, in 
mir und ich in dir, 
auf daß auch sie in uns eins seien, auf daß die Welt 
glaube, du habest mich gesandt."

(Allgemeiner starker Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Sehr geehrter Herr 

Präses Dr. Held! Haben Sie recht herzlichen Dank 
für Ihren wesentlichen Beitrag zum Grundthema un­
serer Tagung.

Ehe ich nun unsere Plenarsitzung zu Gunsten der 
Sitzungender Arbeitsgruppen bis 17.30 
Uhr unterbreche, noch drei Punkte:

Zunächst recht herzlichen Glückwunsch unserem 
Bruder Gabriel.

(Allgemeiner großer Beifall)
Ich möchte nicht nur Ihnen alles Gute für den heu­

tigen Tag und das bevorstehende neue Lebensjahr 
wünschen, sondern zugleich auch recht herzlich dan­
ken für die stete Hilfsbereitschaft und gute Mit­
arbeit. (Nochmals Beifall)

19.30 Uhr bitte ich die Vorsitzenden der 
vier ständigen Ausschüsse in das Bespre­
chungszimmer I.

19.50 Uhr ist die Andacht in der Kapelle.
(Unterbrechung von 10.40 Uhr bis 17.30 Uhr)

Präsident Dr. Angelberger: Wir fahren in unserer 
2. Plenarsitzung fort.

Wir kommen zum Tagesordnungspunkt
IV

Berichte zum Gesamtthema: Mission und 
kumene

1. Kirchenpräsident r. J. Wayan Mastra —
Bali (Indonesien)

2. Pfarrer Dr. Geiko Mü11er-Fahrenho1z 
— Genf (ORK)

IV, 1

Ich bitte Herrn Dr. Mastra, mit seinem Referat zu 
beginnen.

Kirchenpräsident Dr. Mastra (übersetzt durch Pfar­
rer Bertold Dowerk, Stuttgart): Verehrter Herr 
Präsident! Sehr verehrte Synodale! Geliebte in Jesus
Christus! Überall, wo es Kirche gibt, ist sie heraus­
gefordert, das Zeugnis von Jesus Christus zu beken­
nen, wie er es uns aufgetragen hat. Es geht nicht
nur um ganz bestimmte Bevölkerungskreise, so wie 
man viele Jahrhunderte lang von Europa als von 
einem christlichen Europa gesprochen hat, sondern 
es geht um die Verkündigung vor allen Völkern. 
Das ist nicht einfach, besonders dort nicht, wo es 
sich um eine Auseinandersetzung mit Vertretern 
anderer Religionen handelt, die genauso wie wir 
behaupten, sie hätten die vollkommene Religion

so für sich.
In Indonesien sind die Kirchen herausgefordert, 

diese Wahrheit in Jesus Christus zu bezeugen vor 
Kirchen des Islams, des Hinduismus, des Konfuzia­
nismus, des Animismus und anderer Gruppen. Das 
Zeugnis, das uns am schwersten fällt, so meinen wir 
wenigstens, ist das vor dem Islam. Von 125 Mil­
lionen Menschen in Indonesien bekennen sich 85 % 
zum Islam. Es sind heute nur noch 8 %, die sich zum 
christlichen Glauben bekennen. Es gibt sodann wei­
ter 2 0/0, die sich zum Hinduismus bekennen. 0,9 % 
sind Buddhisten, 1,9 % Animisten und 2,2 °/0 Anders­
gläubige.

Aufgrund dessen, was ich soeben gesagt habe, 
fordern die Moslems in Indonesien, daß ihnen die 
Superiorität, die Majorität und die Priorität vor al­
len anderen Religionsgemeinschaften zugestanden 
wird. Superiorität fordern sie( weil sie der Über­
zeugung sind, daß sie die echteste Religion in dieser 
Welt haben. Der Koran, so behaupten sie, sei ihnen 
unmittelbar vom Himmel geschenkt worden, wäh­
rend die anderen heiligen Bücher in dieser Welt 
Menschensache seien. Sie sagen außerdem, daß Mo­
hammed der letzte Prophet sei und damit alle ande­
ren überflügele, die vor ihm dagewesen seien. Sie 
bekennen ebenfalls Jesus als einen Propheten, aber 
von minderer Qualität.

Sie fordern, daß ihnen das Majoritätsprinzip zu­
erkannt wird, weil sich von der 125 Millionen zäh­
lenden Bevölkerung 85 % zum Islam bekennen. Als 
Bürger eines demokratischen Staates fordern sie 
deshalb für sich das Mehrheitsprinzip. Das heißt, 
sie möchten die Politik des Landes bestimmen.

Sie fordern auch das Recht der Priorität; denn sie 
behaupten, sie seien vor den Christen ins Land ge­
kommen. Sie versuchen das noch dadurch zu ver­
schärfen, indem sie sagen, die Mission des Islams 
sei von islamischen Kaufleuten vorangetrieben wor­
den und nicht — wie im Christentum — von Missio­
naren. Die Christen, so behaupten sie, haben ihre 
Religion nach Indien während des Expansionskrie­
ges im 16. Jahrhundert gebracht.

Nun stellen wir fest, daß es trotz der großen Zahl 
islamischer Vertreter in Indonesien diesen bis jetzt 
nicht möglich war, die Politik des Landes zu bestimmen



54 Zweite Sitzung

und das Majoritätsprinzip für sich zu beanspruchen. 
Sie haben das zwar oft im Parlament versucht, aber 
es gelang ihnen bisher nicht. Als sie dieses Ziel im 
Parlament nicht erreichten, initiierten sie eine Re­
volution. Auch damit hatten sie in den verschiede­
nen Gebieten Indonesiens keinen Erfolg. Das heißt 
aber noch lange nicht, daß sie zur Ruhe gekommen 
sind. 1955 und 1971 haben sie zwar während der 
öffentlichen Wahlen versagt und ihr'Ziel nicht er­
reicht. Jetzt hoffen sie auf das Jahr 1977, wo die 
nächste öffentliche Wahl stattfinden wird. 1965, als 
es zum kommunistischen Coup und anschließend zum 
Heiligen Krieg des Islams gegen den Kommunismus 
kam, hofften sie wieder einmal, zum Ziele zu kom­
men und die Vorherrschaft in Indonesien zu erwer­
ben. Nach wie vor gibt es bei uns starke Kräfte, die 
es radikal ablehnen, daß man einen Islamstaat grün­
det. Zu ihnen gehört auch Präsident Suharto, selbst 
Moslem. Er bejaht den sogenannten Pancasila-Staat, 
das ist ein Staat, der auf 5 Grundsätzen aufgebaut 
ist, wobei der erste Grundsatz der Glaube an einen 
einigen Gott ist.

Die Situation hat sich aber während der letzten 
Jahre radikal verändert, und zwar seit dem Oktober­
krieg 1973 und dem Sieg der arabischen Staaten über 
Israel. Die islamischen Staaten haben wieder größe­
res Selbstvertrauen gewonnen. Sie haben mehr Geld 
als je zuvor und nutzen diese Quelle aus. Es ist Geld, 
das aus den arabischen Ölquellen fließt. Von diesen 
Ölgeldern werden Moslems in Indonesien gefördert, 
vor allen Dingen in ihrer militanten Politik gegen­
über den Andersgläubigen. Während früher sehr 
viele Moslems kein Vertrauen in ihre eigene Kraft 
hatten, hat sich das in den letzten 2, 3 Jahren total 
geändert. Immer mehr Moslems werden erweckt, 
stellen sich hinter die Ziele des Islams. Die Intellek­
tuellen in den Kreisen des Islams, die Führer der 
Armee und der Bürokratie, stellen sich immer mehr 
hinter die islamischen Ziele, die sie früher verachtet 
hatten, und arbeiten jetzt dort mit. Früher hat keiner 
von ihnen die Mekka-Reise ernst genommen. Im 
Gegenteil, man hat etwas verächtlich auf jene ge­
schaut, die dorthin reisten. Jetzt reisen sie in Scharen 
mit Regierungsgeldern nach Mekka, um Hadschi 
zu werden. Selbst Präsident Suharto hat dieses 
System unterstützt und unterstützt es nach wie vor 
mit finanziellen Mitteln. Kürzlich hat er in einem 
offiziellen Statement gesagt, daß die religiösen 
Organisationen nicht mehr Propaganda vor anderen 
religiösen Institutionen machen dürfen, das heißt 
also Christen nicht unter Moslems, Moslems nicht 
unter Christen. Das bedeutet praktisch, daß die 
Kirche in ihrer Mission und in ihrem kirchlichen 
Wachstum gehindert wird.

Ich denke, daß Sie das Geschehen im Libanon 
aufmerksam verfolgt haben. Dort versucht der Islam 
genauso an Macht zu gewinnen. Das gleiche gilt für 
die Südphilippinen und für Südthailand. In den Süd­
philippinen ist es eine Revolution des Islams gegen­
über der römisch-katholischen philippinischen Regie­
rung und in Südthailand gegenüber der buddhisti­
schen Regierung. In den Zeitungen bei uns wird sehr 
lautstark signalisiert, daß die Vertreter des Islams 
starke finanzielle Unterstützung von arabischen Öl­

staaten erhalten. Die islamischen Gruppen in Indo­
nesien werden von Tag zu Tag stärker. Ihre Kader 
werden besser ausgebildet als je zuvor. Die isla­
mischen Schulen und Universitäten werden ebenfalls 
von Tag zu Tag besser, seit sie durch diese ara­
bischen Gelder gefördert werden. Das gleiche gilt 
für Führungskräfte innerhalb der Regierung aus den 
islamischen Kreisen, weil sie, gefördert durch Regie­
rungsgelder, während der letzten Jahre ins Ausland 
geschickt wurden, um dort eine höhere Bildung zu er­
langen.

Wir müssen ganz klar sehen, daß im Unterschied 
dazu die Kirche täglich schwächer wird. Früher wur­
den die führenden Kräfte Indonesiens in den christ­
lichen Schulen ausgebildet, weil das die besten 
Schulen im Staate waren. Das hat sich geändert. Es 
scheint so, daß unsere Partnerkirchen im Westen das 
Schulprogramm unserer Kirchen nicht mehr zu för­
dern bereit sind, was zur Folge hat, daß wir in unse­
rem Zeugnis geschwächt werden. Schlimmer noch 
scheint mir zu sein, daß die westlichen Kirchen die 
Verkündigung nicht mehr so ganz ernst nehmen. Die 
Zahl der Missionare nimmt ab. Es gibt in westlichen 
Ländern nicht wenige Christen, die der Meinung 
sind, daß es nicht gerade sehr schön ist, wenn man 
die Vertreter einer ganz bestimmten Religion zu 
einer anderen, nämlich zur christlichen, bekehrt. Ja, 
sie schämen sich sogar, den Begriff der Mission 
weiterhin zu gebrauchen, und sie behaupten, das sei 
ein Teil ihrer kolonialen Vergangenheit, zu der man 
nicht zurückkehren solle. Einzelne versuchen nun, 
die Mission der Kirche zu ersetzen, entweder durch 
den Dialog oder durch Entwicklungshilfe. Sehr oft 
begegnen wir Projekten, in denen der humane Cha­
rakter Priorität genießt, während die Verkündigung 
innerhalb dieser Projekte nicht ernst genommen 
wird. Gleichzeitig wird nach Wegen gesucht, um mit 
Vertretern anderer Religionen zusammenzukommen, 
mit ihnen in den Dialog einzutreten, und zwar in 
einer Art und Weise, daß dabei niemand verletzt 
wird. Nichts gegen diesen Dialog! Aber wenn der 
Dialog nicht zum Zeugnis führt aus Scham vor der 
Sache, dann führt er dazu, wie wir es bei uns er­
leben, daß einige radikale Gruppen auf den Plan 
treten und auf ihre Weise das Evangelium verkün­
digen. Sie achten dann nicht mehr auf die Ethik der 
Gemeinschaft. Sie kommen vielmehr nach Indonesien 
und veranstalten Evangelisationskampagnen wäh­
rend einiger Tage. Während dieser Kampagnen- 
oder Serientreffen nehmen sie keine Rücksicht auf 
andere Gruppen, sondern verachten sie in Wort und 
Gebärde. Für diese Gruppen, die als Kampagneführer 
zu uns kommen, ist das einfach. Wenn sich die Ver­
treter der anderen Religionsgemeinschaften darüber 
ärgern, dann entschweben sie sehr rasch mit ihren 
Jets und lassen die ortsgebundenen Christen zurück, 
die sich mit den Konsequenzen auseinanderzusetzen 
haben.

Die Kirche in Bali und viele andere Kirchen in 
Indonesien haben in dieser Angelegenheit ihre 
schmerzlichen Erfahrungen wegen der Dummheit 
derer gesammelt, die von außen zu uns kommen. 
Man kann von Nichtchristen nicht erwarten, daß sie 
die Unterschiede zwischen den verschiedenen Grup-



Zweite Sitzung 55

pen kennen, die zu uns kommen, seien sie evan­
gelikal oder ökumenisch gesinnt. Wenn diese Grup­
pen nur mit dem Anspruch kommen, Jesus Christus 
auf ihrer Seite zu wissen, dann brauchen sie auf 
andere, so meinen sie, keine Rücksicht zu nehmen. 
Sehr oft haben wir als Kirche keine blasse Ahnung, 
wer das ist, der von außen zu uns kommt. Oft treten 
sie auch nicht in Verbindung mit uns, aber die Kon­
sequenzen ihres Kommens müssen wir bis in unsere 
letzten Dörfer hinein jahrelang tragen.

Das ist der Grund, warum wir einerseits denen 
gegenüber kritisch sind, die sich schämen, das Evan­
gelium beim Namen zu nennen, und die sich nur 
noch in den Dialog oder in die Entwicklungshilfe 
hineinflüchten. Wir sind aber genau so kritisch den 
religiösen Organisationen gegenüber, die, ohne 
Rücksicht zu nehmen auf die Einheimischen, bei uns 
alles zertrampeln.

Für uns in Bali und in anderen Kirchen Indo­
nesiens bedeutet die Verkündigung die zentrale 
Mitte unseres Wirkens. Wir sind der Überzeugung, 
daß die Verkündigung nicht getrennt werden darf 
von der Entwicklung; das sind zwei Seiten der einen 
Medaille. Die Kirche existiert nur deshalb, weil sie 
einen Auftrag hat von Jesus Christus. Die Verkün­
digung ist ein Muß, das die Kirche auf Grund des 
Auftrages leistet, den Jesus Christus ihr gegeben 
hat. Man darf das vergleichen mit dem Geschehen, 
das Paulus erlebt hat auf seinem Weg nach Damas­
kus, als er Jesus Christus begegnete. Das, was er 
dort erlebte, bewirkte in ihm einen Glauben, und der 
Glaube bewegte ihn in die Welt hinein, in andere 
Kirchen, um dort Jesus Christus zu verkündigen. Ein 
Glaube ohne Früchte ist sinnlos. Wir wollen das 
deutlich machen in unserem gesamten kirchlichen 
Leben als eine Frucht unseres Glaubens, damit Jesus 
Christus bei uns und in der ganzen Welt bezeugt 
werden kann. Dabei unterscheiden wir nicht zwi­
schen verschiedenen Religionsgemeinschaften. Wir 
wollen das Evangelium bezeugen den Christen 
gegenüber, aber auch den Vertretern des Islam, des 
Buddhismus, Animismus, Schintoismus, Konfuzianis­
mus und anderen. Wenn wir das Evangelium vor 
Nichtchristen verkündigen, dann bedeutet das nicht, 
daß wir den Glauben dieser Gruppen geringschätzen 
oder sie nur zum Objekt unserer Mission machen. 
Wir behaupten ebenfalls nicht, daß diese Menschen, 
die nicht zu uns gehören, verdammt sind in die Hölle 
und daß wir sie davor retten wollen. Mission ist für 
uns eine aktive Angelegenheit, die aus der Freude 
entspringt, daß wir selber Gerettete und Befreite 
sind. Diese Freude möchten wir mit allen teilen, die 
sie noch nicht kennengelernt haben, mit Freunden 
und Feinden des Evangeliums. Ich selbst bin nicht in 
die Kirche hineingeboren worden, sondern erst mit 
22 Jahren Christ geworden. Ich komme aus dem 
Hinduismus. Ich habe diese Freude erfahren und das 
möchte ich weitergeben. Das ist der Grund, warum 
wir mit Fleiß das Evangelium verkündigen. Aber 
trotz allen Fleißes sind wir nicht blind den anderen 
Gruppen gegenüber, sondern nehmen sie ernst. 
Wenn es uns um die Liebe Jesu geht, die wir bezeu­
gen wollen, dann werden wir von selbst dafür Sorge 
tragen, daß wir andere weder verachten noch ver-

ärgern. Und sie werden sich auch nicht ärgern, son­
dern werden unser Zeugnis ernst nehmen. Wir brau­
chen uns deswegen nicht zu schämen. Im Gegenteil,
ich habe die Erfahrung gemacht, daß Nichtchristen 
uns ernst nehmen und ehren in unserem Mühen. 
Was sie hassen und verachten, ist, wenn der eine 
oder andere auf sie herabschaut und sie zum Objekt 
seiner Mission macht. Es ist uns allen hier klar, daß 
Verkündigung kein einfacher Dienst ist, daß auch 
Christsein nichts Einfaches ist. Es gibt Schwierig­
keiten, denen wir gegenübergestellt werden, und wir 
alle wissen, daß Freud und Leid in der Nachfolge 
nicht voneinander getrennt werden dürfen. Das 
haben wir in Indonesien oft erfahren. Von 1967 an 
bis heute sind zahlreiche Kirchen in Indonesien ver­
brannt worden. Viele Kirchen und Gemeinden wer­
den von islamischen Kreisen mit dem Heiligen Krieg 
des Islam bedroht, wenn sie nicht mit ihrer Mission 
aufhören. Einer meiner Freunde, der mit mir zu­
sammen in der Theologischen Hochschule ausgebil­
det worden ist, wurde auf seinem Heimweg nach 
Sulawesi angehalten, aus dem Bus herausgezerrt und 
seine Augen ausgestochen.

Zu den Schwierigkeiten, die wir täglich erfahren, 
gehört auch die Erfahrung der Verlegung der Voll­
versammlung des Ökumenischen Rates von Jakarta 
nach Nairobi. Die Führer der indonesischen Kirchen 
wurden vor kurzem zusammengerufen, um ein Doku­
ment zu unterschreiben, das besagt, sie würden auf 
Verkündigung verzichten. Diese Kirchenführer ha­
ben das nicht getan, obwohl sie wußten, was die 
Konsequenzen daraus sein werden. Wenn sie das 
Dokument unterschrieben hätten, hätten sie den Auf­
trag Jesu verachtet. Wir sind gewiß, daß in den 
kommenden Jahren der Druck seitens des Islams zu­
nehmen wird, und wir wissen, daß der Islam in 
Indonesien im Moment darauf wartet, welchen Erfolg 
er bei der nächsten öffentlichen Wahl im Jahre 1977 
haben wird. Die indonesischen Kirchen sind mitten 
in der Auseinandersetzung mit Gefahren. Sie erhof­
fen deshalb Ihre Fürbitte im Wissen darum, daß die 
Schwierigkeiten zunehmen werden. Aber neben der 
Fürbitte erhoffen und erwarten sie auch finanzielle 
Unterstützung durch Sie, um vor allen Dingen die 
Erziehung zu fördern, damit Christen ihr Zeugnis 
ernst nehmen können im Sinne der Befreiung durch 
Jesus Christus.

Möge die Begegnung hier dazu beitragen, daß 
unsere Gemeinschaft gefestigt wird, damit wir ge­
meinsam das tun, was wir im Gebet unseres Herrn 
erbitten, nämlich: Dein Reich komme!

(Allgemeiner starker Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Herr Präsident Dr. 
Mastra! Sie haben selbst gehört, wie stark der Bei­
fall war, um Ihnen kundzutun, wie gut Ihre inter­
essanten Ausführungen bei uns angekommen sind. 
Haben Sie hierfür unseren allerherzlichsten Dank!

(Nochmals Beifall)
Wir danken ferner auch von dieser Stelle aus für 

Ihre Bereitschaft zum täglichen Gespräch und möch­
ten Ihnen mit diesem Dank die besten Wünsche mit 
auf den Weg geben für Sie, Ihre Lieben und Ihre
Kirche. (Wiederum Beifall)



56 Zweite Sitzung

Und nun möchte ich aber auch Ihnen, Herr Pfarrer 
Dowerk, danken für die unermüdliche, gute und 
treue Übersetzungstätigkeit.

(Starker Beifall)

IV, 2

Nun möchte ich zu unserem zweiten Bericht kom-
men und bitte Herrn r. Mü11er-Fahren-
holz, zu uns zu sprechen.

Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz: Sehr geehrter Herr 
Präsident, sehr verehrte Damen und Herren der 
Synode! Mein erstes Wort muß ein Ausdruck mei­
nes Dankes dafür sein, daß Sie mir Gelegenheit 
geben, jetzt noch zu Ihnen zu sprechen. Einmal ist es 
nicht selbstverständlich, daß eine Synode sich die 
Zeit dafür nimmt, zu einem solchen Thema jemanden 
aus Genf zu hören. Zum zweiten: Was gerade von 
Herrn Präsident Mastra gesagt wurde, hängt mir 
nach und geht sicher auch vielen von Ihnen nach, 
und ganz davon abgesehen ist der Tag lang gewesen 
für Sie alle. (Zurufe und Heiterkeit)

Ich will versuchen, meinen persönlichen Einstieg 
zu kürzen — das können Sie sich aus den biographi­
schen Notizen zusammenstellen — und will gleich 
zu einem ersten Gedankenkreis kommen.

Ich bin gebeten worden, zu Ihnen aus der Arbeit,
die ich in Genf tun kann, zu sprechen. Ich möchte mit 
einer Standortbestimmung nach Nairobi, so wie sie 
sich mir aufdrängt, beginnen.

Ich habe das Ereignis von Nairobi unter einem 
zweifachen Horizont sehen gelernt. Es hat sich mir 
gezeigt, daß Nairobi erneut den Auftrag und Dienst 
der Christenheit weltweit, international, über die 
Grenzen von Kulturen, Wirtschaftssystemen und 
Ideologien hinweg, auszusagen versucht hat. Öku­
mene — das wurde erneut deutlich — heißt: Chri­
stenheit verwiesen an die ganze bewohnte Welt. 
Wenn Sie die Berichte und Empfehlungen der Sek­
tionen durchlesen, überall kommt dieser welt­
umspannende Horizont zur Geltung. Weltmission, 
weltweite Evangelisation sind in Nairobi erneut 
unterstrichen worden. Sektion III hat versucht, mit 
den Herausforderungen der Weltgemeinschaft fertig 
zu werden. An anderer Stelle finden Sie Über­
legungen zu einer gerechten Weltwirtschaftsord­
nung. Dann wieder sind wir durch das Referat von 
Charles Birch aus Australien an die weltweite Über­
lebenskrise erinnert worden. Wohl noch nie hat eine 
Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kir­
chen vor einer solchen Fülle weltweiter, ineinander 
verknoteter Probleme gestanden. Unsere Welt ist 
eine, aber überzogen von Uneinheit und Klüften, 
Kontroversen, Kämpfen und Leiden ohne Ende. Es 
ist kein Wunder, daß sich die Vollversammlung an­
gesichts dieser überwältigenden unermeßlichen Sor­
gen und Nöte und Anforderungen in einer Solidarität 
des Betroffenseins zusammenfand und sich vor allem 
anderen mit einem Aufruf zum Gebet an die Mit­
gliedskirchen gewandt hat.

Und nun meine ich, daß das, was Sie hier als 
Synode der badischen Landeskirche tun, in diesen 
weltweiten Horizont hineingebunden ist und daß 
man sich aus dem nicht selbst entlassen kann.

Doch deutlicher als etwa zuvor in Uppsala tauchte 
in Nairobi auch ein zweiter Horizont auf, nämlich 
das Lokale, das Ortsgebundene. Auftrag und Dienst 
der Christenheit, wenn sie wahrhaft ökumenisch 
sein will, muß sich vor Ort, Haus bei Haus, vor 
unserer Tür bewähren. All die internationalen Pro­
bleme tauchen hier wieder auf. Weltmission, das ist 
auch und nicht zuletzt Christus bekennen in unserem 
Alltag. Evangelisation vor aller Welt, das ist auch 
und nicht zuletzt Zeugnis vom Herrn Jesus Christus 
in unseren Städten und Dörfern. Gemeinschaft der 
Menschen und Völker, das spiegelt sich wider in 
unserem alltäglichen Umgang mit denen, die fremd 
sind, an den Rand gedrängt sind, denen, die behin­
dert sind. Eine internationale Weltwirtschaftsord­
nung schlägt unter der Formel „neue Lebensstile" 
bis in unser Konsumverhalten und unsere Lebens­
führung durch.

Ich könnte diesen Sachverhalt noch an mehr Bei­
spielen belegen, doch es dürfte auch so deutlich 
sein: Alle weltweiten Probleme haben ihr lokales, 
ortsgebundenes Gesicht und Gepräge. Nichts läßt 
sich weltweit lösen, das nicht auch bei uns Tag für 
Tag gelöst werden müßte. Ökumenisch leben heißt 
leben in diesem doppelten Horizont, und diese 
Ökumene am Ort ist in nichts leichter als diese welt­
weite. Einen Menschen oder eine Gemeinde unter 
Gottes Willen stellen, ist genau so schwer, wie die 
ganze Welt unter Gottes Willen zu rufen. Ökume­
nische Existenz ist also für mich nach Nairobi 
Existenz in einem doppelten Horizont, dem welt­
weiten und dem lokalen. Daraus können wir uns 
nicht entlassen, beide sind gleich wesentlich, und 
beide sind gleichweit von uns entfernt.

Nun könnte ich auf Grund dieser Standortbestim­
mung natürlich an Hand des Berichtsbandes eine 
ganze Reihe von Vorschlägen machen, was man 
wohl so von Genf her gerne von einer Synode oder 
auch von einer Landeskirche getan sehen möchte. 
Aber ich möchte das nicht tun. Ich möchte jedenfalls 
zuerst eine andere Beobachtung anschließen. Wenn 
das, was ich eben gesagt habe, so sehr es auch ein 
Allgemeinplatz sein mag, richtig ist, dann ergibt sich 
daraus, für mich jedenfalls, eine wichtige Kon­
sequenz: Können wir eine solche ökumenische 
Existenz wirklich durchhalten? Wer von Ihnen kann 
sich denn diesem doppelten Horizont der Probleme 
und der Verpflichtung und Herausforderung öffnen, 
ohne vor der Unermeßlichkeit und Schwere zurück­
zuschrecken? Wen überkäme nicht ein Gefühl der
Hilflosigkeit, wenn er sich die Leiden der fernen und
der nahen Nächsten vor Augen hält? Gerade nach 
dem, was wir jetzt gehört haben aus Indonesien, 
zum Beispiel. Wer ist nicht überwältigt von der un­
geheuren Verantwortung, die sich vor uns auftürmt, 
wenn wir an die großen Probleme denken, die vor 
die Christenheit treten? Wer entdeckt nicht bei sich 
ein Gefühl des Überwältigtseins, wenn er an die 
Überlebenskrise der ganzen Menschheit denkt? Sind 
wir nicht alle in der Gefahr, gleichgültig zu werden? 
Ich beobachte jedenfalls bei mir und bei anderen 
Menschen eine Art von geistiger Überforderung, 
wenn ich an all die verwickelten und verknäuelten 
Probleme denke. Ich beobachte auch, und das scheint



Zweite Sitzung 57

mir fast noch gravierender zu sein, eine gewisse 
geistliche und seelische Erschöpfung. Ich kann die 
Wucht der Leiden, die Schwere dieser von Hunger 
und Ungerechtigkeit, und Krankheit geplagten Welt 
kaum verkraften. Ich möchte raus, ich möchte weg, 
irgendwo hin, wo die Welt noch in Ordnung ist, 
wo überschaubare Verhältnisse herrschen. Das ist 
meines Erachtens die Anfechtung eines ökumeni­
schen Lebens: Überlastung. Daraus kommt Überdruß, 
seelische Erschöpfung, Ermüdung des Engagements, 
Abstumpfung der Phantasie.

Es wäre mir wichtig, jetzt mit Ihnen darüber dis­
kutieren zu können, ob Sie diese Dinge auch in Ihren 
Gemeinden und bei sich selbst erfahren, 

(Vereinzelter Beifall)
ob nicht gerade diejenigen, die in den Gemeinden 
im allgemeinen offen und einsatzbereit sind, unter 
dem Überdruck der Anforderungen anfangen, sich 
zurückzuziehen, Ausflüchte zu suchen oder sich ab­
zuwenden mit dem achselzuckenden Einverständnis: 
man kann es doch nicht schaffen, man kann es doch 
nicht ändern. Und da entsteht nun auch für uns hier 
als Leute, die für die Kirche sprechen und einstehen, 
die Frage: Haben wir nicht auch immer wieder neue 
Anforderungen an unsere Gemeinden und Mitarbei­
ter gerichtet, ohne uns hinreichend Rechenschaft 
darüber zu geben, ob Herz und Sinn auch so vieles 
tragen und bewältigen können? Wird nicht jemand, 
der die Liste der Empfehlungen, die im Berichtsband 
von Nairobi enthalten sind, durchgeht, das Empfin­
den haben, daß hier noch einmal wieder mehr Bürden 
und mehr „challenges" auf seine Schultern gehäuft 
werden sollen? Mir stellt sich jedenfalls die dringliche 
Frage, ob wir uns genug Gedanken darüber gemacht 
haben, daß die Christenheit angesichts der doppelten 
Dimension ökumenischen Lebens auch aufgebaut, 
gestärkt, ermutigt werden will, wenn anderes nicht 
unter ihr zerbrechen soll. Oder mit einem mehr fach- 
theologischen Ausdruck: Sind wir uns der Gefahr 
bewußt, daß wir gesetzlich vorgegangen sein möch­
ten, ohne zu bedenken, daß schon der Apostel Paulus 
uns zeigt, daß das Gesetz tötet, daß das Gesetz uns 
lähmt? Wo ist die seelsorgerliche Dimension in dem 
ökumenischen Leben! Mir scheint, daß das Ökume­
nische, wenn man es ernst nimmt, nicht nur ein inter­
nationales Nebenbei ist, sondern wirklich eine dop­
pelte Geschichte ist. Und dann wird die ökumenische 
Dimension unter der Hand auch eine seelsorgerliche 
Perspektive. Und mir liegt sehr daran, daß wir uns 
das gemeinsam überlegen, daß wir das neu durch­
denken, wie wir aus einer jedenfalls potentiell 
gesetzlichen ökumenischen Existenz in eine wahrhaft 
evangelische gelangen können.

Ich möchte hier einen dritten Gedankengang an­
schließen. Nicht ohne Grund war das Stichwort 
„Christus bekennen heute" in Nairobi Thema Nr. 1. 
Es ist damit zugleich der Aufruf an uns alle gewor­
den, der Wirrnis und dem Leiden unserer Zeit und 
bei uns selbst ins Angesicht den Gott zu bekennen, 
der uns in seinem Sohn Liebe ohne Grenzen, Lebens­
mut ohne Schranken und Hoffnung über alle Formen 
des Todes hinaus offenbart hat.

Lassen Sie mich hier von einem Gespräch berich­
ten, in das mich vor wenigen Monaten mein vier-

jähriger Sohn verwickelt hat. Nachdem wir zu Abend 
gebetet hatten, fragt er mich: Wenn ein Kind zu Gott 
in Deutsch redet, versteht dann Gott Deutsch? — Ich 
sagte: Ja! — Wenn ein Kind zu Gott in Französisch 
redet, versteht Gott Französisch? — Ja! — Wenn ein 
Kind zu Gott in Englisch redet, versteht Gott dann 
Englisch? — Ja! — Jedes Wort? Jedes kleine Wort? 
— Ich sagte zögernd: Ja! — Und dann nach einer 
nachdenklichen Pause sagt er: Gott ist was Tolles!

In dieser unorthodoxen Sprache eines Kindes öff­
net sich für mich der weite Rahmen, in dem nun auch 
der doppelte Horizont unseres ökumenischen Lebens 
wurzelt: der Lobpreis des Gottes, der in seiner über­
schwenglichen Liebe für diese Welt nun wirklich 
etwas Tolles, Unvernünftiges, ja Unnormales an den 
Tag bringt. Gott bekennt sich in Jesus Christus zu 
uns, leidet in ihm unter uns, die wir in rebellischer 
und zynischer Gleichgültigkeit unser und der ganzen 
Schöpfung Verderben betreiben.

Jeder, der von dieser neuen Botschaft erfaßt ist, 
kann und wird in Jesus Christus bekennen, daß doch 
Hoffnung und Glaube und Liebe in dieser Welt mög­
lich sind. Auch dies wurde m. E. in Nairobi deutlich: 
daß dieser Lobpreis Gottes gerade bei denen er­
klingt, die unter dem Leiden und unter den Anfech­
tungen jeden Tag stehen. Gott hält seiner Welt die 
Treue. Wo wir ihn verherrlichen, befreit er uns, eint 
er uns.

Es ist wohl nicht von der Hand zu weisen, meine 
ich, daß wir Evangelischen vielleicht mehr als andere 
Christen in anderen Kirchen wieder lernen können 
und dürfen, Gott zu verherrlichen. Und doch ist es 
so, daß erst aus dem Lob der großen Taten Gottes 
heraus das Evangelium seine Kraft in unserer Welt 
entfaltet und erschließt. Und ich meine, in dieser 
Konzentration auf den Gott, auf den Vater Jesu 
Christi, einer Konzentration, die eigentlich in den 
Themen aller Vollversammlungen des Ökumenischen 
Rates auch angelegt ist, sollte die Ermöglichung und 
Ermutigung durch Gottes Geist entstehen können 
und frei werden können, in der wir anfangen können 
zu lernen, was Spiritualität bedeutet.

Ich möchte abschließend einige Überlegungen an­
stellen, wobei ich diesen Begriff der „Spiritualität 
des Kampfes", der durch den Inder M. M. Thomas in 
Nairobi eine gewisse Bedeutung erlangt hat, auf­
nehme. Ich möchte versuchen, ihn etwas breiter zu 
fassen, als es, wenn ich es richtig gesehen habe, in 
der Diskussion dieses Begriffes bisher getan wor­
den ist.

Spiritualität ist für mich, zusammengefaßt, die 
Lebenshaltung des Christen aus der Fülle dessen, 
was uns der Geist Gottes schenken und wozu er uns 
befähigen will. Die Spiritualität einer ökumenischen 
Existenz wird kämpferisch doch wohl zuerst im 
Gebet sein, so wie es Jakob war, der mit Gott bei 
Nacht am Jabbok rang: „Ich lasse dich nicht, du seg­
nest mich denn." Dieser Jakob war vor dem Wieder­
sehen mit seinem Bruder Esau, dem er Unrecht getan 
hatte, in Verängstigung und in bedrückter Sorge. 
So sind auch wir in der Kirche in Angst und Sorge 
vor einer Welt, der wir Liebe und Zuversicht schul­
dig geblieben sind. Und wie Jakob aus dem Kampf 
mit dem Engel Gottes Kraft und Segen gewann, so



58 Zweite Sitzung

doch auch wir, um mit Zuversicht, Mut und Tapfer­
keit vor die Menschen zu treten, die von uns das 
Zeugnis von Gottes Liebe und Freundlichkeit er­
warten.

Kämpferische Spiritualität ist darum zuerst Ge­
meinschaft der Kirche in diesem kämpferischen 
Gebet.

Lassen Sie mich deshalb hier eine praktische Bitte 
äußern. Das Gebet um die Einheit, das von Genf 
zusammen mit der römisch-katholischen Kirche in 
der Gebetswoche für die Einheit durchgeführt wird, 
könnte ein solcher Anfang sein für ein solches 
Engagement im Gebet. Ich möchte das neu unter­
streichen. Diese Gebetswoche gibt es z. B. schon 
lange; aber ich denke, daß es doch möglich ist, auch 
diese Gelegenheit zu ergreifen und mit neuer Tat­
kraft zu füllen.

Dieses kämpferische Gebet wird sich sogleich er­
weitern und verwandeln in Fürbitte. Nicht ohne 
Grund steht in der Sektion II, die sich um ein bes­
seres Verständnis der Einheit der Kirche bemühte, 
der Hinweis auf die Fürbitte. Auch Fürbitte hat 
etwas Kämpferisches, Hartnäckiges, was wiederum 
aus dem Alten Testament gut zu ersehen ist: Wie 
z. B. Abraham um Sodom und Gomorrha bat und 
sich um ihr Überleben mühte. War das nicht etwas 
Unerhörtes, ja ein fast aufsässig zu nennendes 
Kämpfen mit Gott?

Auch hier möchte ich die Anregung an die Synode 
weitergeben, zur Mitarbeit bereit zu sein, wenn wir 
von Genf aus, von der Abteilung für Glauben und 
Kirchenverfassung, im nächsten Jahr einen ökume­
nischen Fürbittkalender für alle Kirchengemeinden 
anbieten wollen, einen Fürbittkalender, der durch 
alle Wochen des Jahres hindurch alle Mitglieds­
kirchen des Ökumenischen Rates und darüber hinaus 
umfaßt und in dem zu jeder Kirche eine kurzgefaßte 
Information und dann einiger Leerraum sein wird, 
so daß man eintragen kann, was man zusätzlich er­
fahren hat, etwa das, was unser Bruder aus Bali er­
zählt hat, so daß durch das ganze Jahr hindurch die 
ganze ökumenische Christenheit füreinander in die­
ser informierten Fürbitte einsteht.

Mir scheint, daß hier eine Dimension von hart­
näckigem Beieinanderbleiben einfach schon im Gebet, 
in der Fürbitte entstehen kann, was uns sicher helfen 
könnte.

Ich meine, dann erwächst daraus auch eine Hal­
tung unserer Welt gegenüber, die ich eine kämpfe­
rische Fürsorge — im Anschluß an Fürbitte — nen­
nen möchte, nicht die karitative Betreuungsfürsorge, 
sondern die Sorge, die weiß, daß man selber getra­

gen werden muß, wenn man andere mittragen will, 
der Widerstand gegen Mächte, die die Menschen ent­
rechten, unterdrücken, entwürdigen, nicht nur see­
lisch, sondern auch materiell, nicht nur im Leib, son­
dern auch im Geist.

Sodann möchte ich viertens sagen: Kämpferische 
Spiritualität, eine von Gottes Geist erleuchtete und 
getragene Kraft des Engagements, wird sich zur 
Treuhänderschaft für Gottes Schöpfung verpflichten 
lassen. Es ist uns nicht verheißen, daß wir Gottes 
Welt retten werden; aber Gott hat uns aufgetragen, 
seine Treuhänder zu sein. Treuhänderschaft heißt für 
mich, gute Haushalter der mancherlei Gaben Gottes 
zu sein. Dazu gehören auch Haus und Hof, Acker 
und Vieh, und was die Liste bei Luther aufzählt, und 
zwar für alle Menschen, nicht nur für uns. Insofern 
ist auch für den Bereich der Schöpfung die kämpfe­
rische Spiritualität verwandelt in Treuhänderschaft, 
die Gerechtigkeit sucht. Insofern könnten wir viel­
leicht ökumenische Existenz in dem doppelten Hori­
zont des Weltweiten und des Lokalen als eine öku­
menische Gemeinschaft in Gebet, in Fürbitte, in Für­
sorge und in der treuen Haushalterschaft verstehen. 
Wir sind hier aufeinander verwiesen, voreinander 
verantwortlich, einander Rechenschaft schuldig.

Das meint das Stichwort der konziliarischen Ge­
meinschaft, das in Nairobi so deutlich herausgestellt 
wurde. Nicht jeder kann alles tun. Aber in dieser 
Gemeinschaft der wechselseitigen Verantwortung 
kann jeder an seinem Platz eine ganze Menge bei­
tragen.

Die Hugenottin Marie Durand saß 38 Jahre ein­
gekerkert im Turm von Aigues Mortes im Süden 
der Provence. Sie ritzte mit ihrem Fingernagel in 
den Felsen vor ihr das eine Wort: Resister, wider­
stehen. Von ihrem Glaubenszeugnis können wir alle, 
meine ich, in dieser ökumenischen Existenz lernen: 
sich nicht beugen vor den Mächten, die erst unsere 
Seele entmutigen, um dann unseren Leib zu zer­
stören, sondern kämpfen in der Macht Gottes, in 
der Macht des Geistes, damit die Welt glaube, daß 
Gott der Herr ist. — Ich danke Ihnen.

(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Herr Dr. Müller- 
Fahrenholz, haben Sie für Ihren ermutigenden Vor­
trag mit den vorzüglichen Hinweisen recht herz­
lichen Dank. Sie haben uns einen guten Dienst er-
wiesen. (Beifall)

Wir unterbrechen jetzt die 2. Plenarsitzung bis 
morgen, 9.30 Uhr.

(Unterbrechung um 18.47 Uhr)



Zweite Sitzung 59

2. Fortsetzung der zweiten öffentlichen Sitzung

am Mittwoch, den 28. April 1976, vormittags 9.30 Uhr

Präsident Dr. Angelberger: Wir fahren in der 
2. Plenarsitzung fort.

Ich darf zunächst Herrn Dekan Scheffbuch 
bei uns recht herzlich willkommen heißen.

(Beifall)
Wir freuen uns sehr, Herr Dekan, daß Sie trotz Ihrer 
Belastung Ihr Kommen ermöglichen konnten, und 
daß Sie auch heute nachmittag bei dem Podiums­
gespräch bei uns sein werden.

Wir kommen zu dem nächsten Punkt der Tages­
ordnung:

V.

Referat: „Die Evangelikalen 
und die Mission"

Dekan Rolf Scheffbuch — Schorndorf
Herr Dekan Scheffbuch, darf ich Sie nun bitten, 

zu beginnen.

Dekan Scheffbuch: Hochverehrte Landessynode! 
„Macht zu Jüngern alle Völker!" So hat es Jesus 
geboten. Also Hindus sollen Bekenner Jesu werden, 
Mohammedaner sollen Christus anrufen, Animisten 
sollen Jesus nachfolgen.

Dieser glasklare Befehl Jesu ist oft vergessen 
worden. Die Reformatoren sahen in der Weltmission 
keine Aufgabe. Die ganze reformatorische Christen­
heit war Jahrhunderte hindurch missionspflicht­
vergessen, an vielen Stellen eigentlich noch bis in 
unser Jahrhundert hinein. Ausnahmen bildeten 
kleine Gruppen, etwa in Dänemark, in England, in 
Deutschland, die vor etwa 200 Jahren anfingen, erste 
Missionare nach Grönland, nach Westindien, nach 
Asien auszusenden. Aber diese Lebensäußerung 
wahren Glaubens wurde ja gerade bei uns in 
Deutschland begleitet vom Lachen des Spottes. Es ist 
gut, noch einmal Lessings „Nathan" durchzulesen, 
wo es etwa von der Christin heißt: „Ach! die arme 
Frau — ich sag dir's ja — ist eine Christin — muß 
aus Liebe quälen. — Ist eine von den Schwär­
merinnen, die den allgemeinen, einzig wahren 
Weg nach Gott zu wissen wähnen und sich gedrun­
gen fühlen, einen jeden, der dieses Wegs verfehlt, 
darauf zu lenken."

Mission war nicht Sache der offiziellen Kirche. Sie 
blieb Sache der kleinen Leute, die sich in lebendigen 
Zellen um Herrnhut und Hermannsburg, um Barmen 
und Basel scharten. Der Hermannsburger Erwek- 
kungsprediger Louis Harms sagte damals: „Mission 
ist nicht ein Zeichen der Herrlichkeit der christlichen 
Kirche, sondern ein Zeichen der letzten betrübten 
Zeit; denn der Abfall — von Christus — geht gleich­
zeitig neben der Mission her, und alles, was christ­
lich heißt, schart sich um die Mission."

Schon jene Zeit war voll von bedenklichen Alter­
nativen. Nicht bei den Missionspionieren. Von denen 
dachte keiner daran, Mission von Diakonie zu tren­
nen. Das waren für sie Zwillingsgeschwister, die zu-

sammengehörten. Zinzendorf führte die vom weißen 
Gouverneur gefangene mulattische Missionarsfrau 
aus dem Kerker wie eine Reichsgräfin. Livingstone 
kämpfte gegen die Sklavenhändler. Harms schickte 
zugleich mit den ersten Missionaren sogenannte 
„Kolonisten" hinaus: Ärzte, Hebammen, Lehrer, 
Handwerker. Sie wurden von allen Missionsgesell­
schaften parallel zu den Verkündigern des Evan­
geliums entsandt. Wer Menschen zum ewigen Heil 
helfen wollte, wer also zu einer Beziehung zum 
lebendigen Gott helfen wollte, dem war auch das 
leibliche Wohl solcher Menschen nie gleichgültig, 
gar nie!

Bedenklich war die Alternative, die vom kirch­
lichen und theologischen Liberalismus jener Zeit auf­
gebracht wurde: nicht Bekehrungspredigt, sondern 
Humanität! Spätestens seit Lessing galt dem deut­
schen Gebildeten Mission als Glaubensfanatismus, 
als Intoleranz. Kennzeichen wahrer Frömmigkeit für 
den liberalen Christen waren Humanität und reli­
giöse Duldung, ganz egal, welchen Gott man nun 
auch im einzelnen verehrte. Bei Lessing heißt es: 
„Es eifre jeder seiner unbestochnen, von Vorurteilen 
freien Liebe nach." Vorurteile sind die Glaubens­
überzeugungen. Man brach also aus dem ursprüng­
lichen Zwillingsgeschwisterpaar Mission und Dia­
konie die auf Bekehrung gerichtete Missionspredigt 
heraus. Im Ungehorsam gegen Jesu klaren Befehl 
bezeichnete man schon vor zweihundert Jahren 
allein die weltweite Humanität als den Auftrag der 
Christen.

So war das damals. Wie steht es heute? Wenn
heute in Sachen Mission alles voll von der Harmonie
wäre, die wir uns alle ersehnen, dann bedürfte es 
meines Referats nicht. Aber heute ist das Ringen 
um das rechte Verständnis von Mission in vollem 
Gange. Es verläuft in gewisser Beziehung in ähn­
lichen Bahnen wie vor zweihundert Jahren. Es war 
das Verdienst der Evangelischen Arbeitsgemein­
schaft für Weltmission mit Sitz in Hamburg, also des 
führenden Missionsorgans innerhalb der EKD, daß 
es in seiner Zeitschrift „Das Wort in der Welt" in 
der Nummer 1 von 1973 offenherzig darauf hin­
gewiesen hat. Unter der provozierenden Überschrift 
„Soll die Kirche noch Heiden bekehren?" kam ein 
Artikel des katholischen Missionsexperten Ludwig 
Wiedenmann, in dem es wie folgt heißt — ich zitiere: 
„Die einen sagen: Mission ist Verkündigung des 
Evangeliums mit dem Ziel der Bekehrung der Nicht­
christen zum christlichen Glauben. Die andern sagen: 
Mission ist Dienst am Menschen mit dem Ziel der 
umfassenden Humanisierung des menschlichen Le­
bens. Verkündigung oder Dienst, Bekehrung oder 
Humanisierung — so lassen sich schlagwortartig die 
beiden Richtungen kennzeichnen."

Es geht also nicht darum, daß man fragt: „Mission 
ja oder nein?" Sondern unter dem gleichen Begriff 
„Mission" werden unter uns zwei verschiedene Ziele 
verstanden. So behauptet es jedenfalls der katho-



60 Zweite Sitzung

lische Missionsexperte und sagt, diese Unterschiede allein den Menschen rettet; daß die Rechtfertigung 
fänden sich in allen Konfessionen und quer durch durch den Glauben geschieht und daß der Heilige
alle Kontinente; das ist nicht eine deutsche Eigenart.

Wiedenmann weist dann in der Folge noch darauf 
hin, daß es sich im Kontext der Konzeption „Mission

Geist sich auswirkt in Bekehrung und in Heiligung.
Die „Evangelische Allianz" ist und war schon im­

mer ein Bruderbund aus Gliedern verschiedenster
als Bekehrung" durchaus verwirklichen lasse, daß Denominationen. Sie setzte sich ab von allen hoch- 
auch der Dienst der Liebe im sozialen, diakonischen kirchlichen und katholisierenden Strömungen, sie 
und politischen Bereich geschieht. Aber bei der setzte sich ab von der staatskirchlichen Kirchenform 
zweiten Konzeption „Missionierung als Humanisie- und ganz besonders von den Strömungen des Kultur- 
rung" gebe es eine direkte Bekehrung der Nicht- protestantismus. Dies Absetzen geschah deutlich und 
christen nicht, sondern es gebe nur die Sorge — ich auf der anderen Seite doch nicht so hart, nicht so 
zitiere —, „daß der Hindu ein besserer Hindu und aggressiv als das Absetzen der Fundamentalisten.
der Moslem ein besserer Moslem werde".

Dieser Beitrag von Ludwig Wiedenmann, erschie­
nen im offiziellen Organ des Deutschen Missions­
rates, brachte die notwendige Klärung, daß das 
Reden von der Grundlagenkrise der Mission keine 
Unterstellung bekenntnisgebundener Kreise war. Sie 
wissen, daß im Jahre 1970 der Theologische Konvent 
der Bekenntnisbewegung die „Frankfurter Erklä­
rung zur Grundlagenkrise der Mission" verfaßt hat.

Diese alte und offensichtlich auch heute noch 
höchst virulente Verschiedenheit, ja oft Gegensätz­
lichkeit, im Verständnis von Mission und Evan-
gelisation — und damit diese Verschiedenheit, ja
sogar Gegensätzlichkeit im primären Auftrag der 
Kirche (Mission ist doch der entscheidende Auf­
trag der Gemeinde zwischen Himmelfahrt und 
Wiederkunft Jesu!) — war in aller Welt und

Man sollte da immer noch einen Unterschied machen! 
Auch die deutsche Bekenntnisbewegung ist nochmal 
etwas anderes als eigentlich die Evangelikalen, auch 
wenn sie gelegentlich gemeinsame Ziele haben, wie 
das in der Frankfurter Erklärung deutlich wird. Bei 
der Bekenntnisbewegung oder bei den Fundamen­
talisten ist der Hauptgedanke die Reinerhaltung des 
Bekenntnisses; die Evangelikalen haben als Haupt­
anliegen, daß die Welt mit Jesus Christus bekannt 
gemacht wird, daß um Menschen geworben wird für 
Jesus. Wie stark die evangelikale Bewegung in den 
letzten Jahren geworden ist (und zwar weltweit), 
wie vital, selbstbewußt sie geworden ist, dafür ste­
hen die Namen Dr. Billy Graham oder noch besser 
Lausanne 1974. Die neue evangelikale Bewegung ist 
gekennzeichnet durch einen starken missionarischen 
Aufbruch hinein in die Welt der Hippies, der Studen-

auch in Deutschland Anlaß zur
ten, der Revolutionäre, der modernen Ideologien —

Bildung besonderer und das alles unter Verwendung der modernsten 
evangelikaler Organisationen. Die deutsche Arbeits­ Medien und der alten Botschaft vom Blut Jesu
gemeinschaft Evangelikaler Missionen kurz ge- Christi, das Sündern ewige Rettung schafft, 
nannt AEM — ist schon 1969, also schon einige Zeit
vor der „Frankfurter Erklärung", als Gemeinschaft 
von über 30 deutschen Missionen mit mehr als 650 
aktiven deutschen Missionaren gegründet worden. 
Sie stellte sich 1972 vollinhaltlich hinter das in der 
„Frankfurter Erklärung" ausgesprochene Verständ­
nis von Mission und bezog damit Position in der 
deutschen Diskussion um das, was Mission sein soll.

Nun habe ich vorher angedeutet, daß es weltweit 
zur Gründung besonderer evangelikaler Organisa­
tionen gekommen ist. Anlaß dazu war das unter­
schiedliche Verständnis von Evangelisation und Mis­
sion. Das hat begonnen im Jahre 1941/42 in USA. 
Heute bestreitet es kein Kirchengeschichtler mehr, 
daß in jenen Jahren das National Council of 
Churches sehr stark liberal geprägt war. Und um die

Ich bedanke mich für Ihre Fairneß und Noblesse, ständigen Auseinandersetzungen zu vermeiden, ha-
mich als einen Sprecher der evangelikalen Missions- ben sich die Evangelikalen versammelt in der 
anliegen auf Ihrer Missions-Synode zu Wort kom- „National Association of Evangelicals". Haupt-
men zu lassen.

Aber was sind eigentlich die ominösen Evan­
gelikalen?

gesichtspunkt war nicht die Bekämpfung des National 
Council. Sondern man wollte neben dem National 
Council her auf seine Weise und mit der von Gott 
her gegebenen Verantwortung sich einsetzen für

Im angelsächsischen Bereich gibt es den Begriff Evangelisation und Mission. Hier könnten Sie ein
„evangelikal" schon lange. Wenn er in Verbindung Grundmuster evangelikaler Anliegen erkennen. Das 
mit anderen Bezeichnungen gebraucht wird, etwa Typische für die Evangelikalen ist nicht die Gegner- 
„Evangelical Lutheran Church of America", dann schaft zum Ökumenischen Rat oder zu einem der mit 
meint er so etwas Ähnliches wie protestantisch, also ihm verbundenen Gremien. Evangelikale haben ein 
die protestantisch-lutherische Kirche von Amerika. positives Anliegen. Das Leitwort von Lausanne 1974 
Wenn dieser Begriff „evangelical" im angelsäch- hieß: „Alle Welt soll sein Wort hören". Darum geht
sischen Bereich für sich allein gebraucht wird, dann es den Evangelikalen. Und wenn bei ihnen kritische
meint er nicht protestantisch — dann würde man im Anfragen an den Ökumenischen Rat oder an eine
Englischen „protestant" sagen —, sondern meint das Kirche oder an eine Mission vorliegen, dann wird es
Verpflichtet-Sein auf die Ziele der „Evangelical weniger um politische Fragen oder organisatorische 
Alliance", die wir in Deutschland als Evangelische Probleme gehen als vielmehr darum, daß die Evan- 
Allianz ganz gut kennen. Evangelical heißt, daß gelisation der Welt nicht gebremst oder ersetzt wer- 
einem die Ziele der Evangelischen Allianz wichtig den darf, auch nicht durch politisches Engagement, 
sind, also die Bibel als irrtumsloses Wort Gottes; Es wird kein Wort gesagt gegen politisches Engage- 
daß der Mensch ohne Jesus verloren ist; daß Jesus ment. Aber es darf nicht die Hauptsache werden.



Zweite Sitzung 61

Nun noch etwas zu den evangelikalen Zusammen­
schlüssen. Weltweit kam es, also nicht nur in USA, 
zu solchen Zusammenschlüssen, besonders nach 1961. 
1961 wurde der Internationale Missionsrat mit dem 
Weltrat der Kirchen fusioniert. Dem Internationalen 
Missionsrat hatten seit Edinburg fast ausnahmslos
alle evangelikalen Missionen, die es auf der Welt
gibt, angehört. Aber sie konnten ebenso wie viele 
andere Mitglieder diesen Schritt vom Internationalen 
Missionsrat zum Ökumenischen Rat der Kirchen nicht 
mitmachen. Das ist uns in Deutschland nie bewußt 
geworden, daß weltweit etwa 7000 Missionare, die 
mit ihnen verbundenen Missionsgesellschaften, die 
aus ihrer Arbeit herausgewachsenen Kirchen jenen 
Schritt von 1961 nicht mitgemacht haben. Das war 
eine Not am Leib Jesu Christi, daß diese rasche 
Fusionierung vollzogen wurde, ohne so lange zu 
warten, bis alle den neuen Weg mitgehen konnten. 
Jene Missionsgesellschaften und Kirchen, die sich 
damals nicht an den ORK anschlossen, hatten 1961 
schon den Eindruck, daß die Sache der Mission beim 
Ökumenischen Rat der Kirchen nicht in allerbesten 
Händen sei. Es ist die Frage, ob sie sich darin so sehr 
getäuscht haben.

Auch in Deutschland gab es Missionen, die nicht 
ja sagen konnten zu einer organisatorischen Ver­
flechtung mit dem ökumenischen Rat. Manche dieser 
Missionen blieben im „Deutschen Missionstag", ga­
ben aber Erklärungen ab, daß dies Verbleiben im 
„Deutschen Missionstag" nicht bedeuten dürfe, daß 
sie in Verbindung stünden mit dem Ökumenischen 
Rat der Kirchen. Dies alles ereignete sich schon in 
den Jahren 1961 bis 1965.

Die logische Folge davon war nach manchen Vor­
arbeiten die Gründung der „Arbeitsgemeinschaft 
Evangelikaler Missionen", wie schon vorher er­
wähnt, im Jahre 1969 mit über dreißig Mitglieds­
missionen. Bei uns im südwestdeutschen Raum ge­
hören zur Arbeitsgemeinschaft evangelikaler Mis­
sionen Süd folgende Missionsgesellschaften: die 
Christoffel-Blindenmission, die Deutsche Indianer- 
Pionier-Mission, die Deutsche Missionsgemeinschaft 
Sinsheim, die Evangelische Mission im Tschad, die 
Gnadauer Brasilienmission, die Evangelische Karmel­
mission, die Liebenzeller Mission, der Missionsbund 
Licht im Osten, die Missionsmannschaft Rotes Meer, 
die Vereinigte Deutsche Missionshilfe und das Kin­
derwerk Lima.

Diese Missionen haben miteinander und in Zusam­
menarbeit mit der Ludwig-Hofacker-Vereinigung in 
Württemberg die Süddeutschen Missionswochen 1974 
und 1975 durchgeführt, die auch das Gebiet der badi­
schen Landeskirche berührt haben.

Weltweit gesehen gibt es große evangelikale 
Kirchen, etwa die Evangelical Church of Westafrica 
mit etwa 3 Millionen Mitgliedern, vor allem in 
Nigeria; es gibt große Kirchenbünde, so etwa die 
„Association of Evangelicals of Africa and Mada­
gaskar" mit 155 Mitgliedskirchen, die mehr als 
10 Millionen afrikanische Christen repräsentieren, 
also etwa genau so viel wie in der „All African 
Conference of Churches", dem Mitgliedsverband der 
Ökumene, versammelt sind.

Es ist sicher jetzt notwendig, daß ich einmal be­
tone, daß der Begriff „evangelikal" ohne Ausschließ­
lichkeitsanspruch verwandt wird. Es gibt doch eine 
Fülle von evangelikal gesonnenen Christen. Es gibt 
sie sicher auch unter uns in dieser Synode, es gibt 
sie in Ihrem Oberkirchenrat, es gibt sie im Evan­
gelischen Missionswerk in Südwestdeutschland und 
in seiner Mitarbeiterschar. Evangelikal-Sein ist kein 
Ausschließlichkeitsanspruch. Darf ich ein Beispiel 
verwenden von meiner heimatlichen Sphäre: So 
wenig der Turnverein Schorndorf, dem sich gestern 
meine beiden Söhne angeschlossen haben, Anspruch 
erhebt, daß nur seine Mitglieder echte Turner seien, 
so wenig behaupten die evangelikalen Missionen, 
daß nur sie allein die Ziele der Evangelischen Allianz 
auf ihrem Glaubenspanier hätten. Aber genau so wie 
der TV Schorndorf mit seinem Namen betonen 
möchte, daß es bei ihm vorrangig um das Turnen 
und nicht um die Weihnachtsversammlung geht, so 
wollen die evangelikalen Missionen mit ihrem aus 
dem Englischen ererbten Namen sagen, daß es ihnen 
ganz bestimmt um die in der Basis der Evangelischen 
Allianz genannten Ziele und um nichts sonst geht. 
Frömmigkeitsmäßig gesehen gibt es bis in unsere 
Reihen hinein viele Evangelikale, also Leute, die 
gern Gebetsgemeinschaft mit anderen halten, denen 
alles Hochkirchliche ein bißchen fremd ist, die natür­
lich und ohne Scheu auch die alten Vokabeln vom 
Heiland reden und die darauf brennen, Fernstehen­
den Jesus und sein Heil zu bezeugen. Das ist eine 
Sache, daß man frömmigkeitsmäßig evangelikal ist. 
Eine andere Sache ist es, sich nun auch mit fröh­
lichem Herzen für evangelikale Organisationen ein­
zusetzen und auf diese Weise sein Evangelikal-Sein 
zu praktizieren. Ich meine, wir sollten das für die 
Diskussion klarstellen. Auf einem anderen Bereich 
erleben wir es in Württemberg, daß jeder normal 
gebaute württembergische Pfarrer sagt, ich bin doch 
in meinem Herzen pietistisch, ich habe auch eine 
pietistische Großmutter. Die Frage jedoch ist, ob er 
in eine Gemeinschaft geht. Pietisten gehen in die 
Stunde. Wir müßten auch hier beim Evangelikal-Sein 
nicht die frömmigkeitsmäßige Prägung sehen, son­
dern es geht hier in unserem Zusammenhang heute 
um die Frage des Organisatorischen. Und da gibt es 
eben viele Glieder von Kirchen, die dem Ökumeni­
schen Rat angehören, die in herzlicher Verbunden­
heit stehen mit evangelikalen Organisationen, etwa 
der berühmte anglikanische Pastor Dr. John Stott, 
der langjährige Hofprediger der englischen Königin, 
einer der Hauptsprecher der Evangelikalen. Oder
der anglikanische Bischof Festo Kivengere aus
Uganda, Hauptprediger beim Gemeindetag in Stutt­
gart im letzten Jahr und auch Prediger beim öku­
menischen Adventsgottesdienst in Nairobi, also ein 
Mann einer Mitgliedskirche der Ökumene, und doch 
einer, der den evangelikalen Organisationen in enger 
Verbundenheit zugetan ist.

Nun ein Wort zu den evangelikalen Missionen 
und ihrem Verhältnis zur Landeskirche.

Es ist wichtig zu erkennen, daß auch die evan­
gelikalen Missionen zu unseren Kirchen gehören. Sie 
mögen aus mancherlei Gründen Hemmungen haben, 
mit dem Ökumenischen Rat der Kirchen liiert zu sein.



62 Zweite Sitzung

Sie mögen Zurückhaltung darin üben, mit den regio­
nalen Missionswerken oder den Oberkirchenräten 
allzu eng zusammenzuarbeiten.

(Heiterkeit)
Aber das alles — und Ihre Heiterkeit zeigt es, wie 

brennend die Probleme sind —
(Nochmals große Heiterkeit)

— das alles ist doch kein Austritt aus einer Kirche. 
Eine riesengroße Anzahl von Förderern solcher evan­
gelikaler Missionen sind treue, ja meist treueste 
Glieder der landeskirchlichen Gemeinden. Die Mit­
arbeiter dieser evangelikalen Missionen sind fast 
ausschließlich Glieder unserer Landeskirche. Die Ver­
antwortlichen dieser evangelikalen Missionen sind 
zumeist Pfarrer unserer Landeskirche, gerade auch
der Missionen, die ich vorher aus dem Bereich Süd-
westdeutschlands genannt habe. Die Vorsitzenden 
sind Pfarrer entweder der badischen oder der würt- 
tembergischen Landeskirche. Kurz, die Evangelikalen 
sind eine Wirklichkeit unserer Kirchen. Die evan­
gelikalen Missionen sind ein wichtiger Teil unseres 
missionarischen Horizontes, wenn wir wirklich Lan­
deskirche und nicht nur Interessenverband sein wol-
len. Der missionarische Interessenbereich unserer
Synoden muß und wird weiter sein als der Teil­
bereich dessen, was an missionarischen Aktivitäten 
durch das Evangelische Missionswerk in Südwest­
deutschland abgedeckt wird. Das alles gilt auch im 
Weltmaßstab. Zur Weltchristenheit gehören auch die 
Evangelikalen. Die Weltchristenheit, mit der wir 
auf Grund unseres Glaubens in letzter Loyalität ver­
bunden sind, ist wesentlich umfassender als der Teil­
horizont des Ökumenischen Rates. — Ich sage diesen 
Satz noch einmal: Die Weltchristenheit ist wesentlich 
umfassender als der Teilhorizont des Okumenischen 
Rates.

Wenn das aber so ist, dann stehen einige Fragen 
an, etwa: Welche Folgerungen sind zu ziehen im 
Blick auf den Umgang mit diesen evangelikalen Mis­
sionen, im Blick auf die Förderung dieser Missionen, 
im Blick auf die landeskirchliche finanzielle Unter­
stützung dieser Missionen, im Blick auf das Respek­
tieren der evangelikalen Entscheidung, als Missionen 
nicht dem Evangelischen Missionswerk in Südwest­
deutschland anzugehören und trotzdem nicht Frei­
kirche sein zu wollen.

Die Existenz dieser „freien Werke" der Kirche im 
Bereich der Mission stellt die Frage an die Verant­
wortlichen einer Kirche, ob es das auch in Zukunft 
geben soll und geben darf, was die freien Werke 
immer waren seit Beginn der Basler Mission oder 
des Gustav-Adolf-Werkes oder der Gemeinschafts­
verbände, nämlich Vereinigungen in der Kirche, 
Vereinigungen mit der Kirche, aber nicht unter 
der Kirche. Die alte Verklammerung zwischen freien 
Missionswerken und den aktiven Gliedern unserer 
Gemeinden war doch so großartig, daß wir arm wür­
den, wenn wir uns als Kirche nicht verlangend aus­
strecken würden nach Anregungen auch durch Mis­
sionsgesellschaften aus dem freien Raum der Kirche.

Und nun einen letzten Abschnitt um die Kern-
fragen, um die es von den Evangelikalen her geht.

Zwischen den Evangelikalen und ihren Diskus­

sionspartnern geht es nicht um Fragen der Frömmig­
keit. Sogar mancher, der intensive Zusammenarbeit 
mit dem Buddhismus fordert, ist persönlich so fromm, 
daß sich noch mancher Pietist davon Anregung holen 
könnte für sein Gebetsleben. Es geht nicht um Fröm­
migkeitsfragen, sondern um theologische Grund­
fragen, deren unterschiedliche Beantwortung zu­
gleich eine wesentliche Weichenstellung in der kirch­
lichen Praxis zur Folge hat. Man muß heute nicht 
mehr lange fragen: „Um was geht es denn eigentlich 
zwischen euch?" Die Fragen sind auf dem Tisch. Sie
können etwa auch an Hand der Diskussionen in
Nairobi nachgelesen werden. Sie sind offenkundig.

Frage 1: Geht es uns wirklich allen sowohl um 
Evangelisation als auch um soziale Verantwortung?

Heute ist es schwierig, die beiden von Ludwig 
Wiedenmann aufgezeigten Positionen — hier Bekeh­
rung, dort Humanisierung — so lupenrein aufzufin­
den. Die Auseinandersetzung hat es mit sich ge­
bracht, daß heute jeder einigermaßen vernünftige 
Christenmensch von der Ganzheit des Auftrages 
spricht. Also es gehe sowohl um das verkündete 
Wort als auch um die bezeugende Tat; sowohl um 
die Veränderung des Menschen als auch um die Ver­
änderung der Welt; sowohl um das Wohl des Men­
schen als auch um das ewige Heil des Menschen. 
Solche Außerungen lassen sich genauso in Bangkok 
wie in Lausanne finden. Aber da gehen die Fragen 
erst los. Eberhard Kerlen hat zum Beispiel die sehr 
wichtige Frage an die Evangelikalen nach Lausanne 
gerichtet: „Wärt ihr denn bereit, ebenso wie ihr 
einen Weltkongreß für Evangelisation gemacht habt, 
nun auch einen Weltkongreß für soziale Verantwor­
tung durchzuführen?" Ähnlich kritische Fragen gibt 
es ja auch im Bereich der Ökumene. U Kyaw Than, 
der Generalsekretär der ostasiatischen christlichen 
Konferenz, hat sie kritisch, ähnlich wie die äthio­
pische Mekane-Yesus-Kirche, an den Westen gestellt. 
Ich zitiere: „Ich befürchte, daß einige Kirchen im 
Westen so großen Wert auf die ,Ganzheit' legten" 
— hören Sie das Stichwort „Ganzheit" —, „daß sie 
dabei die Schärfe des an die Menschen gerichteten 
Rufs, sich zu bekehren, und den Anspruch Christi, 
daß er ihr persönlicher Herr und Heiland ist, ver­
loren gehen ließen im Morast des Dienstes und einer 
wohl abgerundeten Strategie", — das hat U Kyaw 
Than gesagt. Es kann der Ruf zur Bekehrung unter­
gehen im Morast des Dienstes, auch wenn man Ganz­
heit betont. Daß also nichts mehr von der Messer­
schärfe der Evangelisation deutlich wird. Es bleibt 
also bei der Frage: Meinen wir wirklich das, was wir 
sagen, wenn wir von Ganzheit sprechen? In Nairobi 
hat es Dr. Stott, einer der Weltsprecher der Evan­
gelikalen, auf den Nenner gebracht: „Wir sind uns 
alle, glaube ich, der gegenwärtigen tiefen Kluft in 
Vertrauen und Glaubwürdigkeit bewußt, die besteht 
zwischen Ökumenikern und Evangelikalen, zwischen 
Genf und Lausanne. Was können wir tun, um diese 
Kluft zu überbrücken? Okumeniker stellen zu Recht 
die Frage, ob die Evangelikalen sich aufrichtig für 
soziale » Aktionen einsetzen. Wir Evangelikalen 
sagen, daß wir es tun. Aber ich glaube, daß wir mehr 
Beweise dafür liefern müssen, daß es so ist. Anderer-



Zweite Sitzung 63

seits stellen die Evangelikalen in Frage, ob der 
Ökumenische Rat eine innere Verpflichtung für welt­
weite Evangelisation empfindet. Zwar wird das 
gesagt, aber ich bitte die Vollversammlung, deut­
licher nachzuweisen, daß dies so ist."

Die Delegierten in Nairobi haben sich dieser An­
frage gestellt. Es war überraschend und mitreißend 
zu erleben, wie viele der Delegierten, und zwar im 
Unterschied zu den Vorbereitungen und im Unter­
schied zu den einführenden Referaten, sich für Evan­
gelisation genauso wie für die soziale Verantwor­
tung eingesetzt haben. „Wehe mir, wenn ich das 
Evangelium nicht predigte!" Das war nun einmal in 
Nairobi anders als auf der Weltmissionskonferenz 
Bangkok, die in dieser Sache aus dem Lot gewesen 
war. Die Frage wird nur sein, wieviel von diesen 
Anregungen zu ganzheitlichem missionarischem Han­
deln von den Mitgliedskirchen und vom Stab des 
Ökumenischen Rates aufgenommen werden wird.

Frage 2: Nicht verloren werden!
Diese Frage ist durch die Ergebnisse von Nairobi 

noch verschärft worden. Sie war von Dr. Stott klar 
gestellt worden: Rechnen wir noch damit, daß Men­
schen ohne Glauben an Jesus tot in ihren Über­
tretungen und Sünden sind und darum auf dem Weg 
des Verderbens? Rechnen wir noch damit, daß alle, 
die an Jesus glauben, nicht verloren werden? Daß es 
allein durch den Glauben geschieht, daß wir gerettet 
werden und daß sonst ein schreckliches Warten des 
Gerichtes bleibt? — Es geht also darum, ob unsere 
Mission und Evangelisation noch im Kontext steht 
der missio dei, der Sendung Gottes, durch die er sei­
nen Sohn in die Welt gesandt hat, mit dem Ziel, daß 
Menschen nicht verloren werden (Joh. 3, 16)? Oder 
ob wir heute das Wort vom Verlorengehen aus­
brechen dürfen, weil wir das ewige Verlorenwerden 
für eine überholte Vorstellung ansehen. Den Evan­
gelikalen geht es nicht um eine Methode des Vor­
gehens. Wir müssen nicht zuerst evangelistisch den 
Menschen die Hölle heiß machen, bevor wir ihnen 
etwas vom Retter Jesus sagen. Es geht nicht um 
Methoden des Vorgehens. Sondern es ist die Frage 
an unsere missionarische Motivierung, ob wir die 
Motivierung Gottes haben, ob unsere Liebe so weit 
geht, daß wir einen Menschen vom ewigen Verloren­
sein erretten wollen dadurch, daß wir von Jesus 
weitersagen. Dr. Stott hat in Nairobi gesagt: „Die 
Vollversammlung hört sehr aufmerksam auf das 
Schreien der Unterdrückten. Hören wir auch auf das 
Schreien der Menschen, die ewig verlorengehen? 
Wenn in den Vorbereitungsdokumenten von Nairobi 
das Gericht Gottes erwähnt wird, dann geht es im­
mer um das Gericht Gottes über die Unterdrücker 
und über die ungerechten Strukturen. Und Gott rich­
tet sie in der Tat — das lesen wir in der Bibel. Aber 
in derselben Bibel steht, daß alle Menschen, Unter­
drückte wie Unterdrücker, im Urteil Gottes Sünder 
sind und auf dem breiten Weg wandeln, der zur 
Verdammnis führt. Es ist einfach nicht wahr, daß alle 
Menschen latente Christen sind. So beliebt heute der 
Universalismus ist, so wenig verträgt er sich mit der 
Lehre der Apostel. Der Universalismus ist der Tod­
feind der Evangelisation. Der wahrhafte Universalis-

mus der Bibel ist der Ruf zu universaler Evangelisa­
tion."

In dieser Sache ist die Vollversammlung in Nairobi 
nicht auf die Anregung der Evangelikalen eingegan- 
gen. In der Endfassung des Sektionsberichtes I ist 
auch noch der letzte vorgesehene Hinweis auf die 
„lostness", auf die Verlorenheit der Menschen, ge­
strichen worden.

Besonders Delegierte aus Asien haben sich dafür 
eingesetzt, daß man den Hinweis auf die Verloren­
heit der Menschen ohne Jesus unterlasse. Wie ernst 
ist aber dann das Bekenntnis im Bangkoker „Brief 
an die Kirchen" zu nehmen, das positiv formulierte 
und sagte, daß den Menschen „kein anderer Name 
gegeben sei, durch den wir erlöst werden" kön­
nen? Nach Nairobi bleibt die große entscheidende 
Frage: Was treibt uns zur Mission, das rettende 
Erbarmen mit Menschen, die ohne Jesus keine Er­
lösung finden? Was ist das Ziel der Mission? Geht es 
uns wirklich darum, daß Menschen über unserem 
Zeugnis durch den Heiligen Geist zur Bekehrung, 
zur Taufe, zur Einfügung in die Gemeinde finden?

Und nun die letzte Frage! Da geht es um die Ein­
zigartigkeit des biblischen Christus. Die Evan­
gelikalen fragen Ihre ökumenischen Gesprächspart­
ner: „Habt Ihr nicht das Vertrauen in die biblische 
Wahrheit des uns anvertrauten Evangeliums von 
Jesus verloren, wenn Ihr so pauschal damit rechnet, 
daß Jesus auch in anderen Religionen gefunden wer­
den kann, in anderen Weltanschauungen, in anderen 
Ideologien und Kulturen?" Natürlich weisen die öku­
menischen Gesprächspartner auf manche Bibelstellen 
hin, vielleicht am eindrücklichsten auf Johannes 1, 9, 
daß Jesus das Licht ist, das „alle Menschen erleuch­
tet“. Darum müßten wir doch auch mit der Möglich­
keit rechnen, daß es andere Formen des Erkennens 
Jesu und des Bekennens zu ihm geben könne, als wir 
sie in unserem Kulturkreis bisher gekannt haben. 
Gegen dies stellen die Evangelikalen die Einmalig­
keit und die Einzigartigkeit der Offenbarung Gottes 
in Jesus, wie sie uns in der Bibel bezeugt wird; an 
dieser biblischen Offenbarung müsse alles andere, 
was sich als Glaube an Jesus ausgebe, gemessen 
werden; allein der biblische Christus bewahre uns 
vor der Auflösung unseres Glaubens hinein in den 
Synkretismus, in eine Religionsvermischerei.

Hier, an dieser Stelle, ist eine Mehrheit von 
Nairobi-Delegierten in erstaunlicher Weise — gegen 
protestierende Stimmen aus Asien — gewillt ge­
wesen, sich zur Einmaligkeit und Einzigartigkeit des 
biblischen Christus zu bekennen. Man könnte leicht 
nachweisen, daß die Delegierten im Unterschied, ja 
sogar im Gegensatz zu aller Stabsvorbereitung in 
Nairobi nein gesagt haben dazu, daß es viele 
Christusse gebe, verschieden je nach persönlicher 
Erfahrung, je nach persönlicher Kultur. Genau an 
dieser Stelle haben sich die Delegierten gegen alle 
synkretistischen Ansätze gewehrt. Aber es muß sich 
erst noch erweisen, wie sich diese Akzentverschie­
bung in den Mitgliedskirchen und im ORK-Stab aus­
wirken wird.

Ich komme zum Schluß. Bewußt habe ich die 
Nairobi-Diskussion eingeblendet. Sie sollte deutlich



64 Zweite Sitzung

machen, wie intensiv das Ringen zwischen Evan­
gelikalen und Nichtevangelikalen ist, wie das Ge- 
woge der Auseinandersetzung hin und her geht und 
wie es bei dem allem um Elementarfragen des christ­
lichen Dienstes in der Welt geht. Dabei will das 
evangelikale Ferment hineinwirken in den Bereich 
der Kirchen — um der wichtigsten Sache willen, die 
der Gemeinde Jesu aufgetragen ist, nämlich die 
Bezeugung des Namen Jesu, die Mission: „Macht 
zu Jüngern alle Völker!", so hat es Jesus geboten. —
Ich danke Ihnen. (Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Sehr geehrter Herr 
Dekan Scheffbuch, haben Sie herzlichen Dank für 
Ihren Vortrag und Ihren Beitrag zu unserem Gesamt­
thema Mission und Ökumene.

Ich unterbreche unsere Sitzung bis 15.30 Uhr.
(Unterbrechung von 10.20 bis 15.30 Uhr)

Präsident Dr. Angelberger: Wir fahren in der 
zweiten Plenarsitzung fort und wir kommen zu dem
nächsten Punkt der Tagesordnung: 

VI.
Podiumsgespräch

(nach Abschluß des Gesprächs in Arbeitsgruppen)
1. Gesprächsleitung: Pfarrer Dr. Epting — Karlsruhe 
2. Teilnehmer:

a) Kirchenpräsident Dr. Mastra — Bali
b) Oberkirchenrat Dr. Linnenbrink — Hannover
c) Präsident Dr. Held — Frankfurt
d) Dekan Scheffbuch — Schorndorf
e) Pfarrer Gengnagel — Stuttgart
f) Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz — Genf

Wir haben zunächst das Podiumsgespräch. Dann 
werde ich eine kleine Pause eintreten lassen. Danach 
können Fragen aus dem Plenum an die Podiums­
gesprächsteilnehmer gestellt werden.

Darf ich Sie, Herr Dr. Epting, bitten, das Wort 
zu nehmen.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Herr Präsident! Sehr 
verehrte Synodale! In den vergangenen zwei Tagen 
haben wir uns über die Frage glaubwürdigen Zeug­
nisses heute unterhalten und darüber nachgedacht 
und im Singen, Beten, Reden und Hören daran teil­
zunehmen versucht. Es ging um theologische Besin­
nung, nicht um praktische Entscheidungen. Bei dieser 
Besinnung war für mich besonders erfreulich, daß 
schon am Montagabend eines deutlich wurde: wenn 
wir über Fragen aus Mission und Ökumene nach­
denken wollen, werden wir auf die Grundfragen der 
Theologie und der kirchlichen Praxis gewiesen, und 
wenn wir über Nairobi oder den Ökumenischen Rat 
reden wollen, wird unser alltägliches geistliches und 
theologisches Leben, unser Christsein ganz allge­
mein, befragt. Ich glaube, diese Erkenntnis war auch 
der Grund für die Synode, im Jahre 1962 in einer 
Entschließung ausdrücklich festzustellen, daß Mission 
nicht ein kirchliches Werk unter anderen ist, sondern 
zum Wesen der Kirche gehört.

Nun wollen wir heute nachmittag zunächst in die­
sem Podiumsgespräch und dann auch durch Ihre 
Beteiligung Schwerpunkte der Gespräche in den

Gruppen aufnehmen, vielleicht etwas vertiefen und 
auch nochmals Fragen erörtern, die sich auf Grund 
der Behandlung in den Gruppen als besonders ge­
wichtig erwiesen haben. Das ist ein sehr schwieriges 
Unterfangen, weil eine große Menge von Fragen und 
Problemkreisen zusammengetragen wurde. Wir wol­
len es in einem etwa eineinviertelstündigen Podiums­
gespräch versuchen, das sich vor allem auf drei große 
Komplexe beschränkt. Es wird sich zunächst beschäf­
tigen mit dem Fragenkreis „Ringen um ein rechtes
Verständnis von Mission", es wird sich zweitens mit
dem Fragenkreis einer ökumenischen Existenz heute 
befassen — was bedeutet ökumenisches Leben 
heute? — und es wird drittens ein wenig dem Ver­
hältnis von Verkündigung und Entwicklung, von
Evangelisation und praktischem kirchlichen Tun 
nachgehen.

Bevor wir nun in unser Gespräch einsteigen, 
möchte ich Ihnen die Teilnehmer an die­
sem Podiumsgespräch nochmals vorstellen. 
Links außen von mir — also von Ihnen aus gesehen, 
rechts außen — sitzt Herr D r. Linnenbrink 
von der Kirchenkanzlei der EKD, der vor allem den 
kirchlichen Entwicklungsdienst in diesem Podiums­
gespräch vertreten wird. Daneben befindet sich Herr 
Gengnagel vom Evangelischen Missionswerk 
Südwestdeutschland, der gegenwärtig der Vorsit­
zende der Referenten-Konferenz des EMS ist. Er 
nimmt am Podiumsgespräch teil für den Vorsitzenden 
des EMS, Herrn Vizepräsidenten Dr. Weeber, 
den ich entschuldigen soll; er bittet sehr 
herzlich um Entschuldigung, daß er heute nicht hier 
sein kann; doch da Herr Dr. Linnenbrink unter uns 
ist, während er in Bonn sein muß wegen einer 
Besprechung, die für die Evangelische Kirche in 
Deutschland von großem Gewicht ist, bittet er, darauf 
Rücksicht zu nehmen, daß eine der beiden für dieses 
Gespräch geladenen Personen nicht anwesend sein 
kann. Der dritte von links außen — also unmittelbar 
neben mir — ist Herr Präsident Dr. Held, den Sie 
schon vom Vortrag her kennen. Er wird der Ge­
sprächspartner für die Ev. Kirche in Deutschland und 
insbesondere für das Kirchliche Außenamt sein. Ich 
gehe zu meiner Rechten weiter: dies ist Herr 
Dr. Mü11er-Fahrenho1z, der Ihnen schon 
als Mitarbeiter in der Abteilung für Glauben und 
Kirchenverfassung beim Ökumenischen Rat der Kir­
chen vorgestellt wurde. Er wird als Vertreter des 
Genfer Stabes hier mit im Gespräch sein. Daneben 
sitzt Herr Dekan Scheffbuch aus der württem- 
bergischen Nachbarkirche. Er wird der Sprecher der 
evangelikalen Gruppierungen auf diesem Podium
sein. Daneben befindet sich als unser Gast aus einer
Partnerkirche Herr Präsident r. Mastra, des-
sen Ausführungen von Herrn Dowerk übersetzt 
werden, wofür ich jetzt schon danke.

Ich darf gleich das Gespräch eröffnen und zunächst 
an Herrn Gengnagel vom EMS die Frage richten: 
Warum ist es so schwierig, in dem Ringen um ein 
gemeinsames Verständnis von Mis­
sion vorwärtszukommen?

Pfarrer Gengnagel: Ich habe mich das auch schon 
oft gefragt und weiß eigentlich keine ganz befrie­
digende Antwort. Wenn das Gegenüber die Bekennt-



Zweite Sitzung 65

nisbewegung wäre, könnte ich jetzt einige theolo­
gische Unterscheidungsmerkmale nennen. Wenn 
Herr Scheffbuch heute morgen sagte, was die Evan­
gelikalen bewege, sei der Missionsbefehl, so gilt 
dies auch für mich; davon möchte ich mich in keiner 
Weise absetzen. Wir vom Evangelischen Missions­
werk verstehen uns bei der Ausführung des Mis­
sionsauftrags als Instrument der Kirche. Deshalb 
arbeiten Theologen und Leute verschiedener Prä­
gung bei uns mit. Wie Herr Scheffbuch selber sagte, 
sind auch Evangelikale unter unseren Mitarbeitern.

Nun wird hier gefragt, warum ein einheitliches 
Verständnis des Missionsauftrages so schwierig sei. 
Da glaube ich, daß nichttheologische Faktoren eine 
sehr große Rolle spielen. Wenigstens auf einen Fak­
tor möchte ich hinweisen: auf die Missionsgeschichte, 
die in ihrem Gang nicht überall ganz verstanden 
wurde. Es war für mich symptomatisch, daß in der 
„Frankfurter Erklärung" die jungen selbständigen 
Kirchen in Asien und Afrika überhaupt nicht vor­
kommen. Ich treffe — auch heute noch — immer wie­
der Leute, die, obwohl sie theoretisch auch einmal 
etwas anderes sagen könnten, praktisch die Mission 
immer noch beschreiben, als sei sie ein Unternehmen, 
das von uns in Europa ausgeht, wobei wir möglichst 
viele Missionare nach Asien und Afrika aussenden 
müssen; denn dort gibt es noch Missionsstationen, 
dort liegen die Missionsfelder.

Das alte Bild, das lange Zeit stimmte, lebt also in 
vielen Köpfen noch unverändert weiter. Daran klam­
mert man sich fest. Man nimmt nicht so recht zur 
Kenntnis, daß aus der Arbeit der Väter inzwischen 
selbständige Kirchen entstanden sind und wir Mis­
sion im Zweibahnverkehr, in Gemeinschaft mit die­
sen selbständigen Kirchen tun müssen und es gar 
nicht anders tun können.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank, Herr 
Gengnagel. Sie nannten die nichttheologischen Fak­
toren. Sie, Herr Dr. Linnenbrink, sind eigentlich seit 
Anfang, seit Gründung der Evang. Arbeitsgemein­
schaft für Weltmission in der Bundesrepublik, in die­
ser Arbeitsgemeinschaft zum Teil verantwortlich 
tätig gewesen. Würden Sie sagen, daß nichttheolo­
gische Faktoren bei der Schwierigkeit eines gemein­
samen Verständnisses der Mission eine so gewich­
tige Rolle spielen?

Oberkirchenrat Dr. Linnenbrink: Nichttheologische 
Faktoren gibt es im Grunde gar nicht. Die vielen 
theologischen Differenzen, die es gibt, sind auch 
immer mit sogenannten nichttheologischen Faktoren 
verwoben. Dazu gehört, daß ganz bestimmte Erfah­
rungen aus der Missionsgeschichte oder auch aus der 
Geistesgeschichte entweder so oder eben anders auf­
gearbeitet worden sind. Deswegen verweben sie sich 
mit theologischen Positionen, die dann eingenommen 
werden. Es wäre etwas mißlich, nun zwischen dem 
zu unterscheiden, was nichttheologisch ist, und dem, 
was theologisch ist.

Ich kann nur folgendes sagen. Als 1961 — Herr 
Scheffbuch hat in seinem Referat ja auch darauf hin­
gewiesen — die Integration des Internationalen 
Missionsrates in den Ökumenischen Rat der Kirchen 
beschlossen wurde, da wurde im Deutschen Evan­
gelischen Missionstag und Missionsrat, dem ich an-

gehörte, eine sehr leidenschaftliche Diskussion auch 
darüber geführt, ob der Deutsche Evangelische Mis­
sionstag als der Zusammenschluß der meisten Mis­
sionsgesellschaften in Deutschland diesen Schritt 
nachvollziehen solle. Die damalige Gesprächslage 
war interessant. Ich habe das vorhin am Tisch kurz 
erläutert. Der wirklich ökumenisch unverdächtige 
damalige Professor Meyer — er wurde dann Bischof 
von Lübeck — hat leidenschaftlich gegen die Inte­
gration mit dem Argument Stellung genommen, 
unsere Landeskirchen seien noch nicht dafür reif, 
denn Integration bedeute, daß sich die Kirchen für 
ihren missionarischen Auftrag öffneten. Und Walter 
Freytag, der aus der Mission kam, hat ebenso leiden­
schaftlich dafür plädiert, daß man diese Integration 
mitvollziehe, und zwar mit der Begründung, nur so 
könnten die Kirchen missionarisch motiviert werden. 
— Es sind beides Väter, denen ich viel verdanke. 
Heute würde ich sagen, beide haben recht gehabt. 
Welches die nichttheologischen Faktoren waren, die 
den einen dieses Argument und den anderen jenes 
Argument in dieser Debatte haben wählen lassen, 
kann und will ich heute gar nicht entscheiden. Ich 
will nur sagen, nach meinem Urteil ist die Tatsache, 
daß sich der Missionsrat diesem Beschluß ange­
schlossen hat, für das Leben der Gliedkirchen in der 
EKD von enormer Wichtigkeit gewesen. Eine Synode 
dieser Art heute wäre wahrscheinlich gar nicht mög­
lich, wenn es nicht eine solche Integration gegeben 
hätte.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank, Herr 
Dr. Linnenbrink.

Herr Scheffbuch, welche Schwerpunkte in den 
Schwierigkeiten würden Sie setzen, wenn es um das 
Suchen nach einem Verständnis gemeinsamer Mis­
sionsarbeit geht?

Dekan Scheffbuch: Es geht ja eigentlich schon mit 
der Fremdsprache los. Wenn man im Englischen von 
der „Mission of the Church" spricht, meint man die 
„Aufgaben der Kirche", nicht speziell die welt- 
missionarische Aufgabe. „Mission of the Church" ist 
vielmehr alles, vom Kindergottesdienst bis zur 
Altenbetreuung. Deshalb haben wir in Deutschland 
im Verständnis dessen, was Weltmission ist, immer 
ein etwas anderes Verständnis gehabt als die angel­
sächsische Christenheit. In Deutschland gab es die 
Unterscheidung zwischen Mission und Evangelisa­
tion. Dabei ist Mission die Verkündigung des Evan­
geliums an Nichtchristen, während Evangelisation 
— das ist bei Karl Barth nachzulesen — Verkün­
digung des Evangeliums an müde gewordene Chri­
sten, an die schlafende Christenheit ist.

Wir in Deutschland haben das den doppelten Auf­
trag genannt: Mission und Diakonie. Dies wird im 
englisch sprechenden Bereich gar nicht in dieser 
Weise verstanden, weil man dort unter „Mission 
of the Church" auch die Diakonie, auch das Soziale 
schon mit verstanden hat. Je mehr wir in den eng­
lisch sprechenden Bereich hineinkamen, desto mehr 
waren schon vom Sprachlichen her nicht mehr die 
klaren Termini da. Dazu kommt aber folgendes. 
Lesen Sie dazu einmal das Vorwort von Hans Jochen 
Margull zu dem Buch „Keine Einbahnstraßen", worin 
er sagt: Allein das Faktum China stellt uns vor die



66 Zweite Sitzung

Frage, was heute eigentlich Bekehrung und Mission 
heißen soll, wo 800 Millionen Menschen, das heißt 
ein Drittel der Menschheit, durch Mao Freiheit, Selb­
ständigkeit und Selbstbewußtsein bekommen haben.
Mir wird es schwer — Margull nennt hier den
Namen Beyerhaus —, bei dem Gedanken an China 
heute noch endgültig zu formulieren, was eigentlich 
Bekehrung heißt.

Sehen Sie diese soziale Veränderung an, die Mao 
bewirkt hat! Können wir da noch so vollmundig von 
der verändernden Kraft der Mission und von dem 
reden, was Jesus tut? Es ist in unserer Welt in den 
letzten zwanzig Jahren einiges passiert, was uns 
nicht mehr so leicht davon reden läßt, was der erste 
Auftrag der Christenheit ist. Trotzdem meine ich, 
daß auch heute wie seit 150 oder 200 Jahren dieses 
grundlegende Problem vorhanden ist, daß die Chri­
stenheit unterschiedliche Antworten auf die Frage 
gibt: Haben wir die endgültige Antwort nach dem 
Heil der Welt, ist Jesus der einzige Retter der Welt? 
Und hier scheiden sich nach wie vor — auch in der 
Christenheit — die Geister.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank.
Herr Dr. Mastra, was ist Ihr Verständnis in Indo­

nesien von Mission? Gibt es für Sie diese Unter­
schiede zwischen Mission und Evangelisation, die 
bei uns gemacht werden?

Kirchenpräsident Dr. Mastra (übersetzt durch Pfar­
rer Dowerk): Zunächst möchte ich sagen, daß wir in 
Indonesien niemals zwischen Evangelisation, Mission 
und Aufbau unterscheiden. Die Verkündigung des 
Evangeliums ist die Verkündigung einer Freuden­
botschaft, die den ganzen Menschen umfaßt. Was 
bedeutet zum Beispiel die Frohe Botschaft für einen
Kranken? Doch zunächst einmal dies, daß er von sei­
ner Krankheit befreit wird. Was bedeutet sie für den
Hungrigen? Doch zunächst einmal, daß er satt wird.
Was bedeutet sie für den, der in seiner Sünde trau­
rig geworden ist? Doch wohl dies, daß er von seiner 
Schuld befreit wird.

Wir haben sehr viele Möglichkeiten, die Frohe 
Botschaft zu verkündigen. In dem einen Fall mag 
das auf dem Umweg über das Krankenhaus funk­
tionieren, um ganz bestimmten Menschen in ihren 
Nöten zu helfen. Im anderen Fall brauchen wir den 
Aufbau, um Menschen die Frohe Botschaft zu ver­
kündigen. Aber alles ist Teil der einen Mission. Auf 
jeden Fall besteht ein enger Zusammenhang zwi­
schen all diesen verschiedenen, unterschiedlichen 
Funktionen, so wie ich das gestern zu umschreiben 
versuchte. In der Rede des Paulus am Areopag ist 
schon etwas vorhanden, was er benutzte, um die 
Frohe Botschaft an den Mann zu bringen.

In Indonesien spielt der Hunger eine große Rolle. 
Nehmen Sie beispielsweise Bali. Es hat etwa 5500 
Quadratkilometer. Auf diesem kleinen Inselchen 
leben zweieinhalb Millionen Menschen. Ich erzählte 
Ihnen gestern, daß in den meisten Dörfern nur zwei 
oder drei Personen das Land besitzen, während die 
anderen für diese Landbesitzer zu arbeiten haben 
und nicht satt werden. Es gibt keine Industrie, also 
keine andere Verdienstmöglichkeit. Das Land wird 
gefünftelt. Wer arbeitet, bekommt von dem Ertrag 
ein Fünftel, während vier Fünftel an den Landherrn

gehen. Dennoch versuchen alle Leute, so viel Land 
wie möglich für sich einzuheimsen. Was heißt es 
nun, wenn wir zu diesen Menschen mit der Verkün­
digung der Frohen Botschaft kommen? Es soll ja 
eine Frohe Botschaft sein, die sie nachempfinden sol­
len, die sie verändern muß. Es reicht für die Ver­
kündigung der Frohen Botschaft nicht aus, daß ich 
dem Hungrigen zu essen gegeben habe, sondern die 
Frohe Botschaft muß den Menschen darüber hinaus 
ganz erneuern, also bis in seine tiefsten Schichten 
hinein. Ich kann das eigentlich nur mit der Feier des 
heiligen Abendmahls vergleichen, wo wir auch vor­
läufige Materie bekommen, die auf das Endgültige 
hinweist. So ist das, was wir jetzt tun können, ein 
Zeichen auf die endgültige Befreiung durch Jesus.

(Beifall)
Gesprächsleiter Dr. Epting: Herr Dr. Held, Sie sag­

ten in Ihrem Referat, Glaubwürdigkeit schließt das 
Festhalten an der brüderlichen Gemeinschaft und die 
Rücksichtnahme auf die besondere Lage des andern 
ein. Was bedeutet dies nun im Zusammenhang vom 
Reden über die Mission?

Präsident Dr. Held: Ich möchte darauf aufmerksam 
machen, daß etwa die Kirchen in der Sowjetunion 
nicht die Möglichkeit haben, Mission und Evan­
gelisation in ihrem Land zu betreiben. Auf Grund 
der Religionsgesetzgebung steht ihnen diese Mög­
lichkeit nicht offen. Soll man deswegen sagen, sie 
betreiben keine Mission, das heißt, sie führen den 
Auftrag Christi nicht durch? Hier kommt doch die 
konkrete soziopolitische Lage mit ins Spiel. Dies 
sollte man berücksichtigen, wenn man fragt: Was 
heißt eigentlich Mission? Deswegen wird wahr­
scheinlich auch ein einheitliches Verständnis über 
das, was Mission ist, — jedenfalls im Einzelfall — 
erschwert.

Ich möchte noch etwas aus der Erfahrung hinzu­
fügen, die ich als vom Kirchlichen Außenamt ent­
sandter Pfarrer in Argentinien gemacht habe. Der 
dortigen evangelischen Kirche deutscher Herkunft 
wurde von Kritikern gesagt, ihr seid ja keine Mis­
sionskirche, ihr seid eine Diasporakirche, die Ein­
wanderer und Abkömmlinge von Einwanderern be­
treut. Das stimmt natürlich. Aber ich glaube, daß das 
auch zur Mission der Kirche gehört und eine evan- 
gelisatorische Aufgabe gewesen ist, Gemeinden zu 
sammeln und Kirche zu werden. Hier zeigt sich noch­
mals das, was eben schon gesagt worden ist: wenn 
wir den Begriff Mission gebrauchen, denken wir 
meistens an die sogenannte äußere Mission. Wenn 
wir Mission im umfassenden Sinne verstehen, dann 
fällt vieles andere auch noch mit darunter. In diesem 
Zusammenhang ist mir aufgefallen, daß manche der 
sogenannten Missionskirchen oder missionarischen 
Kirchen, die durch Aktivitäten von nordamerika­
nischen Missionaren in den südamerikanischen Län­
dern entstanden sind, eines Tages ihre Unfähigkeit 
zur Mission im eigenen Lande entdeckt haben, weil 
sie nämlich — ähnlich wie die Einwandererkirche — 
eine mehr oder weniger getreue Kopie der Kirche 
aus Nordamerika waren. Das bedeutet, Mission 
hatte hier sozusagen zur Selbstverlängerung der 
sendenden Kirche in die Situation der missionierten 
Kirche geführt. Das ist übrigens auch bei einer japa-



Zweite Sitzung 67

nisch-deutschen kirchlichen Konsultation in Japan 
Ende Februar zum Ausdruck gebracht worden, daß 
in den Beziehungen zwischen den deutschen Kirchen 
und Missionswerken einerseits und den japanischen 
Kirchen andererseits das richtige zwischenkirchliche 
Verständnis von Mission noch nicht voll zur Geltung 
gekommen ist.

Also, Mission kann nicht die Selbstverlängerung 
der missionierenden Kirche und ihres Christentums 
sein.

In diesem Zusammenhang wurde auch in Japan 
von einem Moratorium, jedenfalls von einem Mora­
torium der Geldzuwendungen, gesprochen. Man will 
die eigenen Kräfte entwickeln und entdecken.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Bedeutet das konkret, 
daß Mission in jedem Kulturkreis und in jedem 
Bereich sich eigenständig entwickeln muß und daher 
immer wieder ein ganz anderes Gesicht haben kann, 
also daß Mission sehr vielfältig sich darstellt und 
sehr vielfältig sich zum Ausdruck bringt? In diesem 
Zusammenhang fällt nun bei uns immer wieder das 
Stichwort „Dialog", und der Dialog wird teil­
weise als ein Unternehmen des Ökumenischen Rates 
begriffen, der mit der Aufnahme des Dialogpro­
gramms den missionarischen Auftrag nicht gebüh­
rend ernst nimmt.

Herr Dr. Müller-Fahrenholz, was will der Öku­
menische Rat mit der Aufnahme dieses Programms 
„Dialog" mit nichtchristlichen Religionen?

Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz: Das Dilemma eines 
Menschen, der den „Genfer Stab" vertreten soll, ist 
immer das, daß er für seine Kollegen mitsprechen 
soll und mit der eigenen Arbeit kaum zu Rande 
kommt. Aber das ist ja ein bekanntes Phänomen, 
nicht nur in Genf.

Ich sitze in der Nachbarschaft der „Unter-Einheit" 
des Dialogs mit „people of living faith and ideolo­
gies". Und dieser Titel ist damals sehr sorgfältig 
gewählt worden. Ich möchte nun gerne ein wenig 
darüber sagen, gerade im Anschluß an das, was Herr 
Held vorhin gesagt hat.

Ich habe zum Beispiel in Zentralamerika Leute 
gesehen, die aus der sehr stark evangelikal gepräg­
ten Mission herausgekommen sind und die dort ar­
beiten und die angesichts der veränderten Situation, 
in der sie sich befinden, anfangen, jetzt plötzlich 
auch die Voraussetzungen, mit denen sie ins Land 
gekommen sind, zu befragen. Es ist mir sehr ein­
drücklich gewesen, wie ein Missionar der Episcopal 
Church sagte, er habe zuerst treu und brav das 
Abendmahl gefeiert mit kleinen Landgemeinden, die 
er vorfand, als er dorthin kam, bis er dann entdeckte, 
daß diese Menschen, denen er Brot und Wein gab, 
buchstäblich nicht genug Brot und Wasser zu essen 
hatten. Und aus diesem zentralen Erlebnis kam er 
zuerst in eine Krise seines eigenen Verständnisses 
vom Abendmahl und der christlichen Verkündigung, 
um dann daraus zu lernen, daß er aus dem Auftrag 
der Eucharistie heraus mit diesen Menschen arbeiten 
muß, auch an ihrem praktischen Leben.

Dies war ein kleines Beispiel für die Situation 
bzw. für die Beobachtung, daß sich in unterschied­
lichen Situationen Bedenken und Probleme auf­

drängen, die eine neue Situation schaffen, über die 
man nachdenken muß. Und so entsteht meines Er­
achtens eine Dialogsituation.

Nun kommt hinzu für den Ökumenischen Rat, daß 
wir sehr stark von asiatischer Problematik, indischer 
Problematik beeinflußt worden sind in der Weise, 
wie das Dialogprogramm in den letzten Jahren ge­
laufen ist. Ich glaube, daß wir aus Asien vor allen 
Dingen den Anstoß zu einem solchen Dialog bekom­
men haben, und deshalb ist auch der Dialog mit Ver­
tretern des Islam oder des Buddhismus und Hinduis­
mus verstärkt geführt worden. Wir sind immer noch 
dabei zu entdecken, was es eigentlich heißt, den 
Dialog zu führen mit den Ideologien unserer Zeit. 
Das würde uns selber, auch hier in Westeuropa, vor 
die Frage stellen: Sind wir eigentlich bereit, den 
Dialog mit den uns umgebenden Ideologien zu füh- ' 
ren, den Ideologien, die ganz tief in unser eigenes 
christliches Bewußtsein hineingedrungen sind? Mate­
rialismus zum Beispiel wird in Nairobi ganz stark 
hervorgehoben. Die Formen des Unglaubens, die uns 
selbst umgeben, sind ein Bereich, den wir merk­
würdig ausklammern. Ich habe manchmal den Ein­
druck, daß wir das Dialogprogramm wie etwas 
exotisch Fremdes betrachten, ohne zuerst einmal der 
Herausforderung gerecht geworden zu sein, die 
darin liegt, daß wir selber sozusagen Systeme des 
Unglaubens vor unserer eigenen Tür und in unserem 
eigenen Herzen haben.

(Beifall)
Gesprächsleiter Dr. Epting: Herzlichen Dank! — 

Aus den letzten beiden Beiträgen wurde deutlich, 
daß für das missionarische Bemühen und für die 
Mission und auch das Reden über die Mission der 
Kontext, die Umwelt von entscheidender Bedeutung 
ist und daß man vielleicht von daher auch nicht ganz 
allgemein, grundsätzlich von der Mission reden 
kann, sondern sie eigentlich immer nur in der kon­
kreten Ausgestaltung bzw. im konkreten Zum- 
Ausdruck-Bringen darstellen und davon sprechen 
kann.

Ein Stichwort, das aus verschiedenen Gruppen 
kam, war das Stichwort Synkretismus, und 
das spielt ja nun eine Rolle im Zusammenhang mit 
der Diskussion sowohl über das Dialogprogramm 
des Ökumenischen Rates wie über Dialog überhaupt. 
Wann ist die Grenze gegeben, wo die Verkündigung 
des Evangeliums oder die dialogische Bemühung 
umschlägt in Synkretismus?

Ich möchte Herrn Dr. Held fragen, der für die 
nächsten sechs Jahre Mitglied des Zentralausschus­
ses des Ökumenischen Rates für unsere deutschen 
Kirchen ist: Haben Sie den Eindruck auf Grund 
Ihrer langjährigen Erfahrungen im Ökumenischen 
Rat, daß im ökumenischen Rat dem synkretistischen 
Bemühen oder dem Synkretismus Vorschub geleistet 
wird?

Präsident Dr. Held: Ich möchte sagen, daß ich per­
sönlich den Eindruck nicht habe. Ich möchte die Frage 
einmal von einer anderen Warte her sehen. In 
Nairobi ist in dem Sektionsbericht III, der vom 
Thema des Dialogs handelt, ganz deutlich gesagt 
worden, daß jede Kultur, in die das Christentum

6



68 Zweite Sitzung

eingeht und mit der es sich verbündet, auch auf die 
Form des Christentums einwirkt. Man muß also bei 
der Frage nach dem Verhältnis von Christentum zu 
Kultur und Ideologie kritisch dem Synkretismus 
gegenüber sein — wenn Sie mir das Wort gestat-
ten 
es

—, der in unserem eigenen Christentum, wie wir 
vertreten, vorhanden ist. Ich glaube, daß wir im

Ökumenischen Rat und auch in der ganzen Diskus­
sion über Mission bzw. Evangelisation in den ver­
schiedenen Erdteilen sehr viel stärker auf diese Ver­
bindung — aber vielleicht ist das kein Synkretis­
mus — zwischen Kulturelementen, Ideologien und 
Christentum oder christlichem Glauben aufmerksam 
geworden sind. Insofern hat die kritische Frage nach 
einer synkretistischen Verfärbung des Christentums 
in ökumenischen Diskussionen eine wichtige Rolle 
gespielt. Aber ich bin nicht in der Lage zu sagen, daß 
der Ökumenische Rat einem Synkretismus Vorschub 
geleistet habe. Der erste Generalsekretär Visser’t 
Hooft hat vor Jahren ein Buch geschrieben, in dem 
er sich eindeutig gegen Synkretismus gewandt hat. 
Er hat seine Stimme in diesem Sinne immer wieder
auch nach seinem Rücktritt als Generalsekretär 
hoben.

er-

Gesprächsleiter Dr. Epting: Danke schön! — Herr 
Scheffbuch, Sie waren Delegierter bei der 5. Vollver­
sammlung in Nairobi und kennen ja die Stimmen 
aus den bekennenden Gruppen, die immer wieder 
diesen Vorwurf des Synkretismus gegenüber dem 
Ökumenischen Rat machen. Was würden Sie nun 
dazu sagen?

Dekan Scheffbuch: Es war so, daß ja dieser ur­
sprünglich gedachte Sektionsbericht III in Fragen 
Dialog von einer Mehrheit der Delegierten wieder 
zurückverwiesen wurde in die Sektion. Die Sektion 
wurde genötigt, eine Präambel zu schreiben, die sich 
ganz klar vom Synkretismus distanziert hat. Die 
Gefahr war beim formulierten Bericht da. Es wurde 
etwa — nur als Beispiel — das paulinische Bild vom 
Haupt und vom Leibe der Gemeinde Jesu plötzlich 
auf die ganze Menschheit ausgedehnt. Jesus ist das 
Haupt der Menschheit, auch alle Religionen und alle 
Menschheitsbemühungen sind Glieder am Leibe 
Christi. Das würde ich als Synkretismus verstehen, 
daß das plötzlich Glieder am Leib Christi sind. Das 
wurde auf Drängen der Delegierten gestrichen. Aber 
es ist zu sehen, daß etwa M. M. Thomas, der bis­
herige Vorsitzende des Zentralausschusses, ja in sei­
nem Rechenschaftsbericht plädiert hat für einen 
„Christus-zentrierten Synkretismus". Da Christus ja 
alle Religionen und Ideologien schon durchdrungen 
habe, sei er für einen Christus-zentrierten Synkretis­
mus. Es ist nie ganz klar geworden, was er damit 
meint. Jetzt taucht die Frage auf: Wo ist denn der 
Maßstab für solchen Synkretismus?

Sie können's nachlesen in dem Vortrag von M. M. 
Thomas. — Was ist denn der Maßstab? Wer ist denn 
der Christus, an dem dann die Erfahrung der Ideo­
logien und der Weltanschauungen der Völker ge­
messen wird? Wenn es so ist — ich nenne eine 
Stimme aus Afrika, ohne das jetzt irgendwo zu stark 
zu kritisieren —, wie es in dem Band „Schwarze 
Theologie" gesagt wird, nämlich: „Wir, die wir 
Christus in unserer Perspektive sehen, in unserer

schwarzen Perspektive, wissen, daß Christus nicht 
die vertrauten Worte ausgerufen haben würde, die 
er vor vielen Jahrhunderten geäußert haben soll: 
Der Mensch lebt nicht vom Brot allein, sondern von 
einem jeglichen Wort, das durch den Mund Gottes 
geht", dann muß ich fragen: Geht das, daß wir heute 
entscheiden: Das hat er unmöglich gesagt — das 
wissen wir von unserer Perspektive. Wenn ja, was 
ist dann das Kriterium für einen Christus-zentrierten 
Synkretismus? Ist es der Jesus Christus, wie er in 
der Schrift bezeugt ist? Hier haben die Evangelikalen 
— und nicht bloß die von Europa — grundlegende 
Anfragen. Die schärfsten Anfragen kamen etwa von 
den kenianischen Baptisten, die eine Schrift verteilt 
haben: „Jesus fries and unites". Bringt der Oku- 
menische Rat eine Verstärkung des Synkretismus 
nach Afrika? Diese Angst ist auch bei schwarzen 
afrikanischen Christen da. Nachdem nun M. M. Tho­
mas dies brisante Stichwort in die Debatte geworfen 
hat, sollten wir es auch diskutieren.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Danke schön! — Dr. 
Müller-Fahrenholz möchte dazu etwas sagen: Was 
ist christozentrierter Synkretismus entsprechend dem 
Referat von M. M. Thomas?

Ich möchte ihn gleich bitten, daß er mitbeantwortet 
eine Frage, die aus drei Gruppen kam: Welche 
Bedeutung hat der Genfer Stab für das Gesche­
hen innerhalb des Ökumenischen Rates? Sie können 
es vielleicht auch gerade daran deutlich machen: 
Was bedeutet christozentrierter Synkretismus?

Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz: Ich möchte zuerst 
ganz einfach und praktisch sagen, daß das etwas 
ganz Normales und Gutes ist, wenn eine Vollver­
sammlung eine Textvorlage zurückverweist. Das ist 
wahrscheinlich dieser Synode auch schon passiert.

(Heiterkeit)
Das hat auch gezeigt, daß eine solche Vollversamm­
lung ihr eigener Meister ist und sein soll. Und das 
ist auch etwas, was jeder von den Leuten, die in 
Genf in dieser Arbeitsstelle dort arbeiten, begrüßt 
und nicht nur zähneknirschend respektiert.

Es ist ja nun in der Tat bei Sektion III — das 
haben viele meiner Kollegen empfunden — am An­
fang eine Vorlage eingereicht worden, die auch wir, 
wenn wir sie in Genf hätten diskutieren sollen, 
zurückgewiesen hätten. Denn daß es uns darum geht, 
den christozentrierten Ansatz, der auch die vorher­
gehenden Vollversammlungen geprägt hat, weiter 
durchzuhalten, daran kann gar kein Zweifel sein, 
wenn ich das ein bißchen überblicke. Daß wir aller­
dings in einer Form von Synkretismus eigentlich 
dauernd leben, das ist mir schon klar gewesen, 
glaube ich, bevor ich nach Genf kam. Die eigene 
Kirchengeschichte zum Beispiel oder Kulturgeschichte 
ist doch voll ganz fulminantem Synkretismus. Die 
Tatsache ist allerdings, ob wir in der Lage sind, das 
Zeugnis von Jesus Christus — ich möchte hinzu­
fügen: in der trinitarischen Verschränkung, und das 
haben uns die Orthodoxen immer wieder gesagt und 
das müssen wir auch stärker beachten — als kri­
tische Substanz in unserer Welt und in der Weise, 
wie wir uns in der Welt bewegen, auch durch­
zuhalten. Insofern habe ich M. M. Thomas verstan­
den, daß er einerseits darauf aufmerksam macht, daß



Zweite Sitzung 69

es eigentlich gar nicht anders geht, als daß bei einer 
Inkulturation des Evangeliums immer auch so etwas 
entsteht wie eine Verwurzelung, wie eine Sache, die 
sich wie Synkretismus ausnimmt, aber daß das jetzt 
gemessen werden muß an dieser kritischen Distanz 
des solus Christus. Damit hat er für alle meines Er­
achtens, auch wenn es relativ knapp war, doch eine 
gute, hilfreiche Lösung gegeben. Das mit diesem 
Genfer Stab. —

Ich bin selbst kritisch genug zuzugeben, daß jeder, 
der sich mit Institutionenkritik befaßt, weiß, daß jede 
Geschäftsstelle, Landeskirchenamt usw. einen Infor­
mationsvorsprung bekommt durch die reine Tat­
sache, daß sehr viele Dinge erst einmal dort tagtäg­
lich bearbeitet werden müssen. Und das ist in Genf 
nicht anders. Ich bin allerdings auch beeindruckt als 
deutscher Mitarbeiter dort, wie stark das angel-
sächsische Verständnis von Administration und
Legislative diese Arbeit durchdringt, mehr als ich 
das hier beobachtet habe. Und Herr Scheffbuch hat 
nun schon gelegentlich auf den angelsächsischen 
Raum verwiesen usw. Die Tatsache, daß ein Zentral­
ausschuß oder daß eine Vollversammlung etwas 
kritisiert, etwas festlegt, etwas bestimmt, ist in 
einem sehr viel stärkeren Maß für uns in Genf bin­
dend, als wir das etwa in unseren Landeskirchen 
erlebt haben. Insofern muß ich sagen, daß wir uns 
in diesem Kontext verstehen und arbeiten und daß 
uns das dadurch allerdings nicht immer ganz leicht 
gemacht wird — das darf ich vielleicht hinzufügen —, 
daß oft zu viele Aufgaben wieder an uns zurück­
verwiesen werden, die eigentlich eine Geschäftsstelle 
nicht machen dürfte, sondern die die Mitglieds­
kirchen tun müßten. Wenn man die Fülle der Emp­
fehlungen durchsieht, die einfach wieder auf den 
Stab zurückgewälzt worden sind, so ist es dann 
etwas mißlich, wenn man hinterher zu hören be­
kommt, daß der Stab zu viel tut.

Präsident Dr. Held: Zur Frage des christozentri­
schen Synkretismus in dem Vortrag von M. M. Tho­
mas ist vielleicht wichtig zu wissen, daß er diesen
Begriff dem Begriff des falschen, zu verwerfenden
Synkretismus gegenübergestellt hat.

(Zurufe)
— Vielleicht lese ich einfach vor, was er gesagt hat. 
Er schreibt: „Wenn Sie mir den Begriff Synkretismus 
gestatten, mit dem wir jeden Prozeß der wechsel­
seitigen Durchdringung verschiedener Kulturen und 
Religionen bezeichnen" — das ist seine Definition —, 
„so können wir einem falschen Synkretismus, und 
darunter verstehe ich ein kritiklos-oberflächliches 
und aller Normen entbehrendes Gemisch von grund­
sätzlich nicht zu vereinbarenden religiösen Konzep­
tionen oder kulturellen Einstellungen, nur einen 
christozentrischen Synkretismus entgegenstellen. Er 
setzt sich im Lichte Jesu Christi mit allen Begriffen 
und Denkweisen kritisch auseinander, ermittelt ihren 
Stellenwert und macht sie zu Instrumenten der Kom­
munikation, die die Wahrheit des Evangeliums ver­
breiten und seiner Bedeutung für das Leben Aus­
druck geben."

(Vereinzelter Beifall)
Man müßte also eigentlich von einem christo- 

kritischen Synkretismus sprechen, weil man so zu-

gleich darauf hinweisen will, daß hier Christus das 
Kriterium ist. Und wenn man den Vortrag von M. M. 
Thomas liest, dann sieht man, daß er hier mit Chri­
stus den gekreuzigten Christus meint.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank! — Soviel 
zum Begriff des Synkretismus, dem Stichwort Genfer 
Stab und Dialog.

Ein Problem, das in verschiedenen Gruppen auf­
tauchte, soll hier noch berührt werden unter diesen 
Fragen nach der Mission und nach einem rechten 
Verständnis der Mission. Sie haben auch jetzt im 
Laufe des Gesprächs gemerkt, daß es einerseits die 
regionalen kirchlichen Missionswerke gibt, die eine 
Verwirklichung der theologischen Erkenntnis der 
Integration von Kirche und Mission darstellen, 
andererseits die Arbeitsgemeinschaft evangelikaler 
Missionen, die als freie Missionsgesellschaften mit 
dem spezifisch evangelistischen Anliegen, aller Welt 
das Evangelium zu verkündigen, sich auch organi­
satorisch zusammengeschlossen haben.

Ich möchte Herrn Dr. Linnenbrink bitten, seine 
Meinung dazu zu sagen bzw. uns ein bißchen zu ver­
deutlichen, was die Schwierigkeiten die- 
serDoppe1g1eisigkeit für ein evangelisches 
Christentum in Deutschland sein könnten und sind.

Oberkirchenrat Dr. Linnenbrink: Diese Schwierig­
keiten habe ich am eigenen Leib in den letzten 
14 Jahren erfahren. Ich war sieben Jahre Mitarbeiter 
beim Deutschen Evangelischen Missionstag, bevor 
ich 1969 zur EKD kam. Wenn ich an meine Zeit im 
Deutschen Evangelischen Missionstag denke und an 
die Synode der EKD in Bethel 1963, wo die Bildung 
der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für Welt­
mission beschlossen worden ist, als die — wenn Sie 
so wollen — deutsche Antwort auf die Integration 
vom Internationalen Missionsrat und Ökumenischen 
Rat der Kirchen von 1961 in Neu-Delhi, hatten wir 
alle gehofft, daß durch dieses Ereignis die auch schon 
damals in der Mission, in der organisierten Mission 
vorhandenen unterschiedlichen Meinungen vom 
Wesen und Auftrag des missionarischen Zeugnisses 
miteinander diskutiert und auch ein gemeinsames 
Verständnis gefunden werden könnte. Ich kann mich 
an viele Diskussionen erinnern, die wir im Missions­
tag geführt haben, die eigentlich, wenn ich bis 1966 
zurückdenke, immer getragen waren von dem ge­
meinsamen Bemühen, die Unterschiede zwar nicht 
zu verkleistern, aber auch nicht zu überbetonen. Dies 
ist dann anders geworden. Und das ist auch meine 
Frage an die Missionen und Gruppen in unserem 
Lande, die sich dem evangelikalen Flügel zugerech­
net wissen. Ich selbst habe in meiner Tätigkeit beim 
Missionstag eigentlich empfunden, daß in dem 
Augenblick, wo das evangelikale Anliegen sich mit 
organisatorischen Konsequenzen verbunden hat, die 
Spannungen größer geworden sind. Ich habe volles 
Verständnis dafür, daß Gruppen ihre Identität wah­
ren wollen. Sie brauchen sie, um in einem solchen 
Gespräch, das kontrovers geführt werden kann, 
manchmal auch muß, nicht ihre Position und ihren 
Halt zu verlieren. Aber ich frage mich auf Grund 
der eigenen Erfahrungen, die ich gesammelt habe, 
ob die Organisation in der Arbeitsgemeinschaft 
evangelikaler Missionen neben dem Deutschen Evan-



70 Zweite Sitzung

gelischen Missionstag die richtige Antwort auf die 
Spannungen in unserer Missionsbewegung hier in 
diesem Lande — also ich meine nicht Baden, sondern 
die Bundesrepublik — gewesen ist.

Ich habe den Eindruck — mag sein, daß Bruder 
Scheffbuch das anders sieht —, daß dies nicht dazu 
geführt hat, daß die Fronten klarer geworden sind, 
sondern eher dazu, daß holzschnittartig argumentiert 
wird, das soll sagen, die Differenzierungen immer 
gröber werden und dadurch auch in den Gemeinden, 
denen ich selbst auch verpflichtet bin, wo ich selbst 
tätig bin als Kirchenvorsteher, das Unverständnis, 
die Verwirrung und auch die Bekümmertheit größer 
werden. Ich habe eigentlich mein Christsein immer 
als ein missionarisches verstanden und habe dieses, 
was Bruder Scheffbuch als die evangelikale Prägung 
sieht, immer auch als eine unmittelbar notwendige 
Komponente meiner christlichen Existenz angesehen. 
Deswegen bedaure ich es, daß durch diese organisa­
torischen Konsequenzen, die von den evangelikalen 
Brüdern gezogen sind, unsere Auseinandersetzungen 
nicht nur schärfer geworden sind, sondern auch un­
klarer. Ich glaube, das ist etwas, was den Dialog, 
den wir in der Vergangenheit geführt haben und der 
nach meinem Urteil eigentlich zu einem besseren 
gemeinsamen Verständnis vom missionarischen Auf­
trag der Kirche und der Christen hätte führen kön­
nen, jetzt erschwert hat.

(Beifall)
Gesprächsleiter Pfarrer Dr. Epting: Vielen Dank! 

— Nun möchte ich Herrn Scheffbuch bitten, aus sei­
ner Sicht zu diesem Problem der organisatorischen 
Trennung in verschiedene missionarische Gruppie­
rungen in der Bundesrepublik etwas zu sagen.

Dekan Scheffbuch: Herr Dr. Linnenbrink, das 
würde ich durchaus zugestehen, daß selbst für ver­
antwortliche Gemeindeglieder es nahezu unverständ­
lich geworden ist, was denn die Unterschiede sind, 
zumal es doch — wie ich heute morgen auch betont 
habe — eine Reihe, eine ganz stattliche Reihe von 
Missionsgesellschaften in den regionalen Missions­
werken gibt, die ihre Arbeit evangelikal verstehen, 
die evangelikale Mitarbeiter haben. Daß da sich 
dann leicht sehr ungute Dinge entwickeln, herüber 
und hinüber, das müssen wir sehen. Darunter leiden 
wir genauso. Ich möchte dazu sagen: Wenn Sie 
sehen, wie stark auf evangelikaler Seite das Poten­
tial ist, das Mission treibt, und wenn Sie zugleich 
sehen, wie wenige Funktionäre da engagiert sind 
— was also auf uns, die wir das noch nebenher 
machen, abgewälzt wird an Lasten —, dann muß ich 
sagen: Wären wir doch lieber beim Missionstag und 
beim Missionsrat geblieben, wir schaffen's dort 
kaum mehr! Der eigene Weg hat also keineswegs 
Erleichterungen gebracht.

Begonnen hat es ja mit den Missionarskursen, daß 
man sagte: Die sind in Hamburg nicht mehr so auf­
gehoben, daß wir es verantworten können. Man muß 
doch sehen, aus welchen Dingen das entstanden ist. 
Denn wurden Missionarskurse zuerst ab 1967 durch­
geführt, dann wurde die Frage des Missionsmaterials 
von Hamburg aus angeschnitten, ob das Anliegen 
der evangelistischen Verkündigung in unsere Ge­
meinden hineingebracht wird. Das Hamburger Mis­

sionsmaterial war ein Stein des Anstoßes. Die Brüder 
und Schwestern sind im Gewissen gebunden diesen 
Weg gegangen.

Nun kann man all das Negative sehen. Auf der 
anderen Seite möchte ich sagen, wann hat es in den 
letzten dreißig Jahren eine Zeit gegeben, da sich 
so viele Gemeindeglieder für Mission und Ökumene 
interessieren wie heute bei uns? Und zwar nicht nur 
für die Streitigkeiten. Im Jahre 1961 habe ich über 
100 Gemeinden besucht als Information über Neu- 
Delhi und habe vor kleinen Gemeindegruppen, vor 
20 bis 30 Leuten, gesprochen. Wenn heute über 
Ökumene gesprochen wird, dann sind das immer 
mehrere Hundert. Es ist ein ganz großes Interesse 
da. Es gibt auch viel Willigkeit, für Mission etwas 
zu tun. Ich sage nicht, wir hätten den Streit vom 
Zaun brechen sollen, damit das herauskommt. Aber 
wir sollten immerhin das auch sehen, daß seit der 
Frankfurter Erklärung ein ganz großes neues Inter­
esse an Mission entstanden ist.

Ich habe heute morgen aus der Diskussion gelernt, 
daß von unseren Brüdern etwa vom Evangelischen 
Missionswerk viele Verwundungen da sind, einfach 
durch die Existenz einer besonderen Organisation. 
Wir sollten mindestens versuchen, diese Verwun­
dungen zu lindern.

Pfarrer Gengnagel: Hinter diesen Verwundungen 
stehen tatsächlich sehr leidvolle Erfahrungen, die 
nicht nur Herr Dr. Linnenbrink gemacht hat, sondern 
die wir im süddeutschen Raum sehr massiv gemacht 
haben. Aus vielen Briefen, die uns in der Geschäfts­
stelle erreichen, spüren wir Verwirrung, Unsicher­
heit und Verunsicherung. Auch gibt es viele Ver­
dächtigungen. Wo man die Unterschiede nicht genau 
aufzeigen kann, wuchern um so mehr Gerüchte. Ver­
dächtigungen und falsche Zitate werden weiter­
gegeben. Es ist also sehr teuer erkauft, wenn daraus 
gelegentlich und erfreulicherweise neues Interesse 
an Mission und Ökumene erwächst.

Ich wollte aber noch darauf hinweisen, daß die 
regionalen Missionszentren und insbesondere auch 
das Evangelische Missionswerk in Südwestdeutsch­
land der Idee nach natürlich die missionarischen 
Kräfte in unseren Kirchen zusammenfassen wollten. 
Bei der Vorform des Evangelischen Missionswerks, 
der Südwestdeutschen Arbeitsgemeinschaft für Welt- 
mission, waren ja einige maßgebliche evangelikale 
Missionen noch dabei, wenn auch nur mit Gaststatus. 
Sie haben sich dann leider nicht entschließen kön­
nen, der Einladung, im Evangelischen Missionswerk
in Südwestdeutschland mitzumachen, zu folgen. Als
Begründung gaben sie hauptsächlich an, diese enge 
Bindung an die verfaßte Kirche könnten sie nicht 
mitmachen; sie wollten ein freies Werk bleiben. Ich 
sehe einen gewissen Widerspruch darin, wenn man 
einerseits den Missionsauftrag so stark als Auftrag 
für die ganze Kirche betont und dann anderer­
seits doch sagt: „Mission muß durch ein freies Werk, 
das zwar irgendwie zur Kirche gehört, aber doch 
irgendwo auch neben der Kirche steht, getan wer­
den." Diesen Widerspruch, das muß ich offen sagen, 
verstehe ich nicht ganz.

Noch ein Wort zu unserem Evangelischen Mis­
sionswerk. Wir Referenten in der Geschäftsstelle



Zweite Sitzung 71

bemühen uns nicht, eine profilierte Theologie des 
EMS zu entfalten. Denn wir handeln ja im Auftrag 
der fünf südwestdeutschen Kirchen, der Herrnhuter 
Brüdergemeine, der in uns mitarbeitenden Missions­
gesellschaften. Es kommt nicht darauf an, daß wir 
eine einheitliche Theologie entfalten. Wir haben eine 
gewisse Pluralität in unseren Reihen. Viel wichtiger 
als unsere Profilierung ist, daß wir bereit sind 
zu hören, was unsere Brüder in Ubersee uns zu sagen 
haben; daß wir nicht verfestigt und profiliert auf sie 
zugehen, sondern offen sind für sie. Wir haben des­
halb Herrn Pfarrer Murakami als japanischen Refe­
renten in unseren Reihen. Wir bemühen uns sehr, 
hier offener zu werden. Hier liegt vielleicht doch ein 
gewisser Gegensatz zur evangelikalen Seite: dort 
will man eine bestimmte Theologie profiliert heraus­
stellen. Wir wollen hören.

(Beifall)
Gesprächsleiter Dr. Epting. Vielen Dank.
Ich möchte Sie bitten, jetzt diesen ersten Fragen­

kreis abbrechen zu dürfen. Es sind eine Reihe von 
Stichworten aus den Arbeitsgruppen aufgenommen 
worden, und wir haben versucht, Ihnen noch ein 
wenig mehr Informationen und Materialien zu ver­
mitteln.

Der zweite Fragenkreis kreist um das Thema: 
Was heißt ökumenisch leben heute? 
Sie alle erinnern sich daran, daß gestern Herr 
Dr. Müller-Fahrenholz ökumenisch leben in einer 
doppelten Dimension dargestellt hat. Einmal meinte 
er, ökumenisch leben bedeutet, im Welthorizont 
zu leben und in einem globalen Zusammenhang sein 
eigenes Leben und auch das kirchliche Leben gestal­
ten zu müssen. Andererseits formulierte er: öku­
menisch leben heißt, im lokalen Bereich leben, von 
Haus zu Haus, von Tür zu Tür praktisches christ­
liches Leben verwirklichen. Er sagte dann in einem 
Teil seines Referats, es sei heute besonders schwie­
rig, es ströme so vieles auf uns ein, daß wir im 
Grunde davonlaufen möchten. Er stellte dann die 
Frage: Haben wir nicht auch immer wieder Anforde­
rungen an unsere Gemeinden und Mitarbeiter ge­
richtet, ohne uns hinreichend Rechenschaft darüber
zu geben, ob Herz und Sinn auch so vieles tragen
und bewältigen können? Ich möchte ihn bitten, in
diesen Fragenkreis einzuleiten, indem er das noch
etwas konkretisiert und verdeutlicht.

Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz: Ich empfinde eben, 
daß wir uns heute im zwischenmenschlichen wie im 
weltweiten Horizont vor Probleme gestellt sehen, 
die von einer, fast möchte ich meinen, apokalyp­
tischen Unermeßlichkeit und Schwere sind. Ich habe 
jedenfalls noch sehr deutlich vor Augen, wie es 
manche Leute in meiner Gemeinde empfunden 
haben, die sagten: „Herr Pfarrer, Sie dürfen uns 
nicht dauernd mit Herausforderungen und neuen 
Ansprüchen kommen. Ich kann das einfach nicht 
mehr mitmachen und ertragen. Ich habe eh schon 
genug zu tun." Das geht mir eben nach: ob wir nicht 
vielleicht Lasten auf die Schultern — unsere eigenen 
Schultern und die Schultern unserer Gemeinden — 
gepackt haben und da irgendwo dann auch gesetzlich 
vorgegangen sind.

Nun habe ich gestern auch gesagt, in diesem Zu­
sammenhang würde ich gerne für ein neues und 
breiteres Konzept von Seelsorge plädieren. Das ist, 
wenn ich richtig sehe, ein Punkt, wo es ziemlich 
im argen liegt. Das kann ich jetzt nicht entfalten, 
es würde auch zu weit führen. Aber: haben wir 
genug Möglichkeiten, einander wirklich zu stärken 
und Mut zu machen, in dieser Welt als Christen ver­
antwortungsvoll und nach außen gewandt zu leben?

An diesem Punkte, finde ich, brauchen wir das 
gemeinsame Nachdenken.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Könnten Sie noch ver­
deutlichen, was das konkret für eine ökumenische 
Arbeit am Ort bedeuten würde?

Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz: Ich würde zuerst 
einfach sagen: Achten wir doch mehr darauf, wo 
Menschen und Gruppen sich finden, die die Leid­
tragenden sind. Wir haben das in der Gruppe I 
gestern und heute früh am Beispiel der Behinderten 
durchdacht. Behinderte, Randgruppen, alleinstehende, 
alleingelassene, kasernierte, an den Rand oder in 
den Schatten gestellte Menschen — die haben wir 
überall bei uns. Achten wir doch mal einfach in 
größerer Sorgsamkeit auf diese mehr oder weniger 
versteckten Leiden, die bei uns vorhanden sind. 
Wäre damit nicht eine Dimension der Solidarität, 
des Füreinanderdaseins, der gegenseitigen Achtung 
gefunden, die uns auch zeigen würde, was es heißt, 
mit Jesus Christus zu denen zu gehen, für die er ein­
getreten ist, ohne daß das jetzt ein neues Gesetz ist?

Wir haben in der Gruppe I auch herausgefunden, 
daß in diesem Zugang, in diesem Eintreten beispiels­
weise für die Behinderten oder für andere uns selber 
großer Gewinn und ein neuer Strom von Liebe zu­
wächst. Mir scheint, daß, wenn wir in dieser unauf­
fälligen Weise mit den Augen des anderen, des 
Zukurzgekommenen sehen, uns eine Dimension öku­
menischen Existierens eröffnet würde, die evan- 
geliumsgemäß ist, wo etwas von Ermutigung und von 
Aufbruch darin ist. Das läßt sich, glaube ich, auch 
transferieren; das sind Erfahrungen, die unseren 
Blick für das Leiden anderswo öffnen. Wir brauchen 
nicht den exotischen Fernen, um Solidarität zu ler­
nen; es ist, glaube ich, echter, aus diesen Situationen 
heraus zu lernen, was es heißt, diesen unermeßlichen 
Leiden gegenüberzutreten.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank.
Herr Dr. Mastra, was bedeutet in Ihrer Umwelt und 

in Ihrem Kontext ökumenisches Leben?
Präsident Dr. Mastra (Übersetzung durch Pfarrer 

Dowerk): Wir beachten in ganz besonderer Weise 
die ökumenische Gemeinschaft innerhalb Indone­
siens. Denn die Kirchen Indonesiens leben in einer 
missionarischen Existenz. Die missionarische Bewe­
gung des 19. Jahrhunderts hat Indonesien gewisser­
maßen aufgeteilt in unterschiedliche Bezirke, wo 
verschiedene Missionsgesellschaften gearbeitet ha­
ben, aus denen wiederum verschiedene Kirchen ent­
standen sind. So hat man nun im einen Bezirk eine 
lutherische, im anderen eine methodistische Kirche, 
und es kann durchaus sein, daß diese Kirchen unter­
einander im Streit liegen. Das Närrische ist nun, daß 
wir in einer missionarischen Existenz, und zwar in 
einer Minoritätsexistenz, leben und dennoch nicht



72 Zweite Sitzung

begriffen haben, daß wir an einem Strang ziehen 
müssen. Wir verwenden sehr viele Kraft, um uns 
gegenseitig aufzureiben.

(Zustimmung)
Es ist gerade die Kirche, die immer wieder von der 
Liebe spricht und diese Liebe nicht unter den ande­
ren Kirchen praktiziert.

(Zustimmung)
Das ist uns während der letzten dreißig Jahre deut­
lich geworden, und wir versuchen seither, diese ver­
schiedenen Minoritätskirchen untereinander im Rat 
der indonesischen Kirchen zu verbinden. Aber wenn 
wir nun versuchen, eine Einheit innerhalb dieses 
Rates der Kirchen zu finden, behaupten wir nicht, 
daß es jetzt eine große indonesische Kirche gäbe, die 
für die Mission in Indonesien allein verantwortlich 
wäre, sondern wir möchten die Einheit mit allen 
Kirchen dieser Welt bewahren. Für die Mission in 
Indonesien sind auch deutsche Kirchen mitverant­
wortlich. Das ist der Grund, warum wir mit deut­
schen Kirchen Verbindung suchen, und zwar über 
das EMS vor drei Jahren. Wir sind in Bali sechs­
tausend evangelische Christen, aber wir stehen zwei­
einhalb Millionen Hindus gegenüber. Diese Last 
können wir nicht allein tragen, da müssen Sie uns 
helfen. Wir bedauern es in diesem Zusammenhang 
außerordentlich, daß es nach wie vor Kirchen gibt, 
die sich nicht mit uns zusammen an einen Tisch 
setzen wollen, sondern unsere Schafe zu stehlen ver­
suchen, um sie in sich einzuverleiben. Offensichtlich 
sind das Kirchen, die nicht den Mut haben, unter 
Nichtchristen zu arbeiten, weil es viel leichter ist, 
unter schon bekehrten Christen Schafe für seinen 
eigenen Stall zu suchen.

(Beifall)
Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank. Hier

wird Ökumene sehr stark als das Bemühen um
Gemeinschaft verstanden, als das Aufeinander­
gewiesen- und Aufeinanderangewiesensein. Herr 
Scheffbuch betonte heute morgen in seinem Referat 
sehr stark, daß der Ökumenische Rat der Kirchen 
als ein Teilhorizont der Weltchristenheit verstanden 
werden müsse. Herr Scheffbuch, was bedeutet nun 
angesichts dieses Zitats, das Ihnen sehr wichtig war, 
für Sie ökumenisches Leben?

Dekan Scheffbuch: Ich darf vielleicht noch zum 
vorigen sagen: das ist ja eine Not, die durch die 
ganze Christenheit geht. Ich habe soeben einen Brief 
aus Indonesien bekommen, wo eine Kirche des 
National Council, also eine ökumenische Kirche, 
angeklagt wird, daß sie auf Grund der starken 
Finanzmittel Glieder aus einer fundamentalistischen 
Kirche abwirbt. Wir sollten sehen, daß das eine Not 
ist, die wir nicht auf eine Gruppe verrechnen kön­
nen.

Aber nun zu der ökumenischen Existenz. Das fängt 
doch sehr früh an. Wir hatten im Herbst in Schorn­
dorf eine Evangelisation. Die erste Hälfte - 10 Tage - 
wurde bestritten von dem Methodistenpfarrer Horst 
Marquardt, die zweite Hälfte von dem landeskirch­
lichen bayrischen Pfarrer Kurt Heimbucher. Horst 
Marquardt hat in den zehn Tagen nach vorne ge­
rufen zur Entscheidung, worauf fast ausschließlich 
alle Landeskirchler von links bis rechts — ich sage

das bewußt — gesagt haben: „Das kann man doch 
in der Landeskirche und dazu noch in unserer schö­
nen Schorndorfer Stadtkirche nicht machen, zur Ent­
scheidung rufen, da werden Gewissen vergewaltigt." 
Als in der zweiten Hälfte Kurt Heimbucher als 
landeskirchlicher Pfarrer sagte: „Ich habe keine Frei­
heit, zur Entscheidung zu rufen", sind die Metho­
disten und Baptisten, die vorher bei der Allianz- 
Evangelisation mitgemacht haben, fast ausgestiegen; 
sie haben gesagt: „Was hilft uns eine Mission, bei 
der nicht zur Entscheidung gerufen wird?"

Jetzt haben wir aber in unseren Kirchengemeinde­
räten weiterdiskutiert: Dürfen wir als Landeskirchler 
denn so pauschal dieses Nachvornerufen verneinen? 
Was tun wir denn eigentlich bei der Konfirmation? 
Ist das nicht noch viel fragwürdiger? Ist es nicht noch
viel fragwürdiger, Ehepaare, wo wir bei neunzig
Prozent wissen, daß sie es nicht ernst meinen, daß 
sie nach Gottes Gebot und Verheißung leben wollen, 
zu fragen und zu sagen: „So antwortet: Ja, Gott 
helfe mir."

Verstehen Sie: über diese Fragen, die bei uns 
praktisch da sind, ist zu diskutieren, weil uns erst 
vom andern her im ökumenischen Leben bewußt 
wird, daß hier eine Frage liegt. Hier wären noch 
viele Dinge bei uns gegenseitig aufzuarbeiten. Für 
uns war es sehr bereichernd, daß wir — überhaupt 
erst seit drei Jahren — von der Existenz großer 
evangelikaler Kirchen in Asien und Afrika Bescheid 
bekommen haben. Ich habe das bis dahin nicht 
gewußt. Wir haben Vertreter dieser Kirchen, den 
Kirchenpräsidenten Odunaike, den Evangelisten 
Theodore Williams aus Indien, wir haben den 
Generalsekretär Dr. Kato dagehabt und uns einmal 
von diesen evangelikalen Christen anderer Länder 
sagen lassen — auch wir sind nämlich bereit zu 
hören, nicht nur das Missionswerk —, wie sie die 
theologische Lage in Afrika und Asien sehen. Da­
durch sind wir ermutigt worden, auch stellvertretend 
für diese Brüder hier in Deutschland etwas zu tun.
Ökumenische Verantwortung heißt, einmal zur
Kenntnis nehmen, daß die Christenheit — ich kann 
es bloß noch einmal sagen — viel weiter ist. Wissen 
wir etwas von der Missouri Lutheran Church, von 
ihren Spannungen, von den Nöten, durch die sie im 
Augenblick geht? Wissen wir etwas von der 
Southern Baptist Church, der großen Kirche, der 
Billy Graham angehört? Das alles sind Kirchen, die 
nicht Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates sind! 
Oder haben wir heute Scheuklappen auf, so daß wir 
rechts und links das gar nicht zur Kenntnis nehmen, 
sondern nur die zweihundert Mitgliedskirchen des 
Ökumenischen Rates? Hier haben wir auch für uns 
eine Weitung zu erfahren.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank.
Ich möchte an Herrn Dr. Held und auch an Herrn

Dr. Linnenbrink als — in Anführungsstrichen —
„kirchliche Funktionäre" die Frage richten: Wie 
begegnet Ihnen ökumenisches Bewußtsein und öku­
menisches Leben in unseren Kirchen in der Bundes­
republik?

Präsident Dr. Held: Ich möchte diese Frage nicht 
direkt beantworten, sondern, wenn Sie mir gestat­
ten, etwas anderes sagen. Ich sehe eine Möglichkeit



Zweite Sitzung 73

für ökumenische Gemeinschaft am Ort bei den evan­
gelischen und orthodoxen Gemeinden ausländischer 
Arbeitnehmer. Es ist vielleicht nicht allen bekannt, 
daß die griechisch-orthodoxe Kirche in Deutschland 
mit 300 000 Mitgliedern die zahlenmäßig drittgrößte 
christliche Kirche in der Bundesrepublik Deutschland 
ist. Ich glaube, viele unserer Gemeinden haben noch 
nicht realisiert, daß orthodoxe Kirchen und Gemein­
den, aber auch evangelische Ausländergemeinden, 
in unserer Mitte sind, mit denen wir ökumenische 
Gemeinschaft suchen und darstellen sollen.

Lassen Sie mich ein zweites sagen. Wenn nun in 
größerem Maße aus Polen deutschstämmige Men­
schen nach Westdeutschland kommen mit ihrer ganz 
anderen kulturellen Prägung, ihren ganz anderen 
Erfahrungen aus einer ganz anderen Lebensumwelt 
und auch mit ihrer ganz speziell geprägten Frömmig­
keit, so würde ich es auch als ein Beispiel ökumeni­
schen Verstehens und Handelns ansehen, wenn wir 
ihnen entgegenkommen, ihnen mit ihrer besonderen 
Frömmigkeit Raum in unseren Gemeinden zu ver­
schaffen und Verständnis für solche Glaubens- und 
Volksgenossen zu erwecken versuchen. Hier würde 
ich ein Feld für ökumenische Gemeinschaft am Orte 
sehen.

Zu der Frage, wie ökumenisches Bewußtsein in 
unseren Gemeinden begegnet, meine ich, es kommt 
darauf an, daß wir ökumenische Erfahrung vermit­
teln und versuchen, uns gegenseitig Anteil an unse-
ren geistlichen Erkenntnissen und Einsichten zu
geben. Das ist mir jedenfalls bei meinen Reisen 
in andere Länder, zu anderen Kirchen und auch bei 
meiner Arbeit in Südamerika bewußt geworden, daß 
wir lernen müssen, christliche Existenz und Erfah­
rung, auch Bibelverständnis und Bibelauslegung, wie 
sie in anderen Kirchen praktiziert werden, zu sehen 
und aufzunehmen, um dadurch bereichert zu werden. 
Ökumenische Gemeinschaft bedeutet auch ein Stück 
enormer Bereicherung für unser eigenes kirchliches 
und persönliches Glaubensleben.

Oberkirchenrat Dr. Linnenbrink: Ich will es wieder 
an meinem Beispiel der Dorfgemeinde, in der ich 
jetzt wohne, deutlich machen. Ich predige dort regel­
mäßig, und bei dem allgemeinen Fürbittengebet 
habe ich mir seit gut einem Jahr immer wieder vor­
genommen und auch praktiziert, in die Fürbitte 
Gemeinden einzubeziehen, die ich auf meinen diver­
sen Reisen kennengelernt habe, deren Probleme ich 
kenne, Probleme, von denen ich möchte, daß meine 
Gemeinde sie mitträgt. Ich habe die Erfahrung ge­
macht, daß diese Fürbitten, besser als meine relativ 
schlechten Predigten, in der Gemeinde, im Kirchen­
vorstand, beim Frauenkreis, beim Jugendkreis dann 
den Wunsch wecken: „Diese Menschen, diese Welt 
möchten wir näher kennenlernen." Eine Dorf­
gemeinde hat einen relativ engen Horizont; das ist 
in Niedersachsen so, möglicherweise in Baden auch, 

(Heiterkeit und lebhafter Widerspruch)
und oftmals wird „ökumenisch" bei uns auch so ver­
standen, daß man in ein etwas besseres Verhältnis 
zur katholischen Nachbargemeinde kommt.

(Zuruf: Auch das ist schon was!)
Ich halte das auch für wichtig; es muß auch in die 
ökumenische Praxis der Ortsgemeinde einbezogen

werden. Das darf eben nicht nur auf der Ebene des 
Rates der EKD und der Deutschen Katholischen 
Bischofskonferenz oder der Zwischenglieder gesche­
hen, das muß auch auf der ortsgemeindlichen Ebene, 
soweit das möglich ist, praktiziert werden. Ökume­
nische Existenz kann für eine Gemeinde und ihre 
Christen nur nachvollzogen und gelebt werden, 
wenn sie eben nicht nur durch papierene Informa­
tionen über das Kenntnis bekommt, was andere 
Menschen, andere Christen in anderen Ländern 
glauben, denken, leiden und empfinden, sondern 
wenn sie unmittelbar herangeführt wird. Ich habe 
heute morgen in der Arbeitsgruppe V zu meiner 
Freude gehört, daß im Haushalt der badischen Lan­
deskirche das Projekt von Studienreisen enthalten 
ist. Manche halten das ja für einen Luxus, eine neue 
Art ökumenischen Tourismus. Ich bin ein entschie­
dener Gegner dieser Interpretation. Wenn solche 
Reisen sorgfältig vorbereitet werden, weiten sie den 
Horizont unserer Gemeinden hier und ermöglichen 
es, daß unser Christsein, das ja so bedrückt ist unter 
den vielen Anforderungen, die täglich auf jeden von 
uns zukommen, eine Bereicherung und Befreiung zu­
gleich erfährt, daß wir erkennen, daß wir nicht 
alleine sind, sondern andere da sind, die mit uns 
dieser großen Gemeinschaft der Kirche Jesu Christi 
an allen Enden angehören. Ich halte das als „Ent­
wicklungsmensch'' für die wichtigste Voraussetzung 
überhaupt, wenn wir auch entwicklungsbezogene 
Bildungsarbeit betreiben wollen. Wenn es nicht in 
den zentralen Aktivitäten gemeindlicher Existenz 
erkennbar und deutlich wird, daß wir, wenn wir 
Gemeinde Christi sein wollen, auch im geographi­
schen Sinne Gemeinde im Welthorizont sein müssen, 
dann kann noch so viel Appell und noch so viel 
Geld, das wir nach draußen geben, nichts nützen, 
denn dann bleiben und sind wir eine enge provin­
zielle Dorfgemeinde, da bei mir in Horst und viel­
leicht hier bei Ihnen irgendwo in einem badischen 
Dorf.

Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank. — Vom 
Entwicklungsmenschen gleich zum dritten Problem-
kreis: die Bedeutung der Entwick-
1ungshilfe. Wenn Sie gestatten, würde ich vor­
schlagen, daß wir diesen dritten Problemkreis noch 
kurz anreißen. Ich bitte, daß die Herren Dr. Mastra 
und Gengnagel kurz sagen, wie sie das Verhältnis 
von Entwicklungshilfe und Verkündigung sehen; das 
war in verschiedenen Gruppen offensichtlich von 
größtem Interesse.

Herr Dr. Mastra hat in seiner Arbeitsgruppe das 
Zitat geprägt: „Nur Verkündigung pflanzt Liebe in
die Herzen, ohne die es keine Entwicklung gibt.
Daher hat die Verkündigung des Evangeliums erste 
Priorität." Herr Dr. Mastra, wie sehen Sie dann das 
Verhältnis zwischen der praktischen Hilfe, die zum 
Beispiel über den Kirchlichen Entwicklungsdienst 
geschieht, und der missionarischen Unterstützung, 
die Ihnen durch das Evangelische Missionswerk zu­
geht?

Kirchenpräsident Dr. Mastra (Übersetzung durch 
Pfarrer Dowerk): Das ist eine der Fragen, die ich nur 
mit großer Not beantworten kann. Ich sagte ja vor­
hin schon, daß wir nicht unterscheiden zwischen Auf-



74 Zweite Sitzung

bau und Mission. Meistens liegt beides in den Hän­
den eines Mannes oder einer Kirchenleitung. 
Aber wenn wir hierher nach Deutschland kommen, 
dann stehen wir plötzlich zwei Organisationen 
gegenüber, nämlich dem Kirchlichen Entwicklungs­
dienst und dem Evangelischen Missionswerk, als 
wenn das doch zwei getrennte Dinge wären. Nehmen 
wir zum Beispiel die kirchlichen Schulen. Das sind 
für uns Mittel oder Vehikel zur Mission. Wenn wir 
das EMS um Hilfe bitten, damit eine neue Schule 
gebaut wird, dann muß das EMS sagen: „Wir haben 
keine finanziellen Mittel dafür."

Wenn wir dann zu „Brot für die Welt" kommen, 
dann kann es sein, daß „Brot für die Welt" sagt, das 
ist eine missionarische Aufgabe, wir haben dafür 
kein Geld. Zum Schluß wissen wir nicht, an wen wir 
uns noch wenden können, und gehen leer aus. Dabei 
habe ich an meinem eigenen Leibe erlebt, was Schu­
lung bedeutet, ich bin bekehrt worden, weil ich in 
einer christlichen Schule erzogen worden bin. Wir 
sind der Überzeugung, daß nur der wirklich den 
Fortschritt oder die Veränderung, auch wirtschaft­
liche Veränderung bejahen kann, der zunächst ein­
mal erzogen worden ist und bei dem sich der Glaube 
verändert hat, also die innere Haltung. Wir hätten 
schrecklich gern, wenn auch bei Ihnen in den Orga­
nisationen das deutlich werden könnte, daß es eine 
enge Verbindung gibt zwischen Entwicklung und 
Mission, mindestens in einer besseren Kooperation.

(Starker Beifall)
Wenn es nämlich bei Ihnen nicht diese enge 

Kooperation zwischen den verschiedenen Organisa­
tionen gibt, besteht bei uns die gleiche Gefahr, daß 
wir trennen und verschiedene Organisationen auf­
bauen müssen, die mit Ihnen in Verbindung stehen. 
Das würde der Mission in Indonesien außerordent­
lich schaden. Das ist also unsere Hoffnung Ihnen
gegenüber. (Nochmals Beifall)

Gesprächsleiter Dr. Epting: Vielen Dank! — Herr 
Gengnagel vom Gesichtspunkt des EMS aus!

Pfarrer Gengnagel: Ich möchte nicht zu den 
schwierigen Strukturen Stellung nehmen. Es ist 
sicher gut, daß sich heute Leute den Kopf zerbrechen, 
wie man manches einfacher machen kann. Einiges ist 
schon besser geworden. Aber ich möchte noch einmal 
hinweisen auf den ursprünglichen Zusammenhang 
von Verkündigung und Entwicklung. Es ist zwar von 
Herrn Scheffbuch betont worden, daß beides zusam­
mengehöre. Aber manchmal meine ich, der ursprüng­
liche Zusammenhang würde immer noch nicht deut­
lich genug gesehen. Wir sagen etwa manchmal: wir 
predigen; dann sehen wir, daß unsere Zuhörer ja 
auch leiblichen Hunger haben. Deshalb regt sich die 
christliche Liebe in uns. So kommen wir zur Diakonie 
oder vielleicht zur Entwicklungshilfe.

Ich glaube, der Zusammenhang ist viel ursprüng­
licher. Ich habe in der Arbeitsgruppe auf eine Erfah­
rung hingewiesen, die ich in Afrika machte, nämlich 
in Nordnigerien. In diesem Winkel Afrikas, wo das 
alte Afrika bis vor kurzem noch bestand, erlebte ich 
in den Mandarabergen Erstverkündigung, Pionier­
mission. Dabei merkte ich, wie diese erste Verkün­
digung von Christus als dem Herrn sofort die Frage 
in sich schloß, und zwar wirklich von allem Anfang

an und im Zusammenhang der ersten Predigt!: Wenn 
die Tradition der Ahnengeister nicht mehr gilt, wie 
gestalten wir dann unser Leben unter der Herrschaft 
Christi? Da fängt Entwicklungshilfe — oder wie im­
mer wir das heißen — an, da beginnt christliche 
Lebensgestaltung! Das ist der ursprüngliche Zusam­
menhang! Und wenn wir nicht so verkündigen, daß 
nachher die Frage kommt, wie gestalten wir unser 
Leben unter Christus als dem Herrn, dann haben wir 
gar nicht richtig verkündigt.

(Präsident Dr. Angelberger 
übernimmt wieder die Leitung)

Präsident Dr. Angelberger: Allen Herren und Teil­
nehmern sage ich recht herzlichen Dank für das gute 
und aufschlußreiche Gespräch.

(Starker allgemeiner Beifall)
Im Hinblick auf unsere fortgeschrittene Zeit 

möchte ich von einer Pause absehen und zum Über­
brücken lediglich 2 Minuten dem Herrn Schneider 
einräumen, aber nicht mehr.

(Die Synode singt 2 Minuten)

Erste Frage, bitte! — Herr Rave!

Synodaler Rave: Ich habe gleich drei Fragen. Die 
erste geht an Herrn Dr. Mastra. Er hat die Verant­
wortung der deutschen Kirchen für die Mission in 
Indonesien herausgestellt, die eben nicht nur eine 
Verantwortung der indonesischen Kirche sei. Ich 
möchte ihm die Frage stellen, ob das dann auch um­
gekehrt gilt? Daß die indonesische Kirche, etwa die 
Kirche in Bali, unbeschadet ihrer Kleinheit eine Mit­
verantwortung hat für unser missionarisches Zeugnis 
hier? In welcher Weise kann seiner Meinung nach 
diese gegenseitige Verantwortung auch von seiner 
Kirche her zu uns realisiert werden?

Das zweite wäre eine Bitte an Herrn Scheffbuch.
Präsident Dr. Angelberger (unterbrechend): Wir 

machen eins nach dem andern. — Hat noch jemand 
ergänzend zu dem, was jetzt Herr Dr. Mastra gefragt 
wurde, noch etwas zu sagen? — als Anhängselfrage? 
— Nicht! — Dann, bitte, Herr Dowerk!

Kirchenpräsident Dr. Mastra (übersetzt von Pfarrer 
Dowerk): Das ist wieder eine der schwierigen Fra­
gen, die man kaum beantworten kann. Unser Pro­
blem ist, daß wir 21/2 Millionen Menschen gegen­
überstehen, und diese Verantwortung ist so groß, 
daß wir sie kaum noch tragen können. Tag und 
Nacht überlegen wir, wie die 6 Tausend Christen 
den 21/2 Millionen Menschen gegenüber auf der Insel 
Bali gerecht werden können. Aber nachdem ich Sie 
zum zweiten Mal besuche, muß ich bekennen, daß 
dieses gegenseitige Nehmen und Geben von größter 
Wichtigkeit ist. Was wir in den Missionsgebieten 
unseres Landes täglich erleben, daß sich nämlich 
Menschen bekehren, daß sie erneuert und befreit 
werden von Krankheiten, von Seelennöten, aus 
Ängsten, vom Hunger, das sind Dinge, die Sie hier 
kaum noch erleben, jedenfalls nicht so intensiv wie 
wir bei uns. Früher hat es sehr viele weiße Mis­
sionare gegeben, die bei Ihnen immer wieder von 
diesen Dingen berichten konnten. Das hat sich ge­
ändert. Das heißt also, wenn früher der Missionar in 
Heimaturlaub gekommen ist und von den großen



Zweite Sitzung 75

Taten Gottes in unserer Heimat berichtet hat, dann 
geschieht das heute nicht mehr. Wir müssen das auf 
andere Weise machen, nämlich dadurch, daß ein­
heimische Pfarrer zu Ihnen kommen und direkt er­
zählen, was sie erlebt haben, nicht durch die Brille 
des Missionars gesehen. Umgekehrt erbitten wir 
Ihre Bereitschaft, daß viele von Ihren Pfarrern zu uns 
auf Besuch kommen, aber daß sie nicht nur als 
Neckermann-Touristen kommen, die die großen hin­
duistischen Tempel besuchen, weil Sie hier so etwas 
nicht haben und weil das schrecklich interessant ist, 
sondern daß sie sich aufmachen und in die Dörfer 
hineingehen dahin, wo wir unsere Pionierarbeit 
leisten und da wirklich sehen und beobachten, was
geschieht. (Beifall)

Das heißt also, der Austausch in diesem Besuchs­
programm wird die Bereitschaft fördern, füreinander 
zu beten, füreinander da zu sein.

Sie wissen, daß wir eine Minorität sind. Wenn wir 
Besuche von außen bekommen, dann fühlen wir uns 
gestärkt. Wir wissen, daß es außerhalb unserer Insel 
Brüder und Schwestern gibt, die mit uns denken und 
fühlen. Das heißt also, in diesem Zwei-Bahn-Besuchs­
verkehr hin und her werden wir gegenseitig gestärkt.

Präsident Dr. Angelberger: Frage Nr. 2, Herr Rave, 
bitte!

Synodaler Rave: Ich warte diesmal mit Spannung 
auf das gedruckte Protokoll, nicht nur um zu sehen, 
wieviel von den hilfreichen Anmerkungen von Herrn 
Schneider im gedruckten Protokoll zu finden sein
werden, sondern auch, um das Referat von Herrn
Scheffbuch nochmal nachzulesen. Ich bin mir noch 
immer nicht im klaren, was für ein Begriff von Kirche 
bei Ihnen, Bruder Scheffbuch, verwendet wird. Ein 
wenig schlug das durch bei Herrn Gengnagels Frage 
nach der freien Initiative innerhalb der Kirche. Und 
das ist meine Bitte: Könnte das einmal zusammen­
fassend dargestellt werden, welches Verständnis von 
Kirche sich eigentlich bei diesen evangelikalen Grup­
pierungen findet?

Damit würde das andere noch zusammenhängen, 
wenn ich das nun als echte Frage noch stellen darf: 
Sie haben in Ihrem Referat mehrfach etwa gesagt, 
in Nairobi sei in der und der Sektion das und das 
gesagt worden; diese Einsicht sei richtig. Aber werde 
sie auch realisiert? Diese Argumentation stammt ja
schon aus der Frankfurter Erklärung. Ich war damals
schon so schockiert, wie ich es eigentlich heute wie­
der darüber bin, daß man einem anderen die Auf­
richtigkeit dessen, was er sagt, zunächst einmal in 
Frage stellt, ihm nicht abnimmt, daß er das auch 
ernst meint. In einer Kirche der Reformation, zu der 
auch Sie gehören und in der doch die Erkenntnis 
„Rechtfertigung aus Glauben" fundamental und zen­
tral ist, ist die Einsicht doch selbstverständlich, daß 
wir in dem, was wir bekennen, immer dem voraus 
sind, was wir dann faktisch realisieren. Deswegen 
können wir doch grundsätzlich nicht den anderen
in Frage stellen und sagen: Aber ob er das auch
ernst gemeint hat? Ob er das auch ausreichend 
betätigt? Damit hört doch alles Vertrauen und alle 
Kooperation auf.

(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Zu diesen Fragen des 
Herrn Rave noch Zusatzfragen? — Herr Herrmann, 
bitte!

Synodaler Herrmann: Ich will der Frage nach der 
Kirche noch etwas hinzufügen; nämlich ich meine, 
daß wir alle unausweichlich vor der Frage stehen, 
ob wir als evangelische Christen nicht ein gebroche­
nes Verhältnis zur Kirche als solche haben; daß wir 
nicht eingestehen, daß jeder in seiner Eigenart, in 
seiner Ausprägung, in seinem begrenzten Verständ­
nis von christlichem Glauben der Ergänzung und der 
Korrektur durch den anderen geradezu bedarf und 
daß Kirche Jesu Christi auch immer eingebunden ist 
in eine sichtbare Gemeinschaft, die nicht preis- 
gegeben werden darf um einer sogenannten rein 
spirituellen Gemeinschaft willen, die ja dann sich 
doch ihrerseits wieder organisiert, daß wir da ohne 
Zweifel im ökumenischen Gegenüber zu unseren 
katholischen Brüdern lernen können, wie sie in den 
verschiedenen Kongregationen und Verbänden ein 
ganz verschieden ausgeprägtes katholisches Glau­
bensverständnis exerzieren, aber nie in Frage stel­
len, daß sie in einer Kirche bleiben.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Noch eine Zusatzfrage 

hierzu? — Herr Bußmann!
Synodaler Bußmann: Mir geht es auch um die Prä­

zisierung des Kirchenverständnisses von evangeli­
kaler Seite. Da möchte ich aufgreifen, Herr Scheff­
buch, was Sie heute morgen zunächst nur einmal 
als Frage in Ihr Referat aufgenommen hatten. Sie 
sagten: Nach dem Weltkongreß für Evangelisation 
in Lausanne sei die Frage gekommen, ob es auch 
einmal einen Weltkongreß für soziale Gerechtigkeit 
von seiten der evangelikalen Gruppierungen geben 
werde. Ich würde gern hören, was Sie dazu sagen.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Krämer als letzter 
jetzt!

Synodaler Krämer: Vielleicht kann auch meine 
Frage in der Antwort von Herrn Scheffbuch doch 
noch mit eingeflochten werden. Er hat gesagt, daß 
die evangelikalen Kirchen in Afrika und Asien oder 
Gruppierungen dort auch den Standpunkt der deut­
schen Evangelikalen bestärken. Und ich möchte da­
gegen fragen, ob das nicht einfach die Kinder oder, 
wenn man es anders, schärfer formulieren will, die 
Opfer einer bestimmten Art von Verkündigung sind, 
die nun natürlich in der gleichen Weise, im Echo­
effekt, wieder auf uns zurückkommen?

Präsident Dr. Angelberger: Herr Leser als aller­
letzter!

Synodaler Leser: Ich hätte noch eine Frage im 
Blick auf die Texte. In „Lebendige Gemeinde" ist zu 
lesen gewesen, daß die Texte zwar sehr deutlich und 
evangeliumsgemäß sprechen, daß man aber nicht 
weiß, wie sie praktiziert werden. Als einer, der nicht

nur die Texte lesen undin Nairobi war, kann ich
möchte wissen, was diese hergeben. Kann ich wört­
lich nehmen, was da geschrieben steht und sagen: 
das war die Meinung? Oder steht hier anderes ge­
schrieben, als gemeint war?

Präsident Dr. Angelberger: Herr Dekan Scheffbuch, 
darf ich Sie nun bitten!



76 Zweite Sitzung

Dekan Scheffbuch: Die Frage nach dem Kirchen­
verständnis ist höchst delikat, etwa die Arbeits­
gemeinschaft evangelikaler Missionen, die es schon 
seit 1969 gibt, konnte sich erst im Jahre 1972 durch­
ringen, dem — man muß es genau hören — Mis­
sionsverständnis, wie es in der Frankfurter Erklä­
rung ausgesprochen ist, zuzustimmen. Dahinter steht, 
daß etwa Wiedenest und die andern freikirchlichen 
Missionen nicht dem stark lutherisch geprägten 
Kirchenverständnis, wie es in der Frankfurter Er­
klärung ausgesprochen ist, zustimmen konnten. Sie 
haben ein unterschiedliches Kirchenverständnis, sie 
haben in der Arbeitsgemeinschaft evangelikaler 
Missionen verschiedene Kräfte. Das ist zuzugeste­
hen.

Nun möchte ich mal speziell Bezug nehmen auf die 
Kreise, die uns im badischen und württembergischen 
Bereich berühren, die ja sehr starke Verbindungen 
zu landeskirchlichen Kreisen haben, nehmen Sie 
etwa Liebenzell, Mission im Tschad, Licht im Osten 
usw. Da wirken ganz stark landeskirchliche Kräfte 
hinein. Da gilt der Satz, den ich zitiert habe, ein alter 
Satz, der bei Ihren AB-Vereinen, Ihren Gemein­
schaften bekannt ist, den Prof. Christlieb von Bonn 
formuliert hat: In der Kirche, — ja! —, mit der 
Kirche, — ja! —, aber nicht unter der Kirche, 
wobei hier unter Kirche Kirchenregiment zu ver­
stehen ist wie etwa der Herr Dekan. Wenn ich bei 
einer Visitation in die Gemeinschaften des Remstals 
komme, wird gefragt: „Kommen Sie als Bruder oder 
als der Herr Dekan?" Ich sage: „Ich komme als Bru­
der, der im Nebenamt Dekan ist!" Diese Sorge 
bewegt sie: Sind wir hier in einer gewissen Freiheit 
oder verfügt das System Kirche auch über uns. Nun 
haben wir ja einst Basel auch als freien e. V. gehabt, 
wir haben das Gustav-Adolf-Werk als e. V. gehabt. 
Unser württembergisches Jugendwerk war nichts 
anderes und besteht heute noch im Grund genommen 
in einer gewissen Freiheit. Mein kirchengeschicht­
licher Lehrer Rückert hat immer gesagt: Es gibt 
am Rand der Kirche leichte Kavallerie; die gesamte 
Kirche ist schwer beweglich. Im Laufe der Kirche 
aber institutionalisiert sich auch die leichte Kaval­
lerie. Dann aber entstehen immer neue Aufbrüche. 
Die Frage ist bloß, ob ich als Leiter des württem­
bergischen Jugendwerks sage: „Es muß alles, was 
irgendwie evangelische Jugendarbeit betreibt, unter 
das große Dach hinunter!”, oder ob ich Freiheit gebe 
in guter Bruderschaft, zu freien Initiativen und zu 
Versuchen, in Kooperation zu leben. Sie können 
unsere Gemeinden ansehen. Die treusten Kirchen­
gemeinderäte kommen aus diesen Initiativen. Sie 
sind in der Kirche, aber haben Sorge, sie könnten 
zu stark gedämpft werden in ihrer freien Initiative. 
Das zu dem Komplex Kirchenverständnis.

Zur Frage Ökumene! Das ist sicher von mir miß­
verständlich formuliert worden. Aber es ist doch 
jetzt nach Nairobi überall die Frage gewesen: Was 
hat Nairobi gebracht? Da kann ich bloß von meiner 
Sicht der Dinge sagen: Ich freue mich über das, was 
in Sektionsbericht I steht, ich freue mich über das, 
was in Sektionsbericht III steht. Aber wir müssen 
sehen, daß auch Stabsmitglieder immer wieder be­
tont haben: „Liebe Leute, die Sektionsberichte sind

nicht für den Stab geschrieben, sondern sind Bot­
schaften an die Mitgliedskirchen". Das heißt doch 
nicht, daß ich dem Stab mißtraue, daß er auch 
Anregungen aus den Sektionsberichten aufnimmt. 
Aber in erster Linie sind die Sektionsberichte für die 
Mitgliedskirchen geschrieben. Und es ist die Frage, 
was wir als badische und württembergische Kirche 
aus Sektionsbericht I machen, der eine Botschaft an 
uns ist, ob wir diesen missionarischen Anstoß auf­
nehmen, der in sich klar ist. Dagegen sind die 
Hearings, die Anhörungen, für den Stab verbindlich. 
Deshalb, wenn wir wissen wollen, was die Delegier­
ten im Blick auf die Stabsarbeit gesagt haben, dürfen 
wir nicht in die Sektionsberichte hineinsehen. Wir 
müssen das Differenzierte des Prozesses sehen, und 
darauf wollte ich hinweisen.

Ein Drittes: Ein sozialer Kongreß, meine ich, ist 
dringend notwendig. Wenn Sie etwa die Arbeiten 
von Klaus Bockmühl, der im Bereich Ihrer Kirche 
gearbeitet hat, sehen, dann wissen Sie, wie ein 
führender Evangelikaler genau auf diesem Bereich 
ganz energisch weiterschafft, eine evangelikale 
Sozialethik zu schreiben.

Weiter: der Generalsekretär Osei Mensah, der 
Generalsekretär des Fortsetzungsausschusses von 
Lausanne, hat in Stuttgart gesagt: „Gebt doch einmal 
den Evangelikalen und den ökumenischen Gruppen 
die Freiheit, sich selbst zu entwickeln. Beide Bewe­
gungen, ökumenische und evangelikale, sind im 
Grund genommen aus dem angelsächsischen Bereich 
zu uns importiert. Auch bei der Allafrikanischen 
Kirchenkonferenz sind außer ein paar führenden 
Afrikanern sehr viel Weiße drin. Und wir sollten 
den Afrikanern selbst Gelegenheit geben, ihre Iden­
tität zu finden." Aber das ist ein Entwicklungsprozeß. 
Ich würde zugestehen, daß hier Fragen sind. Auf der 
anderen Seite hat der gleiche Osei Mensah gesagt, 
der aus Ghana stammt: „Meinem Großvater, der 
durch die Basler Mission zum Glauben gekommen 
ist, haben Basler Missionare immer gesagt: ,Benützt 
doch Trommeln im Gottesdienst!' Und wir haben 
gesagt: ,Wir können's nicht, da für uns die Trommel 
etwas Religiöses ist.' Jetzt nach drei Generationen 
sind für uns die Trommeln sozusagen nicht mehr 
heidnisch mythologisiert; wir hätten jetzt größere 
Freiheit."

Sie sehen, daß hier ein langer Prozeß zu gehen ist. 
Darum dürfen wir den Missionaren nicht vorwerfen, 
daß sie gotische Kirchen gebaut haben. Es war einst 
schwierig; heute aber wäre es an der Zeit, daß die 
Christen in Afrika und Asien ihre eigenen Wege 
finden.

Präsident Dr. Angelberger: Bei dieser Antwort ist 
Herr Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz angesprochen, 
d. h. nicht er persönlich, aber seine Institution. Ich 
gebe deshalb für eine kurze Stellungnahme Ge­
legenheit.

Pfarrer Dr. Müller-Fahrenholz: Herzlichen Dank! 
— Ich möchte nur ganz gern dazu beitragen, daß Sie 
sich über den Stellenwert dieser Texte für die Mit­
arbeiter in Genf im klaren sind. Es soll doch nicht 
der Eindruck entstehen, als sollten Texte, die an die 
gesamte Trägerschaft der ökumenischen Bewegung, 
das heißt an die Mitgliedskirchen gerichtet sind,



Zweite Sitzung 77

nicht auch in genau der gleichen Gültigkeit an die 
Leute im Stab gerichtet werden. Eine Trennung 
zwischen Mitgliedskirchen und Leuten, die in der 
Genfer Geschäftsstelle arbeiten, gibt es nicht. Es geht 
ja nicht an, daß hier etwas künstlich getrennt wird. 
Ich möchte Sie also bitten, mit zu beherzigen, daß die 
Texte, so wie sie aus Nairobi gekommen sind, als 
Aussage für die ganze breite Trägerschaft der öku­
menischen Bewegung inklusive Genf gelten. Darüber 
hinaus haben die Hearings und die Ergebnisse der 
Hearings, die sich speziell auf die einzelnen Pro-
grammschritte und Vorhaben bezogen, eine un-
mittelbarere Relevanz für die Arbeit des Ökume­
nischen Rates und seiner Geschäftsstelle. Aber das 
ist nicht ein Entweder - Oder, sondern ein Sowohl - 
als auch.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Feil, bitte, zur 
nächsten Frage!

Synodaler Feil: In der Sektion III und vorhin bei 
dem Podiumsgespräch ging es bei dem ersten Fra­
genkomplex um die Aufgabe des Dialogs mit nicht- 
christlichen Religionen. Da genügten mir die Ant­
worten noch nicht. Es war lediglich die Frage gestellt 
— und hierzu ist einiges ausgeführt worden —, 
wann die Grenze des Dialogs gegeben sei. Ich meine 
aber, man müßte weiter fragen: Was ist Aufgabe 
und Ziel eines solchen Dialogs? Es müßte, meine ich, 
unbedingt gesagt werden, daß das Ziel eines solchen 
Dialogs die Wahrheitsfrage ist, anders ausgedrückt, 
daß es dabei um die Verwirklichung des Auftrages 
der Kirche Jesu Christi geht, daß wir, wie vorhin 
Herr Scheffbuch sagte, durch unser Zeugnis bekun­
den, daß Menschen unter die Herrschaft Christi 
geführt werden und daß dadurch auch eine neue 
Lebensführung ermöglicht wird. Wir können auch 
so sagen: Ziel muß die Schaffung des neuen Men­
schen sein! Dies kam vorhin alles nicht vor, sondern 
man hat sich damit begnügt, die Grenze aufzuzeigen. 
Ich wäre dankbar, wenn Sie das noch deutlicher 
machen könnten, was Aufgabe und Ziel des Dialogs 
sein muß, wenn die Kirche als Kirche Jesu Christi 
nicht ihre Existenzberechtigung verlieren will.

Präsident Dr. Angelberger: Zusatzfrage, bitte? — 
Ja, Herr Gomer!

Synodaler Gomer: Mir fiel das auch auf, daß Sie, 
Herr Dr. Mastra, beispielsweise gesagt haben: Es ist 
nicht möglich, daß wir uns in unseren kleinen 
Kirchen auch noch um andere kümmern. Ich kann aus 
meiner Erfahrung aus der näheren Umgebung zum 
Beispiel dies sagen, daß dort, wo die Kirchen
— evangelische oder katholische Kirche — den 
deren nur als Gegenüber haben, sie sich

an- 
zu-

rückziehen, um ihre Existenzberechtigung zu bewei­
sen und sich zu stärken. Es kommt sogar vor, daß in 
diakonischen, karitativen Dingen der eine so schnell 
wie möglich an die Aufgaben zu kommen sucht, 
damit sich der andere nicht etablieren kann. Ich 
würde also meinen, daß das übergreifende Problem 
zu sehen ist, also der Dritte oder die Ökumene im 
größeren Maßstab, nicht im Lokalkolorit. Gerade 
dies ist notwendig, meine ich, damit wir heraus­
kommen aus der Installation unserer eigenen Bedürf­
nisse und daraus, daß wir unsere Existenzberech­
tigung ständig glaubhaft versichern müssen. Wir

können nur daraus herauskommen, wenn wir das 
Übergreifende sehen, was uns fordert. Also im Welt­
horizont zu leben, würde wirklich bedeuten: nicht 
nur ökumenisch sein am Ort. Es ist das Problem, ob 
die Frage dann nicht wieder zurückgehen muß nach 
Bali, um auch uns wirklich zu helfen.

Kirchenpräsident Dr. Mastra (übersetzt durch Pfar­
rer Dowerk): Wenn ich vorhin gesagt habe, daß wir 
uns Tag und Nacht überlegen, wie die Sechstausend 
den zweieinhalb Millionen Hindus gerecht werden, 
dann ist das natürlich nicht ausreichend, wie ich zu­
gebe. Wir müssen auch Ihre Probleme kennen lernen 
und mitbedenken. Wir hatten in der Vergangenheit 
immer das Gefühl, daß wir als kleine Kirchen von 
den großen bzw. alten Kirchen nicht so ganz ernst 
genommen werden, wenn wir zu ihnen kamen. 
Manchmal hatten wir das Gefühl — vielleicht war 
es falsch, aber wir hatten es —, daß man uns so 
gegenüber stand: Was wollt ihr kleinen beschei­
denen Kirchlein uns schon sagen? Kürzlich wurden 
einige Vertreter asiatischer Kirchen nach Amerika 
geschickt. Die Kritik der amerikanischen Kirchen 
ihnen gegenüber lautete: Was soll eigentlich eure 
Mission hier, wenn wir auch noch dafür bezahlen
müssen? (Zurufe: Na! Also!)
Ich habe diese meine Erfahrung von Amerika mit 
Absicht gesagt, weil ich hier eine andere Erfahrung 
gemacht habe, daß wir nämlich hier ernst genommen 
werden und daß man auf unser Wort hört.

Was nun das andere Thema anlangt, das Sie an­
schneiden, nämlich den Dialog mit Nicht-Christen, 
so geht es uns dabei nicht darum, wie Paul Tillich 
einmal in seinem Buch „Die Christen und die Welt­
religionen'' sagte, daß wir aus einem Buddhisten 
einen besseren Buddhisten, aus einem Hindu einen 
besseren Hindu machen wollen. Diese Frage wurde 
mir bei meinem Doktorexamen gestellt. Ich habe sie 
mit Nein beantwortet. Ich habe gesagt, es geht nicht 
darum, einen Moslem zu einem besseren Moslem 
oder einen Hindu zu einem besseren Hindu zu 
machen; der bringt uns um, wenn wir das machen, 
denn er wird darüber noch fanatischer werden, als er 
ohnehin ist, und der Dialog wird dann gar nicht mehr 
möglich sein.

Nun suchen wir immer wieder Möglichkeiten zum 
Dialog, vor allem mit den Führern der verschiedenen 
Religionen, mit denen wir ja zusammenleben. Aber 
wir besprechen keine religiösen Fragen, denn das 
sind sensitive Dinge, die man nicht berühren darf. 
Die Leute gehen sonst auf die Palme. In einem Land, 
in dem die Religionen so hart nebeneinander leben, 
versucht zunächst jeder, für seine Sache zu kämpfen, 
oft in äußerst fanatischer Weise. Unsere Regierung 
bemüht sich seit einiger Zeit, die verschiedenen 
Religionsgemeinschaften an einen Tisch zu bekom­
men, damit eine Verständigung gesucht wird. Man 
kann in einem Volk nicht zusammenarbeiten und 
zusammenleben, wenn sich einzelne Gruppen unter­
einander bekämpfen.

Dieses Problem ist den Christen bewußt geworden, 
und sie nehmen an den Besprechungen teil. Es geht 
ihnen ja um den gemeinsamen Aufbau des Landes,
und sofern 
Gruppen.

es darum geht, hören sie auch auf andere



78 Zweite Sitzung

Nun müssen wir zugeben, daß wir in diesen 
Gesprächen mit Andersgläubigen selbst bereichert 
werden. Wir stellen zum Beispiel fest, daß ein 
Moslem eine bessere Dedikation hat, daß das oft 
auch bei einem Hindu der Fall ist. Wir lernen von 
ihnen, werden selber bereichert und werden darüber 
bessere Christen. Wir sehen zum Beispiel, daß im 
Islam fünfmal pro Tag gebetet wird. Auch wenn wir 
die Art und Weise des Gebets nicht ernst nehmen 
können, so werden wir doch daran erinnert, daß bei 
uns viele nicht mehr beten. Oder wir sehen, wie die 
Hindus in großer Offenheit ihre Opfer zum Altar 
bringen. Wenn wir dann beobachten, wie reich ge­
wordene Christen ihren Reichtum benutzen, um sich 
schöne Autos zu kaufen, und nicht mehr in die Kirche 
gehen, dann werden wir an unsere eigenen Schwä­
chen erinnert. Aber etwas, was wir nicht aufgeben 
wollen und was wir immer wieder vor diesen ande­
ren Religionsgemeinschaften bezeugen, das ist: Jesus 
Christus ist das Licht der Welt, nicht ein Licht unter 
anderen, sondern das Licht.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Herr Pfarrer Geng­

nagel, darf ich Sie um Ihre Stellungnahme bitten.
Pfarrer Gengnagel: Der Begriff Dialog hat mir 

immer Schwierigkeiten gemacht. Darum kann ich 
jetzt nur stammeln. Zunächst einmal: wir sind uns 
sicherlich darin einig, daß jede Verkündigung dia­
logische Prämissen hat, daß wir also den anderen 
besser verstehen lernen müssen, um auch richtig 
zu verkündigen. Daß wir auch unseren eigenen Glau­
ben im Kennenlernen des anderen besser verstehen 
lernen, darüber gibt es, glaube ich, auch keinen 
Streit unter uns. Aber mit Dialog ist vielleicht doch 
noch mehr gemeint. Ich frage, ob Dialog nicht eben 
doch die dem Glauben und der Liebe angemessene 
Form des Redens sein könnte. So nämlich, daß ich 
nicht nur auf eine Gelegenheit warte, um meine 
Sache an den Mann zu bringen, sondern daß ich 
wirklich offen bin für ihn, für seine Nöte, für seine 
Verlegenheit. Sie sind vielleicht auch meine Nöte 
und meine Verlegenheiten, für die ich nicht einfach 
die fertige Antwort habe. Vielleicht wird mir die 
Antwort das eine oder andere Mal geschenkt. Viel­
leicht bleiben wir auch in der gemeinsamen Ver­
legenheit. Wichtig bleibt, daß der andere merkt, ich 
nehme ihn als Person, als Subjekt ernst. Er ist nicht 
mein Missionsobjekt. Gerade in diesem Ernstnehmen 
und Annehmen könnte ja schon das christliche Zeug­
nis enthalten sein. Christus könnte in unserem Ge­
spräch, in unserem Dialog mit dabei sein, selbst 
dann, wenn dieses Gespräch einmal in Verlegen­
heiten endet.

Das wäre ein Versuch, etwas dazu zu sagen.
Präsident Dr. Angelberger: Frau Hansch! — Näch­

ste Fragegruppe, bitte!
Synodale Hansch: Mir hat bei den drei Fragen,

die Herr Dekan Scheffbuch im Anschluß an Nairobi
gestellt hat, eine bestimmte Vorstellung ganz beson­
dere Schwierigkeiten bereitet, und da möchte ich 
gern noch einmal nachfragen. Er hat unter der Frage 
zwei gesagt, daß für ihn, wenn ich ihn recht ver­
standen habe, sich nach Nairobi die Fragestellung 
verschärft hat, ob wirklich ernstgenommen wird, daß

die, die der Kirche nicht angehören, die von der 
Kirche nicht erreicht sind, auf dem Weg des Ver­
derbens sind, also sozusagen die massa perditionis 
im Gegensatz zur Kirche.

Ich kann mich mit dieser Vorstellung einfach nicht 
einverstanden erklären. Unsere Übereinstimmung 
darin, daß Christus das Licht der Welt und der 
alleinige Herr ist und daß in seinem Namen allein 
das Heil gegründet ist, muß nicht diese Folgerung 
hervorrufen: „Die anderen sind verloren".

Präsident Dr. Angelberger: Eine Zusatzfrage hier­
zu? — Herr Trendelenburg!

Synodaler Trendelenburg: Es ist für mich übrigens 
einfach auch eine materielle Dimension, die ich nicht 
begreifen will. Wir haben zur Zeit ungefähr vier 
Milliarden Menschen auf der Erde. Wenn das wirk­
lich so wäre — verstehen Sie mich recht, man sollte 
das einfach nicht so ungeschützt in dieser Form 
sagen —, dann würde man — und das ist das, was 
ich eigentlich der Aussage entgegenhalten möchte — 
dem Wirken des Heiligen Geistes auf dieser Welt 
und dem Wirken Gottes wirklich herzlich wenig 
zutrauen. Man kann wirklich nicht alles selber 
machen, bloß weil man dem anderen nicht über die 
Runde traut.

Dekan Scheffbuch: Darf ich nochmals zurückfragen, 
denn ich habe das nicht ganz verstanden.

Synodaler Trendelenburg: Ich sagte, es sind vier 
Milliarden Menschen auf der Erde. Wenn Ihr sagt, 
das stimmt, dann kann ich nur sagen, nachdem das 
Handeln Jesu ja ein gleichnishaftes Handeln ist: 
Dann trauen Sie, wenn Sie eine solche Feststellung 
ungeschützt und ungebrochen sagen, dem Wirken 
des Heiligen Geistes auf dieser Erde sehr viel weni­
ger zu als Ihrem eigenen Wirken. Dies möchte ich 
dazu bemerken.

Synodale Buschbeck: Meine Frage hängt auch mit 
dem im Augenblick Angesprochenen zusammen, 
greift aber noch einmal auf den Beitrag von Herrn 
Gengnagel von vorhin zurück. Könnte die Schwierig­
keit, offen zu sein für den Dialog in dem erwähnten 
Sinn, zusammenhängen mit einer verfestigten Chri­
stologie? In diesen beiden Tagen fiel der Satz: Ich 
fühle mich nicht überlegen, aber ich habe einen 
Herrn, der allen überlegen ist. Ich habe über diesen 
Satz nachgedacht. Führt er möglicherweise dazu, daß 
durch die Hintertür eine Überlegenheit herein­
kommt, die für den anderen eine hohe Schwelle dar­
stellt? Wir müssen sicher — angeregt durch Nai­
robi — neu darüber nachdenken, was den gewollten, 
angestrebten Dialog verhindert.

Ich habe noch eine andere Frage, vielleicht an 
Herrn Scheffbuch. Wie gehen evangelikale Missions­
gruppen mit unserer Missionsgeschichte um? Wie 
können wir glaubwürdig sein? Weder eine glorifizie­
rende, ungebrochene Sicht unserer missionarischen 
Vergangenheit noch eine generelle Verurteilung 
sind für mich möglich. Aber ich möchte nicht ge­
schichtslos leben, ich möchte aus der Geschichte ler­
nen. Ob ein Bekenntnis, daß wir schuldig geworden 
sind — auch in aller Verquickung mit kolonialisti- 
schen Bestrebungen — helfen kann, weiß ich nicht. 
Können wir darauf verzichten? Es tauchen jedenfalls



Zweite Sitzung 79

bei Äußerungen über das Verständnis von Mission 
erhebliche Fragen auf.

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich nun um die 
Antwort bitten, Herr Dekan.

Dekan Scheffbuch: Ich bitte um Entschuldigung, 
aber es war in dem ersten Schreiben gesagt worden, 
daß um 17.45 Uhr das Podiumsgespräch zu Ende sei. 
Ich muß um halb acht Uhr bei einer Bibelstunde in 
Schorndorf sein.

Nun zuerst zur Kirchengeschichte und Missions­
geschichte. Der Ratsvorsitzende D. Claß hat nach 
Rückkehr von Bangkok dies als eine der wesent­
lichen Bitten in den Raum des deutschen Protestan­
tismus hinein gesagt — es ist eigentlich traurig, daß 
es bis heute nicht richtig aufgenommen wurde —: 
„Wir müssen die Missionsgeschichte ganz gründlich 
aufarbeiten, damit wir nicht hin- und hergeworfen 
werden zwischen einem pauschalen ,Herr erbarme 
dich über alle unsere Fehler', die gar nicht unsere 
Fehler sind, sondern die Fehler der Väter, und zwi­
schen einer Glorifizierung der Mission."

Ich habe eine Entwicklungshilfsarbeit des CVJM 
in Nigerien entscheidend mit aufgebaut, eine kleine 
Mechanikerwerkstatt im Norden von Nigerien, wo 
wir jährlich zwanzig Mechaniker ausbilden. Wenn 
Gott nicht ein Wunder tut durch die Verkündigung, 
die neben der Ausbildung erfolgt, erziehen wir vom 
CVJM dort jährlich zwanzig potentielle Ausbeuter, 
die sich, weil sie ein bißchen mehr können, zehn un­
gelernte Arbeiter „unter den Nagel reißen" und die 
Unterjochung bloß noch schlimmer machen. So wich­
tig ist Zusammenhalt von Evangelium und Entwick­
lungshilfe. Daß wir da Fehler machen, ist klar. Herr 
Linnenbrink könnte Ihnen eine lange Geschichte von 
unserer Ratlosigkeit mit den großen Projekten er­
zählen. Ist es richtig, kleine Institutionen zu bauen, 
wo die Kirchen dort sagen, uns schenkt ihr die klei­
nen Klitschen, aber ihr helft uns nicht mit großen 
Unternehmen? Wer weiß denn schon, was richtig ist?

Dürfen wir uns die Freiheit nehmen, die Väter 
der Mission so brutal zu kritisieren? Hier wäre es 
dringend nötig, daß wir aufarbeiten. Aber ich ver­
stehe das andere, dieses Erschrecken darüber, daß 
Menschen verloren gehen können. Nehmen Sie es 
uns Evangelikalen ab, daß wir nicht als „beati possi­
dentes" dasitzen und sagen „ätsch, ihr anderen geht 
verloren", sondern wir wollen den Ernst hören, daß 
Jesus sagt: „Fürchtet euch nicht vor denen, die den 
Leib töten und danach nichts mehr tun können; 
fürchtet euch vielmehr vor dem, der Leib und Seele 
verderben kann in die Hölle." Damit meint er Gott, 
nicht den Teufel. Und Jesus sagt, daß fünf von den 
Jungfrauen, die den Bräutigam erwarten wollten, 
ausgeschlossen waren und fünf gerettet sind. Das ist 
dieser ganze Ernst, der sich durch die Gleichnisse 
Jesu hindurchzieht. Denken Sie an den breiten und 
schmalen Weg: „Wenige sind, die ihn finden." Es 
heißt nicht einfach: Die Welt geht eben verloren! 
Sondern dazu kommt das Wort Jesu: „Geht hin und 
sagt von mir, vom Heil der Welt."

Wir müssen das zusammenhalten: „So sehr hat 
Gott die Welt lieb, daß er seinen Sohn gab, auch 
damit Menschen nicht verloren werden!" Ich kann

doch nur diesen ganzen Ernst offenhalten, ohne daß 
ich entscheiden kann, wer verloren ist und wer 
gerettet ist. Ich kann nur das Evangelium anbieten.

Ich muß nachher in der Bibelstunde Apostel­
geschichte 20 auslegen, daß Paulus den Ältesten 
von Ephesus sagt: „Ich bin rein von euer aller Blut, 
ich habe euch den ganzen Ratschluß Gottes verkün­
digt." Das ist die Frage an die Mission heute, ob wir 
sagen können: „Wir haben euch das, was uns wichtig 
gemacht wurde, gesagt und nichts zurückgehalten!" 
Darum geht es. Dieser ganze Ernst, daß Jesus von 
der Verlorenheit Wesentliches sagt, ist der Hinter­
grund des Evangeliums. Es ist der Gerichtshorizont 
Gottes, auf dem die Gnade Gottes, daß uns Jesus 
vom ewigen Zorn erlöst, angeboten wird.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Stock, der nächste 
Fragenbereich, bitte!

Synodaler Stock: Ich möchte noch eine Rückfrage 
an Herrn Scheffbuch stellen. Als Herr Rave Sie nach 
Ihrem Kirchenverständnis fragte — es war bloß 
eine allgemeine Frage nach dem Kirchenverständnis 
hier —, fiel mir auf, daß Sie nur die Formeln 
Institution und Organisation gebrauchten. Da be- 
daure ich nicht, daß ich in Baden lebe. Bei uns haben 
wir alle Freiheit. Die Jugend, der CVJM werden 
sogar in unserem Haushalt mitfinanziert. Aber das 
bedeutet für mich nicht Kirchenverständnis.

Kirchenverständnis beginnt bei mir beim Bekennt­
nis. Zum Kirchenverständnis gehört für mich Gemein­
schaft unter dem Wort, Brotbrechen, Gebet. Dort, so 
meine ich, wo solches passiert, ist gemeinsames 
Bekennen. Selbst die Bibel bringt uns ganz verschie­
dene Bekenntnisse aus verschiedenen Bereichen 
jener Zeit, aus dem Alten Testament, aus dem Neuen 
Testament. Wir wissen ja, wie sie zusammengestellt 
worden sind. Dort ist für mich Kirche Jesu Christi. 
Wenn ich die, die mit mir bekennen und mit mir 
Gemeinschaft haben, einfach ernst nehme und mir 
die Mühe mache, in sie hineinzuhören und auf sie 
zu hören, dann ist für mich die Frage der Organi­
sation von ganz untergeordneter Bedeutung.

Heute morgen ging es in Ihren Ausführungen auch 
immer wieder um die Frage der Organisation: Öku­
menischer Rat, Evangelikale. Es war immer wieder 
die Frage der Organisation, die Frage der Form und 
niemals die Frage nach dem, was uns als Christen 
ausmacht und wie wir es im Vorspruch unserer 
Grundordnung auch als unser Kirchenverständnis 
formuliert haben.

Ich habe noch eine weitere Frage und darf sie 
gleich stellen. Sie haben in Ihren Ausführungen über 
Okumene am Ort Ihr Schorndorfer Erlebnis erzählt 
und haben dabei die Frage gestellt: Wie zeigt sich
Entscheidung? Zeigt sich Entscheidung nur dadurch,
daß ich vortrete und zum zwanzigsten oder dreißig­
sten Mal allen zeige, daß ich mich nun für Christus 
entschieden habe? Ich weiß auch, daß ich mich jeden 
Tag neu entscheiden muß; aber ich weiß nicht, ob 
das immer nur der äußeren Form bedarf. Viel wich­
tiger als das Zeigen meiner Entscheidung für den 
andern — die anderen messen mich hier an dem, 
was ich tue — ist für mich doch immer wieder, daß 
sich Gott für mich entschieden hat.



80 Zweite Sitzung

Präsident Dr. Angelberger: Herr Dekan Scheff­
buch, bitte!

Dekan Scheffbuch: Ich bin ganz mit Ihnen einig. 
Ich wollte bloß sagen: Wenn wir Okumene begin­
nen, dann brauchen wir nicht auf weltweiter Ebene 
zu beginnen — das geht in Nairobi schon mit der 
Frage los, ob ich am dritten Tag ein Gebet mit­
sprechen kann, das ein orthodoxer Bruder zur Jung­
frau Maria spricht —, sondern es geht in Schorndorf 
los, wo die Baptisten sagen, zur Evangelisation 
gehört wesentlich das Vortreten, wo ich als Landes­
kirchlicher mit Kurt Heimbucher zusammen sage: 
Laßt es doch bitte bleiben!, weil sich alles in mir 
sträubt wie in Ihnen. Bloß, das müssen wir unter­
einander, die ja auch Christen sein wollen, die sich 
zu Jesus bekennen, ökumenisch behandeln. Hier 
haben wir so viele Themen, die behandelt werden 
können. Da brauchen wir gar nicht in die Ferne 
zu schweifen. Dies war mein Gedanke, gar nicht, daß 
ich hier irgendwie eine Lanze für das Vortreten 
brechen wollte.

Nun das zweite, zum Kirchenbegriff: Seit es Kirche 
gibt, ist das die Frage: „Inwieweit Organisation und 
Inwieweit der Geist?" Ursprünglich war ich hierher 
eingeladen worden, über die Kritik der Evangelika­
len an der Ökumene zu sprechen. Sie müssen es ver­
stehen, daß ich das nicht angenommen habe; ich habe 
es satt, daß die Evangelikalen dauernd als die 
Pharisäer auftreten müssen, die sagen: „Ihr macht 
das falsch". Wir sind ja doch in einem Gespräch. Ich 
war in Nairobi mit drin; ich war doch beteiligt. Ich 
bin in der Okumene. Ich bin hierher nach Baden 
gekommen, weil ich meine, wir sollten miteinander
reden. (Beifall)
Die württembergischen Evangelikalen sind doch in 
der Arbeitsgemeinschaft für Weltmission. Es ist doch 
nicht so, daß man Scheidungen vorgenommen hat. 
Aber für mich ist die Frage gewesen, ob es Ihnen als 
Synodalen bewußt ist, was mir bis vor drei Jahren 
— obwohl ich längst Vorsitzender des Ausschusses 
für Diakonie, Ökumene und Mission war — nicht 
bewußt gewesen war, wie groß das weltweite Netz 
der Evangelikalen ist und daß die evangelikalen 
Gruppierungen weithin mit landeskirchlichen Kräf­
ten besetzt sind, daß die Evangelikalen eine landes­
kirchliche Wirklichkeit sind. Ich meinte, das sei eine 
wichtige Sache für Sie. Das meinte ich jedenfalls. 
Vielleicht war es gar nicht so. Deshalb habe ich von 
den Organisationen gesprochen. Ich habe nicht des­
halb davon gesprochen, weil ich hier im Kirchen­
begriff etwas aufweichen wollte, sondern weil ich 
meine, es gehört zur Verantwortung einer Synode, 
sich darüber klarzuwerden: Gibt es das in unserer 
Kirche? — Das gibt es in Ihrer badischen Kirche viel­
leicht mehr, als Sie wissen: freie Werke in der 
Kirche. Warum betonen diese weithin ihren freien 
Status? Wird es das auch weiterhin geben? Wie soll 
das Verhältnis dazu sein? Für Sie als Synode ganz
praktisch — ich weiß nicht, wie es hier geregelt
ist —: Wir in Württemberg haben, als das Missions­
werk gegründet wurde, sofort 1,2 Millionen im lan­
deskirchlichen Haushalt bereitgestellt für Missionen, 
die nicht dem Missionswerk angehören, weil wir 
dadurch deutlich machen wollten: Auch sie sind der

Landeskirche verbunden, auch sie haben ein Anrecht 
auf Kirchensteuergelder. Um dieser Fragen willen 
habe ich das alles erwähnt.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Ertz, bitte!
Synodaler Ertz: Meine Frage richtet sich auch an 

Bruder Scheffbuch. Ich bitte zu verstehen, daß ich 
das jetzt anschließe. Es ist folgendes zu beobachten, 
daß gerade evangelikale Missionsleute und Mis­
sionsgesellschaften die Übung haben, die nicht-evan-
gelikalen Missionsgesellschaften und die, die es
nicht mehr so eindeutig sind, zu meiden und nicht 
anzuerkennen und auch mit ihnen das Gespräch nicht 
zu führen. Ist das nicht falsch? Man müßte auch nicht- 
evangelikale Missionsgesellschaften und auch nicht- 
evangelikalisch Arbeitende achten von dieser Seite 
aus. Ich habe da konkrete Sachen im Blickfeld.

Präsident Dr. Angelberger: Noch eine Ergänzung? 
— Dann darf ich Sie gleich bitten!

Dekan Scheffbuch: Grundsätzlich möchte ich an­
erkennen, daß man sich achten soll. Oft wird's im 
Praktischen schwierig. Darf ich ein Beispiel sagen: 
Wenn das Evangelische Missionswerk in Württem­
berg einen Prospekt herausgibt mit den Mitglieds­
organisationen des Missionswerkes, hören Sie selten 
die Frage, warum denn Liebenzell nicht aufgeführt 
ist. Wenn aber die Evangelikalen einen Prospekt 
herausgeben, heißt es sofort: „Warum ist Basel nicht 
aufgeführt?" Ja, weil es eben die beiden unterschied­
lichen Organisationen gibt. Das Herumhacken auf­
einander sollten wir abbauen. Wir fahren parallel 
zueinander; wir haben verschiedene Akzentsetzun­
gen; aber wir wollen dem gleichen Zweck dienen.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Steyer und damit 
die letzte Gruppe.

Synodaler Steyer: Aber gerade an dem Punkt, 
lieber Bruder Scheffbuch, scheiden sich meiner Mei­
nung nach die Geister. Es ist die Frage, muß man 
deswegen faktisch eine zweite Kirche aufmachen? 
Dürfen wir das? Denn Sie werden ja doch genau wie 
ich aus der Vergangenheit so viel gelernt haben, 
daß die Söhne häufig sich total verselbständigen und 
ihre eigene Suppe kochen und dann haben die spä­
teren Generationen eben noch eine Kirche neben der
Hauptkirche, oder wie man sie auch nennen will,
am Hals. Und was dann nachher draußen in der 
Weltmission passiert, das haben wir zur Genüge 
erzählt bekommen, wie dann eine Denomination der 
anderen ihre Christen abjagt. Das kann doch auch 
nicht im Sinne des Herrn der Kirche sein. Und des­
wegen ist es für mich eine Glaubensfrage: War Lau­
sanne so notwendig, daß man faktisch — jedenfalls 
nach meinem Verständnis — ein Gegen-EMS auf­
machen mußte oder einen Gegen-ORK?

Dekan Scheffbuch: Nein, Entschuldigung. Da 
möchte ich mich einfach dagegen verwahren; das 
stimmt nicht! Dieser Eindruck darf auch nicht im 
geringsten stehenbleiben. Lausanne hat keinerlei 
organisatorische Verfestigung gebracht, keine Gegen­
ökumene. Ich möchte mich genauso verwahren gegen 
die Unterstellung, für die es nicht den geringsten 
Anhalt gibt, daß die Evangelikalen eine zweite 
Kirche gründen wollten. Der württembergische 
Pietismus, der den evangelikalen Missionsbewegun-



Zweite Sitzung 81

gen nahesteht, ist in einer Weise wie nie zuvor 
in der landeskirchlichen Synode vertreten. Wenn 
überhaupt irgendwann — ich spreche jetzt für Würt­
temberg — die Evangelikalen und die Pietisten ge­
zeigt haben, daß es ihnen um die Kirche geht, dann 
heute; und zwar nicht um eine pietistische Kirche, 
sondern darum, daß Kirche Kirche bleibe. Das kön­
nen Sie keinen Moment lang den evangelikalen 
Gruppierungen unterstellen, sie wollten auf eine 
zweite Kirche hinaus. Da ist keinerlei Anlaß dazu da.

Ich möchte Sie einfach bitten, dieses Wort nicht 
zu wiederholen. Sondern geben Sie auch im Bereich 
Ihrer Landeskirche Freiheit für mehrgleisiges Fahren 
nebeneinanderher.

Präsident Dr. Angelberger: Ist es eine kurze Zu­
satzfrage, Herr Oloff? —

Synodaler Oloff: Ja, eine kurze Zusatzfrage. Ich 
habe etwas von heute morgen nicht verstanden.

(Präsident: Bitte, aber kurz!)
Sie stellten heute morgen in Ihrem Referat ein­

ander gegenüber: evangelikal gesinnt sein in dem 
Sinne, daß man auf ein eigenes Erbe zurückschaut, 
das man meint, aufgenommen zu haben und in 
irgendeiner Weise evangelikal nennen könnte, und 
das Bekenntnis zu einer Organisation, zu einer doch 
offenbar evangelikalen Organisation, zu der man 
sich auch bekennen solle, in die man sich einreihen 
solle, wenn man es ernst meine mit dieser evan­
gelikalen Gesinnung. Wenn ich das heute morgen 
so richtig verstanden habe in Ihrem Referat, fällt es 
mir im Augenblick etwas schwer, das in Zusammen­
hang zu bringen mit dem, was Sie eben sagten.

Dekan Scheffbuch: Nein, das ist dann falsch ver­
standen worden. Ich gebe zu, daß es vielleicht miß­
verständlich formuliert war. Es verwirrt das Ge­
spräch, wenn Okumeniker sagen: „Ich bin in meinem
Herzen letztlich evangelikal!" Daß es das gibt, das
hat Nairobi erwiesen. Aber mir ging es darum, 
bewußt die zu Wort kommen zu lassen, die auch 
bewußt in einer evangelikalen Organisation stehen 
wollen. Ich habe nie den Anschein erwecken wollen, 
daß nur Evangelikale, die in einer evangelikalen 
Organisation sind, selig werden. Sondern es ging mir 
darum, daß die Unterschiede klar herauskommen,
die sonst immer leicht verwischt werden. Es er­
schwert immer die Gesprächssituation, wenn die

Partner nicht eindeutige Positionen beziehen. Jeder 
soll die Position vertreten, die er jetzt in das 
Gespräch in besonderer Weise einzubringen hat. 
Darum ging es mir!

Präsident Dr. Angelberger: Danke! — Wir sind 
jetzt am Ende der Tagesordnung mit Ausnahme des 
Formalpunktes „Verschiedenes" und somit auch am 
Ende der Behandlung des Themas Mission und 
Ökumene.

Nach diesen im Programm reichhaltigen und erleb­
nisreichen geschenkten Tagen, in denen uns das 
Hauptthema „Christus bekennen heute" beschäftigt 
hat, sind wir alle hier im Saal aufrichtigen und 
uneingeschränkten Dankes und Lobes voll. Diesen 
Dank kann ich nur in einheitlicher Weise aus­
drücken, denn alle haben zu diesem guten Gelin­
gen beigetragen.

(Allgemeiner Beifall)
Unser herzlicher Dank gilt in gleichem Maße allen 

Angehörigen des Vorbereitungsausschusses
(Nochmals starker Beifall)

und dem einsatzfreudigen Wirken von Herrn Dr.
Epting (Wiederum Beifall)
sowie allen Rednern dieser Tage für ihren Vortrag, 
für die Gestaltung der Andachten und für die Teil­
nahme der Brüder und Schwestern aus Ubersee und
des Evangelischen Missionswerkes an den Gesprä-
chen und schließlich Ihnen, meinen Mitsynodalen, für
Ihre bereitwillige, gute Mitwirkung an den Gesprä-
chen. Ihnen allen sowie allen Helferinnen und Hel­
fern in der Vorbereitung und jetzt hier im Haus 
der Kirche bei der Durchführung gilt der von ganzem 
Herzen kommende Dank.

(Allgemeiner Beifall)

VII.

Ich frage nun, ob zu dem Punkt „Verschie­
denes" noch etwas vorliegt? — Das ist nicht der 
Fall.

Wir schließen in ungefähr 10 Minuten die Tagung 
zu dem Spezialthema mit der Schlußandacht, die 
unser Synodaler Oloff vorbereitet hat und durch­
führen wird.

(Schluß der Plenarsitzung 18.15 Uhr)



82

Dritte öffentliche Sitzung

Bad Herrenalb, Donnerstag, 29. April 1976, vormittags 8.45 Uhr.

Tagesordnung

I.

Begrüßung, Bekanntgaben

II.

Bericht: Grundordnungsreform der EKD 
Synodaler Dr. Wendland

III.

Gemeinsamer Bericht zum Entwurf einer Ordnung 
für Lehrverfahren (vorbereitende Lesung)

Berichterstatter:
für Rechtsausschuß Synodaler Bayer 
für Hauptausschuß Synodaler Schnabel

IV.

Referate zum WIBERA-Gutachten
1. Oberkirchenrat Dr. Jung
2. Kirchenrat Odenwald

V.

Verschiedenes

Präsident Dr. Angelberger: Ich eröffne die 3. öf­
fentliche Sitzung. Unser Synodaler Bußmann spricht 
das Eingangsgebet.

Synodaler Bußmann spricht das Eingangs­
gebet.

I.

Begrüßung, Bekanntgaben

Präsident Dr. Angelberger: Liebe Schwestern und 
Brüder! In der ersten Plenarsitzung habe ich in Aus­
sicht gestellt, daß es einem lieben Gast eventuell 
gelingen wird, mal wieder den Weg von Hannover 
nach Bad Herrenalb zu finden. Seine Anstrengungen, 
die er unternommen hat, sind von Erfolg gewesen. 
Seit gestern nachmittag weilt Herr Oberkirchenrat 
Gundert bei uns hier in Bad Herrenalb.

(Allgemeiner großer Beifall)
Wir freuen uns sehr darüber, Herr Gundert, daß es 
mal wieder geklappt hat; denn Sie wissen ja, wir 
haben damals einmütig unsere Geschäftsordnung 
geändert in dem Bestreben, eine lebendige Verbin­
dung zwischen EKD und unserer Synode zu haben. 
Deshalb auch unsere Freude über Ihr Kommen. Ich 
habe auch gestern abend an Ihrem herzlichen Lachen 
feststellen dürfen, daß Sie wirklich gern gekommen 
sind. Uber beinahe mehrere Stunden hinweg war zu 
erkennen, daß nicht der geringste Zweifel bestehen 
darf.

Also nochmals herzlich willkommen! Fühlen Sie 
sich bei uns so wohl, wie Sie früher und auch gestern 
abend es getan haben!

Nochmals herzlich willkommen!
(Beifall)

Wenn Sie ein Wort zu sagen wünschen!

Oberkirchenrat Gundert: Herr Präsident! Sehr 
verehrte Damen und Herren! Ich möchte Sie herz­
lich grüßen von seiten der Kirchenkanzlei der Evan­
gelischen Kirche in Deutschland und wünsche Ihrer 
Synode einen guten Verlauf.

Gleichzeitig möchte ich mich entschuldigen, daß 
ich die freundlichen Einladungen, die Herr Präsi­
dent mir immer zugesandt hat, so oft habe aus­
schlagen müssen. Es ist leider so, daß Termine, die 
wahrgenommen werden müssen, immer den Vor­
rang haben vor Terminen, die wahrgenommen wer­
den können. Meistens sind die Termine, die wahr­
genommen werden können, die viel netteren und 
erfreulicheren gegenüber denen, die wahrgenommen 
werden müssen. Ich bedauere es deswegen sehr, daß 
ich so oft absagen mußte, und freue mich, daß es 
jetzt wieder möglich gewesen ist, die Einladung 
anzunehmen. Ich gelobe Besserung!

(Beifall)
Darf ich noch inhaltlich etwas sagen: Ich möchte 

von seiten der Kirchenkanzlei der EKD Ihnen, der 
badischen Synode, einmal ganz herzlich dafür dan­
ken, daß Sie sich so sehr eingesetzt haben für die 
Grundordnung der EKD, daß Sie mit Energie daran 
gearbeitet haben, daß Sie ihr zugestimmt haben 
und, wie ich der Tagesordnung entnehme, sich auch 
heute noch einmal damit befassen wollen. Wir ha­
ben in der EKD natürlich den Eindruck, daß man 
auch ohne neue Grundordnung weiterleben kann. 
Trotzdem ist es sehr bedauerlich, daß meine schwä­
bischen Landsleute nicht zu einer positiven Entschei­
dung gekommen sind, und ich freue mich, daß es 
bei Ihnen anders gewesen ist. Dafür möchte ich 
Ihnen herzlich danken.

(Allgemeiner Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Un­
ser Synodaler Härzschel aus der letzten Legis­
laturperiode ist zum Staatssekretär der badisch- 
württembergischen Landesregierung berufen wor­
den. Ich habe ihm unsere Glückwünsche übermittelt 
und heute früh erhalte ich von ihm ein Schreiben mit 
folgendem Inhalt:

Mit großer Freude habe ich Ihre freundlichen Grüße 
und Segenswünsche anläßlich meiner Berufung zum 
Staatssekretär im Ministerium für Arbeit, Gesundheit 
und Sozialordnung erhalten. Für diesen Ausdruck der 
Verbundenheit danke ich Ihnen sehr herzlich. Gern 
denke ich an die Zeit meiner Mitarbeit in der Synode 
zurück, und ich habe Ihre Arbeit in all den Jahren 
mit Interesse beobachtet. Wenn ich nun auf eine an­
dere Bühne gewechselt habe, so verstehe ich meine 
Arbeit auch in diesem Amt als einen Dienst für die



Dritte Sitzung 83

Menschen in der Verantwortung vor Gott, in der wir 
gemeinsam stehen. Für diese nicht leichte Aufgabe 
erbitte ich Ihre ständige Fürbitte für mich und alle, 
die in politischer Verantwortung stehen.
Sie dürfen sicher sein, daß meine Verbundenheit mit 
der badischen Landeskirche und der Synode eine herz­
liche bleibt.
Indem ich den Beratungen der Synode Gottes Segen 
wünsche, bin ich mit allen guten Wünschen und herz­
lichen Grüßen an Sie persönlich, den verehrten Herrn 
Landesbischof und alle Schwestern und Brüder der 
Synode in der Verbundenheit des Glaubens

Ihr Kurt Härzschel
(Allgemeiner Beifall)

Und nun möchte ich unter den Bekanntgaben noch 
eine Sache einfügen, die uns schon mehrfach be­
schäftigt hat. Unser Synodaler Nagel wird Sie in­
formieren. Sie haben die entsprechenden Unter­
lagen auf Ihrem Platz vorgefunden.

Synodaler Nagel, Berichterstatter: Verehrte Kon- 
synodale! Ich möchte Sie informieren über ein Stück 
Öffentlichkeitsarbeit unserer Kirche, und zwar über 
die geplante Herausgabe eines Faltblattes 

„Das Geld der Kirche."
Auf der Frühjahrstagung der Synode 1975 hat 

Frau Hansch für den Hauptausschuß über die Öffent­
lichkeitsarbeit berichtet. Damals ging es besonders 
um die Frage der Darstellung des Einsatzes der 
Kirchensteuergelder in der Landeskirche für die 
Offentlichkeit. Es wurde festgestellt, daß die Dar­
stellung über die Ausgaben unbefriedigend ist. Be­
sonders war die Aufschlüsselung der einzelnen Aus­
gabenbereiche unzureichend, und am meisten blieben 
die Zahlen im diakonischen Bereich unklar.

Darum wurde damals beantragt, ein Informations­
blatt vorzulegen, in dem die Finanzen der Landes­
kirche grafisch geschickt und für jedermann ver­
ständlich dargestellt werden.

Nach langwierigen Verhandlungen gelang es mit 
Hilfe des Amtes für Information, nun klare Zahlen 
für das Jahr 1976 zu erhalten. — Nebenbei glaubt 
man nicht, wie schwer es ist, aus der eingefahrenen 
Maschinerie einer Kirchenverwaltung verständliche, 
den Kirchensteuerzahler interessierende Zahlenan­
gaben zu erhalten.

Doch dieses Werk ist nun gelungen und allen Be­
teiligten sei herzlich dafür gedankt.

Die Angaben, die Sie auf Ihrem Platz — ich hoffe 
alle — gefunden haben, sollen nun in einem Falt­
blatt DIN A 4 dreimal gefalzt grafisch ansprechend 
aufgegliedert eingearbeitet werden.

(Das Faltblatt wird gezeigt.)
Die einzelnen Texte und Zahlen wiederhole ich 

hier natürlich jetzt nicht. Ich möchte Sie aber auf 
folgendes aufmerksam machen:

Seite 1 des Faltblattes soll allgemein über die 
Einnahmen und Ausgaben der Landeskirche infor­
mieren.

Seite 2 des Faltblattes gibt eine Aufschlüsselung 
der Ausgaben der Landeskirche für 1976, wobei be­
sonders das Augenmerk auf den Bereich der Dia­
konie gerichtet ist. Hier wurden jetzt auch die Zah­
len der einzelnen Kirchengemeinden für diakonische

Zwecke, d. h. auch die Ausgaben für Kindergärten 
und Krankenpflegestationen eingearbeitet. Die in 
früheren Veröffentlichungen unklare Prozentzahl 
5,5 für diakonische Zwecke erscheint nun in einer 
richtigen Relation mit 19,4 Prozent.

Seite 3 des Faltblattes enthält Zahlen aus der dia­
konischen Arbeit, und zwar sowohl der Mitarbeiter 
wie auch der Einrichtungen. Hier sei besonders auf 
die Zahl von 633 Kindergärten hingewiesen, die in 
anderen Veröffentlichungen früher ebenfalls fehlten.

Seite 4 des Faltblattes gibt eine Zusammenstel­
lung der haupt-, nebenberuflichen und ehrenamt­
lichen Mitarbeiter der Landeskirche.

Seite 5 des Faltblattes charakterisiert abschließend 
die Auswirkungen der Steuerreform und schließt mit 
einem Dank an den Kirchensteuerzahler.

Für die angegebenen Zahlen könnten sich jetzt 
nur noch geringfügig Änderungen ergeben. Vor 
allem seitens des Finanzausschusses könnten hier 
noch kleine Korrekturen nötig sein. Evtl, nötige 
Mitteilungen möge man dann direkt an Herrn Wol­
finger im Amt für Information geben.

Ich darf an der Stelle auch anmerken, daß auf 
Seite 5 — das ist doch immerhin wichtig — eine 
solche kleine Korrektur bereits geschehen ist, und 
zwar: daß die dort angegebene Prozentzahl über 
die zurückgehende Steuereinnahme für 1975 nicht 
8,9 Prozent, sondern 9,6 Prozent lautet. Das ist der 
3. Abschnitt von unten.

Das Informationsblatt soll in einer Auflagenhöhe 
von 150 000 Stück gedruckt werden. Bei zweifarbigem 
Druck in der Größe DIN A 4 dreimal gefalzt, wie wir 
vorhin schon festhielten, lautet der Kostenvoran­
schlag einschließlich Honorar für den Grafiker: 5 Pf. 
pro Stück. Bei dreifarbigem Druck würden sich die 
Kosten um 1 Pf. pro Stück erhöhen.

Im Interesse unserer Kirchengemeindeglieder und 
der Arbeit unserer Kirche in der Öffentlichkeit hof­
fen wir auf eine baldige Fertigstellung dieses Kir­
chensteuer-Faltblattes.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank für 

Ihre Unterrichtung. — Wünscht jemand hierzu noch 
eine Bemerkung zu machen? — Herr Ziegler, bitte!

Synodaler Ziegler: Ich hätte gerne angefragt, ob 
sie nur vergessen worden sind oder ob beispiels­
weise die Diakonissenmutterhäuser überhaupt nicht 
mehr im Blickfeld der Landeskirche stehen.

Ebenso unter dem Personal wäre es durchaus zu 
erwägen, ob man nicht auch auf die Anzahl der in 
diesen Häusern befindlichen Diakonissen hinweisen 
könnte, die ja doch im Dienst der Landeskirche und 
deren Diakonie stehen.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Darf ich gleich um die 

Antwort bitten, Herr Berichterstatter!
Synodaler Nagel, Berichterstatter: Wir kommen 

damit wahrscheinlich etwas in Schwierigkeiten, 
wenn die ganzen Einrichtungen der Diakonie herein­
genommen würden. Es wurde andiskutiert. Aller­
dings liegen die Zahlen übers Amt für Information 
uns vor; vielleicht wüßte Herr Wolfinger noch eine 
Begründung dazu.

7



84 Dritte Sitzung

Kirchenrat Wolfinger: Ich kann nur sagen: ich 
bitte um die Zahlen. Wir haben die Zahlen bisher 
nicht bekommen. Wir haben vom Diakonischen 
Werk die Zahlen, die zur Verfügung stehen, ange­
fordert, haben sie aber noch nicht erhalten.

Ich bitte deshalb, korrigierende und ergänzende 
Zahlen noch an uns zu geben.

Synodale Hansch: Ich möchte nur darauf hinwei­
sen, daß es sich dann nur um Zahlen handeln darf, 
die Gelder der Landeskirche betreffen, nicht um an­
dere Gelder. Das ist also ein Grund, warum das so 
nicht eingetragen ist, wenn es Staatszuschüsse sind 
usw.

Synodaler Richter: Wir sollten dem Faltblatt eine 
besonders ansprechende Aufmachung geben. Andere 
Landeskirchen haben das getan, zum Beispiel die 
braunschweigische Kirche. Ich würde also vorschla­
gen, daß die Zahlen nicht so nüchtern in den Raum 
gestellt, sondern auch grafisch so dargestellt werden, 
daß es Freude macht, das Faltblatt in die Hand zu 
nehmen.

Synodaler Nagel, Berichterstatter: Das habe ich 
nur in Worten ausdrücken können. Wir konnten 
Ihnen nicht mehr auf den Tisch legen. Selbstver­
ständlich ist sowohl an Farbe wie auch an Grafik 
mit Türmchen oder ähnlichem gedacht.

Präsident Dr. Angelberger: Gut. — Genügt diese 
Unterrichtung? —Ich würde aber bitten, daß jegliche 
Änderung möglichst unverzüglich Herrn Wolfinger 
übersandt oder gleich unterbreitet wird; denn es 
wäre ja schlecht, wenn dieses Blatt immer wieder 
eine Verzögerung bezüglich des Erscheinungstermins 
erfahren müßte.

Also die abschließende Bitte, nach der Kenntnis­
nahme eventuelle Anderungswünsche oder Ergän­
zungen, bitte, unverzüglich an Herrn Wolfinger.

Soweit zu diesem Punkt.

II.

Grundordnungsreform der EKD

Wir kommen dann zu II. Hier gibt uns Herr Wend­
land einen Bericht zu Fragen der Grundordnungs­
reform der EKD. Sie haben alle einen Entwurf auf 
goldfarbenem Papier.

An die Leitungsorgane
der EKD und ihrer Gliedkirchen sowie
an den Vorsitzenden
der Arnoldshainer Konferenz

Erklärung der Landessynode der 
Evang. Landeskirche in Baden 
zur Verfassungsreform der EKD

Die Synode der badischen Landeskirche hatte dem 
vierten Entwurf einer Grundordnung der EKD ein­
mütig zugestimmt, obwohl dieser hinter ihren Vor­
stellungen, wie sie in früheren Entwürfen deutlich 
wurden, zurückgeblieben war.
Deshalb bedauert die Landessynode, daß die mit die­
sem Entwurf übereinstimmende, von der Synode der 
EKD im November 1974 verabschiedete neue Grund­
ordnung der EKD in der württembergischen Landes­
synode nicht die notwendige Zustimmung gefunden 
hat.
Die Synode setzt sich nach wie vor dafür ein, daß 
die Gemeinschaft der Kirchen in der EKD auch or-

ganisatorisch und strukturell Gestalt gewinnt. Die 
Landessynode ist der Auffassung, daß das nach Ar­
tikel 70 der Grundordnung an keine Frist gebundene 
Zustimmungsverfahren fortgesetzt werden kann und 
soll.
Die Synode ist der Überzeugung, daß die zwischen 
verschiedenen Gruppierungen in der EKD bestehen­
den Spannungen nicht verhindern dürfen, daß die in 
Christus gegebene Einheit stärker sichtbar gemacht 
werden muß.
Sie bittet daher den Rat und die Synode der EKD 
sowie die Synoden der Landeskirchen, die Bemü­
hungen um eine Intensivierung der gliedkirchlichen 
Gemeinschaft in der EKD fortzusetzen.

Synodaler Dr. Wendland, Berichterstatter: Herr 
Präsident! Meine Damen und Herren! Liebe Kon- 
synodale! Sie haben alle den Entwurf einer Erklä­
rung unserer Landessynode zur Verfassungsreform 
der EKD erhalten, wie der Herr Präsident soeben 
ausgeführt hat, auf dem goldgelbem Papier.

Nachdem die württembergische Landeskirche dem 
vierten Grundordnungsentwurf der EKD ihre Zu­
stimmung nicht gab, müssen wir gleichwohl bestrebt 
sein, die gliedkirchliche Gemeinschaft weiter zu för­
dern. Diesem Zweck soll die Ihnen zur Beschlußfas­
sung vorgelegte Erklärung nach Ansicht aller Aus­
schüsse dienen. Zu bemerken ist nur, daß nach Ar­
tikel 70 GO das Zustimmungsverfahren an keine 
Frist gebunden ist und daher fortgesetzt werden 
kann.

Wir bitten daher, daß Sie dieser Erklärung zu-
stimmen. (Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Wird 
eine Aussprache gewünscht? — Das ist nicht der 
Fall. Ich danke Ihnen und stelle das vorgelegte Pa­
pier zur Abstimmung, und zwar der Erledigung im 
zügigen Verfahren wegen frage ich:

Wer ist mit diesem Entwurf nicht einverstan­
den? — 3 Stimmen. Wer enthält sich? — 9 Stimmen.

Somit ist der Entwurf angenommen. Ich
danke Ihnen. (Beifall)

III.

Gemeinsamer Bericht zum Entwurf einer rd-
nung für Lehrverfahren (vorbereitende 
Lesung)

Berichterstatter:
für Rechtsausschuß Synodaler Bayer
für Hauptausschuß Synodaler Schnabel

Unter III haben wir jetzt einen gemeinsamen Be-- 
richt zum Entwurf einer Ordnung für Lehrverfahren. 9 
Ich habe bewußt in Klammer geschrieben „vorbe-© 
reitende Lesung" und erinnere auch nochmals an
meine Ausführungen am Eingang unserer ersten
Plenarsitzung. Also heute ist nur daran gedacht, in 
einem großen Überblick all das nochmal vor Augen 
zu führen, was in diesem Entwurf aufgenommen 
worden ist, und anschließend soll lediglich eine Mei­
nungsumfrage erreicht werden. Alles andere, Fein­
heiten hinsichtlich des Textes und dergleichen wird 
für kommenden Herbst vorgesehen.

Darf ich nun bitten.



Dritte Sitzung 85

Synodaler Bayer, Berichterstatter: Herr Präsident! 
Meine Damen und Herren! Uns liegt der Entwurf 
einer Ordnung für das Lehrverfahren vor, der sich 
vom früheren Entwurf einer Lehrbeanstandungs­
ordnung unterscheidet. Er hat eine geänderte Grund­
legung und sieht Änderungen beim Vorverfahren 
— dem theologischen Lehrgespräch — und beim 
Feststellungsverfahren vor. Der jetzige Entwurf ist 
— auch — ein Werk der Arnoldshainer Konferenz.

Was in der vorliegenden Ordnung für das Lehr­
verfahren nicht unterstrichen ist, stammt vom Ar­
noldshainer Musterentwurf; das Unterstrichene*  hat 
unser Verfassungsausschuß eingefügt. So gesehen 
hat es den Anschein, als hätten wir jetzt eine von 
der Arnoldshainer Konferenz übernommene, abge­
wandelte Ordnung für das Lehrverfahren, die nicht 
mehr mit dem früheren Entwurf einer Lehrbeanstan­
dungsordnung zusammenhängt.

Das stimmt aber so nicht. Der jetzige Entwurf geht 
auf den alten zurück und wäre ohne ihn nicht da. Die 
Landessynode unserer Landeskirche ist seit 1968 mit 
diesem Projekt beschäftigt. Der ihr vom Landes­
kirchenrat vorgelegte Entwurf wurde 1969 den Be­
zirkssynoden überwiesen. Im Frühjahr 1971 wurde 
die Landessynode über die Stellungnahmen der Be­
zirkssynoden informiert. Man hat in der damals 
laufenden Legislaturperiode den Entwurf nicht zum 
Gesetz gemacht und sah eine Weiterbehandlung in 
der 1972 gewählten Landessynode vor. Unsere Syn­
ode hat im Frühjahr 1973 die Vorlage wieder auf­
genommen und am 4. 5. 1973 beschlossen,

„den Verfassungsausschuß zu beauftragen, 
den vorliegenden Entwurf — unter Berück­
sichtigung der Voten aus den Bezirkssynoden 
und Pfarrkonventen und der im Bereich der 
Landeskirche vorhandenen Gegenentwürfe 
(Sozietät; Konvent badischer Theologiestu­
denten) — zu überarbeiten".

Damit ist die alte Vorlage von der neuen Synode 
wieder anhängig gemacht worden. Es handelt sich 
immer noch.um dasselbe Verfahren. Daran ändert 
sich dadurch nichts, daß der jetzige Entwurf umge­
staltet wurde. Substantiell liegt nichts Neues, kein 
aliud vor. Die hier vorliegende Lehrverfahrensord­
nung sieht etwas anders aus, weil in sie die Voten 
der Bezirkssynoden, Pfarrkonvente, Pfarrkonferen­
zen, der theologischen Sozietät in Baden, des Kon-
vents badischer Theologiestudenten u. 
nommen worden sind.

a. mit aufge-

Genau hierzu war der Verfassungsausschuß be­
auftragt. Er hat den Entwurf überarbeitet und zwi­
schenzeitlich, als die Arnoldshainer Konferenz einen 
Musterentwurf ausarbeitete, die Überarbeitung aus­
gesetzt. Während dieser Zeit wurde der Verfas­
sungsausschuß laufend über die Arbeiten in der 
AKf informiert und hat im Frühjahr 1975 eine Stel­
lungnahme für unsere Landeskirche abgegeben. Der 
im Dezember 1975 geschaffene Musterentwurf der 
AKf stimmt in seiner grundsätzlichen Orientierung 
mit unseren Intentionen überein. Er wurde noch ein­

* In Anlage 5 durch Kursivschrift gekennzeichnet.

mal vom Verfassungsausschuß überarbeitet und 
wurde zum jetzigen Entwurf.

Der Rechtsausschuß ist einstimmig der Ansicht, 
daß es sich hier seit 1968 um ein einheitliches Ver­
fahren handelt und eine nochmalige Überweisung 
an die Bezirkssynoden nicht zu erfolgen hat. Die 
Bezirkssynoden ihrerseits können auch jetzt erwar­
ten, daß das Ergebnis ihrer Anhörungen sichtbar 
wird. Da wir heute nicht abschließend über dieses 
Gesetz beraten und beschließen, können selbstver­
ständlich noch Anregungen von Pfarrkonventen und 
Konferenzen, Bezirkssynoden, Ältestenkreisen u. a. 
vor der endgültigen Verabschiedung gegeben und 
möglicherweise eingearbeitet werden.

Dem Rechtsausschuß scheint es geboten, die Ord­
nung über das Lehrverfahren noch in dieser Legis­
laturperiode zum Abschluß zu bringen. Es ist er­
forderlich, ein adäquates Verfahren für die Bean­
standung einer Lehre zu schaffen. Ein entsprechender 
Gesetzgebungsauftrag ist seit 14 Jahren in § 65 
Pfarrerdienstgesetz enthalten. Dort ist ausgeführt, 
daß Lehrbeanstandungen nicht Gegenstand eines 
Disziplinarverfahrens sein können, sondern ein be­
sonderes Gesetz erfordern. Da Lehrbeanstandung 
kein Disziplinarfall ist, ist ein förmliches Lehrver­
fahren auch zum Schutze des Betroffenen erforder­
lich und muß im Interesse der Landeskirche liegen. 
Unsere Landeskirche ist eine der wenigen Glied­
kirchen im EKD-Bereich ohne Lehrverfahren. Wir 
haben in den letzten Jahren einen konkreten Fall 
gehabt. Dabei ist von verschiedenen Seiten kritisiert 
worden, daß kein Gesetz über ein Lehrverfahren 
da war.

Das entsprechende Instrumentarium muß daher 
geschaffen werden. Man braucht ein Skalpell, be­
vor die Operation beginnt. Man braucht einen Löffel, 
um die Suppe essen zu können. Man braucht einen 
Pinsel, bevor man ein Gemälde malen kann, und 
man braucht ein Gesetz, bevor die Anwendungsfälle 
da sind.

Das Gesetz soll für alle Beteiligte die ultima ratio 
sein. Das förmliche Lehrverfahren soll als letzte 
Möglichkeit in Gang gesetzt werden. Vorher soll 
alles ausgeschöpft werden, was nach der GO mög­
lich ist. Es soll auf allen Ebenen, vom Ältestenkreis 
bis zum Landesbischof, zunächst versucht werden, 
Konfliktfälle der hier angesprochenen Art zu klären 
und zu lösen.

Es handelt sich hier kirchenrechtlich um eine 
schwierige Materie. Das Verfahren setzt sich deut­
lich vom Disziplinarverfahren und vom Verwaltungs­
verfahren ab. Es ist ein besonderes Anliegen des 
Gesetzes, dem Betroffenen ein faires Verfahren zu 
garantieren und ihm möglichst viele Mitwirkungs­
rechte einzuräumen. Der Betroffene ist gleichberech­
tigter Partner eines Gesprächs. Der Betroffene hat 
sich ja keines rechtswidrigen oder schuldhaften Ver­
haltens schuldig gemacht. Er hat aus einer Über­
zeugung gehandelt, die im Gegensatz zu der Lehre 
seiner Kirche steht und sein Gewissen hat ihn dazu 
gedrängt, seine Überzeugung beharrlich öffentlich 
darzutun. Ein Überzeugungsfehler gewissermaßen. 
Hier geht es also nicht darum, einen Betroffenen zu



86 Dritte Sitzung

verurteilen, sondern darum, eine Lehre zu beurtei­
len.

Die Besonderheiten dieses Verfahrens bedingen 
dann natürlich, daß das Gesetz recht umständlich 
und schwerfällig wird. Es ist zunächst zu prüfen, 
ob eine zu beanstandende Lehrauffassung vorliegt. 
An dieser muß der Betroffene trotz Beratung und 
Mahnung beharrlich festhalten. Nachdem ihm dann 
rechtliches Gehör gewährt worden ist, wird ein theo­
logisches Lehrgespräch als Vorverfahren angeordnet 
und durchgeführt. Dann erfolgt die Entscheidung, 
ob ein förmliches Lehrverfahren eröffnet wird, das 
dann bejahendenfalls von einem Spruchkollegium 
durchgeführt wird. Mit dem Feststellungsbeschluß 
dieses Kollegiums wird das Verfahren in erster In­
stanz beendet. Danach ist eine Anfechtungsmöglich­
keit wegen Verfahrensmängeln gegeben.

Beteiligt am Verfahren sind Beauftragte des Ober­
kirchenrats, der Landeskirchenrat, Leitungsorgane 
der Gemeinde und anderer Körperschaften, die Ser- 
Kommission des Lehrgesprächs, die Landessynode, 
evtl. Bezirkssynoden und das mit 8 Personen be­
setzte Spruchkollegium des förmlichen Lehrver­
fahrens.

Hier wird nicht in Wochen und Monaten — eher 
in Ewigkeiten gedacht. Man kann nur wünschen, 
daß das Gesetz nicht oder nur wenig angewendet 
wird.

Sie sehen, daß einige -zig Personen beteiligt sind 
am Verfahren. Ich möchte beinahe sagen, mehr als 
einen Häretiker pro Legislaturperiode können wir
uns nicht leisten, (Beifall)
sonst müssen wir Hilfe aus anderen Gliedkirchen 
der EKD, evtl, aus Württemberg holen.

(Große Heiterkeit)
Das Gesetz gilt nur für Ordinierte. Für andere 

Prediger ist dieses umständliche Verfahren nicht vor-
gesehen. (Heiterkeit)
Das liegt daran, daß bei den Ordinierten der Dienst 
auf die stärkste Weise abgesichert ist. Bei ihnen
besteht ein Dienstverhältnis auf Lebenszeit. Eine
Beendigung des Dienstverhältnisses ist nur durch 
Disziplinarverfahren oder Lehrverfahren möglich.

Anders ist es bei Angestellten. Sie sind nicht ver­
setzbar. Sie können auch nicht in den Wartestand 
oder Ruhestand versetzt werden. Bei ihnen gilt öf­
fentliches Tarifrecht. Sie haben kein Dienstverhält­
nis auf Lebenszeit, und es gibt viele Möglichkeiten 
der Beendigung. Eine Kündigung kann hier nicht mit 
dem kompletten Lehrverfahren als Vorverfahren 
belastet werden.

Trotz der genannten guten Gründe spüren wir, 
daß hier eine gewisse Ungereimtheit vorliegt.

Lehrverfahren bei Ordinierten — Widerruf oder 
Kündigung bei anderen Predigern.

Das Lehrverfahren kann aus den genannten Grün­
den nicht angewendet werden. Es ist aber als Selbst­
verständlichkeit anzusehen, daß bei ihnen im Falle 
der Beanstandung ihrer Lehre der Kündigung ein 
theologisches Lehrgespräch vorauszugehen hat.

Der Rechtsausschuß hält insgesamt den Entwurf 
in seiner Gesamtkonzeption für richtig und emp-

fiehlt, die Ordnung für das Lehrverfahren nach 
späterer abschließender Beratung zu verabschieden.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank! — 

Herr Schnabel, bitte!
Synodaler Schnabel, Berichterstatter: Herr Präsi­

dent! Meine Damen und Herren!
1. Zum Stand des Verfahrens.
Die letzte Synodalperiode ging zu Ende ohne Ver­

abschiedung einer Lehrbeanstandungsordnung (LBO), 
weil der Zeitpunkt für noch nicht gekommen erachtet 
wurde. Die jetzige Synode hat in ihrer Tagung im 
Frühjahr 1973 die alte Vorlage des Landeskirchen­
rates wieder aufgenommen und an den Rechtsaus­
schuß zur Stellungnahme überwiesen. Dieser schlug 
vor, den Verfassungsausschuß mit einer Überarbei­
tung der Vorlage des Landeskirchenrates zu beauf­
tragen. Dabei war es der erklärte Wunsch der Syn­
ode, die LBO noch in dieser Legislaturperiode zu 
verabschieden. Inzwischen hat sich die Arnoldshai- 
ner Konferenz mit einem Entwurf befaßt, der für alle 
Mitgliedskirchen gelten sollte. Bei der Erarbeitung 
dieses Musterentwurfs lag aus Baden der alte Ent­
wurf des Landeskirchenrates, ein neuer Entwurf der 
Sozietät und der Studenten vor. Als wichtige Ge­
sichtspunkte wurden in dem Musterentwurf der 
Arnoldshainer Konferenz folgende Ziele verwirk­
licht: Das Lehrverfahren erhält den Charakter eines 
offenen theologischen Gesprächs, bei dem aus Anlaß 
einer Lehrbeanstandung das Bekenntnis neu kon­
kretisiert und aktualisiert werden soll. Es dient nicht 
nur dem Schutz der Gemeinde vor Irrlehren, son­
dern auch dem Schutz des ordinierten Predigers 
gegenüber falschen Angriffen. Der Verfasssungs- 
ausschuß hat nun den Musterentwurf im Blick auf 
die Grundordnung und ihren Vorspruch sowie im 
Blick auf die Mitwirkung der Landessynode bei der 
Eröffnung eines Lehrverfahrens bearbeitet. Außer­
dem wurde durch den Musterentwurf ein Konsensus 
der Mitgliedskirchen der AKf über das Verfahren, 
den Schutz der Betroffenen und der Gemeinden 
und die Gewährung eines offenen und fairen Ver­
fahrens erreicht mit dem Ziel, das in Schrift und 
Bekenntnis gebotene Zeugnis jeweils zu konkreti­
sieren und zu aktualisieren.

Da es sich nicht um eine neue Vorlage an die 
Landessynode handelt, sind sich der Hauptausschuß 
und der Rechtsausschuß darin einig, daß der vor­
liegende Entwurf nicht noch einmal an die Bezirks­
synoden und Pfarrkonferenzen zur Überprüfung 
überwiesen werden muß. Gleichzeitig ist sich der 
Hauptausschuß bewußt, daß jetzt eine Verabschie­
dung notwendig ist.

2. Zum Entwurf.
Die Grundlegung der Sozietät geht aus von Wesen 

und Auftrag der Kirche und ihrer Grundlage, den 
Bekenntnissen nach dem Vorspruch der Grundord­
nung. Die Grundlegung entfaltet dann den Inhalt des 
Bekenntnisses zu Christus in bezug auf Bibel, Tra­
dition und Verkündigung und bezieht den dauernd 
notwendigen Auslegungsprozeß mit ein. Sie kommt 
dann auf den Tatbestand der Irrlehre zu sprechen



Dritte Sitzung 87

und stellt dabei fest, daß der Gegensatz zur Irrlehre 
nicht die reine Lehre, sondern das Bekenntnis ist. 
Häresie ist darum Verleugnung des Bekenntnisses 
in Wort und Tat. Für das Verfahren folgt daraus, 
daß zuerst festgestellt wird, wie heute jeweils in 
dem strittigen Punkt das Bekenntnis neu zu formu­
lieren ist. Nur wenn die Kirche in der Lage ist, ein 
Bekenntnis zu formulieren, kann sie auch ein Lehr­
beanstandungsverfahren beantragen.

Die uns vorliegende Grundlegung — im Gegen- 
satz zu dem, was die Sozietät als Grundlegung vor­
schlägt —, also die Grundlegung der Arnoldshainer 
Konferenz, geht ebenfalls vom Auftrag der Kirche 
aus, wie er in der Verkündigung des Evangeliums, 
in der Verwaltung der Sakramente und in der Be­
auftragung von Verkündigern besteht. Sie weist auf 
die Verpflichtung des Berufenen hin, die in seiner 
Ordination geschieht, zugleich aber auch auf die 
Verantwortung der ganzen Kirche und aller Ge­
meindeglieder für die rechte Bezeugung des Evan­
geliums. Dann kommt die Grundlegung auf die bei­
den Ziele zu sprechen: Schutz der Gemeinde vor 
einer Verkündigung, die beanstandet wird, und 
Schutz des Ordinierten. Das Ziel des Lehrverfahrens 
ist es, zu klären, ob Verkündigung und Lehre mit 
dem entscheidenden Inhalt der biblischen Botschaft 
unvereinbar sind. Im Lauf dieser Klärung muß es zu 
ausführlichen theologischen Gesprächen und zu dem 
Bemühen um eine gemeinsame Lehrbezeugung kom­
men. Bei Unvereinbarkeit von Verkündigung und 
Lehre des Betroffenen mit der Botschaft der Kirche 
endet die durch die Ordination ausgesprochene Be­
vollmächtigung des Predigers. Es ist zu beachten, 
daß dies keinen disziplinarrechtlichen Charakter hat, 
sondern dabei die Gewissensentscheidung des Be­
troffenen geachtet wird.

Soweit zur Grundlegung.

Das Verfahren sieht ja vor, daß zuerst ein theo­
logisches Lehrgespräch durchgeführt wird und dann 
erst am Ende dieses Lehrgesprächs entschieden wird, 
ob ein Verfahren vor einem Spruchkollegium zu 
eröffnen ist, und dann wird das Verfahren vor dem 
Spruchkollegium beschrieben. Am Ende des Gesetz­
entwurfs stehen noch einige besondere Bestim­
mungen.

Entscheidend und zentral ist der § 1 mit seinen 
drei Schwerpunkten: einmal der Anerkennung des 
Gegenwartsbezuges und der Notwendigkeit der 
Umsetzung der biblischen Botschaft in die je­
weilige Gegenwart, zum andern die Tatsache, daß 
es sich um ein öffentliches Verhalten des Betroffe­
nen in seiner Verkündigung und seinem Verhalten 
handelt, und zum dritten, daß es beharrlich sein 
muß.

Da es sich hier um die erste Lesung dieses Ge­
setzes handelt, hat sich der Hauptausschuß nur mit 
wenigen Einzelheiten befaßt.

In der Grundlegung tauchen in Abs. 6 und 8 For­
mulierungen auf, wie sie auch in § 1 erscheinen. Es 
erschien uns fraglich, ob diese dreimalige Wieder­
holung sinnvoll und nützlich ist. Zu Abs. 1 der 
Grundlegung schlägt der Hauptausschuß im ersten 
Satz statt „jeweils neu bezeugt ist" jetzt vor: „in

den Bekenntnissen der Kirche jeweils neu bezeugt 
wird". Damit wird die Möglichkeit einer jeweils 
neuen Formulierung des Bekenntnisses betont.

Zu Abs. 8 der Grundlegung erklärt sich der Haupt­
ausschuß mit dem Einschub „durch Wort und Han­
deln" einverstanden, hält jedoch dies noch für 
sprachlich ungeschickt.

Zum theologischen Lehrgespräch: Mißverständlich 
erscheint uns in § 3 Abs. 3 die Erwähnung der auf­
sichtsführenden Stellen, da uns nicht ganz klar ge­
worden ist, wer damit gemeint ist. Im übrigen tau­
chen im selben Absatz sprachliche Unebenheiten*  
auf, wie das Wort „sie" statt „er". Dies gilt jedoch 
für den gesamten Entwurf, der redaktionell bearbei­
tet werden muß. Früher stand da immer „Kirchen­
leitung", wo jetzt „Landeskirchenrat" steht. „Kirchen­
leitung" ist weiblich, „Landeskirchenrat" ist männ-
lich, (Heiterkeit)
das weibliche Personalpronomen hat man aber be­
lassen. Das kommt sehr oft, das ist Ihnen sicherlich 
auch aufgefallen.

Mit der Formulierung in § 4 Abs. 2, in dem es um 
die Notwendigkeit einer Begründung der Entschei­
dung des Landeskirchenrates geht, ist der Hauptaus­
schuß nicht einverstanden. Auch wenn es um den 
Schutz eines Betroffenen geht (§ 3 Abs. 4), sollte eine 
Begründung gegeben werden. Darum sollte § 4 
Abs. 2 folgendermaßen aussehen: Satz 1 bleibt 
stehen: „Der Beschluß des Landeskirchenrates ist zu 
begründen." Der Rest des Satzes 1 wird gestrichen, 
Satz 2 bleibt bestehen. Damit wird also festgestellt, 
daß alle Entscheidungen begründet werden müssen.

Zu § 8 Abs. 1 bittet der Hauptausschuß um Klä­
rung der Frage, wer mit dem „zuständigen" Amts­
träger gemeint ist. Handelt es sich hier um den 
Dekan oder Prälaten?

Eine längere Debatte ergab sich über die Frage, 
ob es wirklich notwendig ist, die Landessynode vor 
einer Entscheidung des Landeskirchenrats oder gar 
die Bezirkssynoden in das Verfahren einzuschalten. 
Einerseits wird der weitgehende Schutz und die Mög­
lichkeit zu einer gründlichen Überlegung betont, 
andererseits wird auf die Umständlichkeit des Ver­
fahrens und die mögliche Überforderung der Bezirks­
synodalen hingewiesen. Es soll kein Antrag gestellt 
werden, jedoch gibt der Hauptausschuß zu erwägen, 
ob nicht der Landeskirchenrat hier als Entscheidungs­
instanz ausreicht.

Dasselbe gilt auch für § 34. Man könnte auch 
sagen, daß eine Streichung von § 12 Abs. 3 deshalb 
möglich wäre, weil die Einschaltung der Landes­
synode in § 34 noch vorgesehen ist.

Zu § 17 Abs. 1 geben wir folgendes zu bedenken. 
Dort geht es um die Tatsache, daß die Beisitzer und 
die anderen Mitglieder einer evangelischen Kirche 
angehören sollen. Nach § 1 des Entwurfs, der uns 
vorliegt, ist die Grundlage der Entscheidung das 
Bekenntnis nach dem Vorspruch zur Grundordnung. 
Darum ist der Hauptausschuß in seiner überwiegen­
den Mehrheit der Meinung, daß auch in § 17 Abs. la

* Wurde bei Drucklegung der Anlage 5 berichtigt.



88 Dritte Sitzung

und b nicht nur im Dienst einer evangelischen Kirche 
stehende ordinierte und in einer evangelischen 
Kirche zum Altestenamt befähigte Gemeindeglieder 
zur Besetzung des Spruchkollegiums gehören, son­
dern im Dienst der badischen Kirche stehende Ordi­
nierte und in der badischen Kirche zum Altestenamt 
befähigte Gemeindeglieder.

Endlich wäre zu klären, wer in § 23 Abs. 4 mit 
dem Vorsitzenden der Kirchenleitung* gemeint ist.

Zum Schluß äußert der Hauptausschuß den Wunsch, 
daß die Pfarrvikare und die Pfarrdiakone im Dienst­
verhältnis auf Widerruf nicht ganz aus diesem Ge­
setz ausgeklammert werden sollten. Denn auch bei 
ihnen geht es darum, daß sie ordiniert sind, daß die 
Gemeinde evtl, vor ihrem falschen Verständnis des 
Bekenntnisses oder sie selber vor falschen Anschul­
digungen geschützt werden müssen.

unter Punkt IV notwendig sind. Wir treffen uns 
Punkt 10 Uhr wieder.

(Unterbrechung von 9.35 bis 10.02 Uhr)

(Beifall)

Punkt IV der Tagesordnung:

Referate zum WIBERA-Gutachten und 
zum Personalwesen der Landeskirche.

1. Oberkirchenrat Dr. Jung
2. Kirchenrat Odenwald

Herr Oberkirchenrat, darf ich bitten!

Reform der Kirchenverwa1tung — 
Stand der Auswertung des WIBERA- 
Gutachtens.

Oberkirchenrat Dr. Jung: Herr Präsident Meine 
Damen und Herren!

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön. Ich er­
öffne die Aussprache. — Herr Herrmann, bitte!

Synodaler Herrmann: Ich gestehe, daß es eine

Einleitende

A.

edanken: 

1.
Prof. Laux — WIBERA — hat das Plenum der

gewisse Schwierigkeit vom Dienstrechtlichen her Landessynode am 27. 10. 1975 von dem Ergebnis 
darstellt, wenn dieses Gesetz nicht auf diejenigen seiner Prüfung zur Strukturorganisation der Ver- 
ausgedehnt wird, die nicht in einem lebenslänglichen waltung des EOK unterrichtet (vgl. gedrucktes Pro- 
öffentlich-rechtlichen Dienstverhältnis zur Landes- tokoll Oktober 1975 S. 26 ff.). Er hatte u. a. im 
kirche stehen. Es bleibt aber eine schwere Proble- Rahmen genereller Organisationsvorschläge Einspa- 
matik, daß derjenige, der ordiniert ist und folglich rungen bei den Personalkosten in Höhe von 10—15 
in einem lebenslänglichen Beamtenverhältnis zur Prozent für möglich gehalten, „ohne daß die durch- 
Landeskirche steht, den Schutz eines solchen Ge- zuführenden Aufgaben inhaltlich davon betroffen
setzes beanspruchen kann, das Rechtsschutz beinahe werden". Dieses Moment hat er allerdings zugleich
bis zum Exzeß bietet, während andere im Verkündi- mit dem Hinweis auf eine „nur schrittweise Reali- 
gungsdienst der Kirche Stehende, die — aus wel- sierung" der WIBERA-Vorschläge relativiert.
chen Gründen auch immer, meist traditionellen Grün­
den — nicht in das Beamtenverhältnis übernommen 
werden, jedoch in ihrer Verantwortung den Ordi­
nierten durchaus gleichgestellt oder mindestens in 
der Nähe der Ordinierten eingeordnet werden kön­
nen, überhaupt kein rechtlich abgestütztes Verfah­
ren beanspruchen können. Hier bleibt eine ganz 
große Spannung, die allein vom Arbeitsrechtlichen, 
aber nicht vom Innerkirchlich-Theologischen her be-

In dieser Spannung — Erkenntnis der Probleme 
und Durchsetzbarkeit — sah sich der EOK, als er 
zwei Projektgruppen beauftragte, praktikable Me­
thoden für die Neuordnung der Aufbau- und Ablauf- 
Organisation der Verwaltung zu entwickeln, und 
zwar — so die WIBERA — „zur Neugliederung des 
EOK, zur Bereinigung des zersplitterten Personal­
wesens und zur Zusammenfassung der gesamten 
Organisationstätigkeit". Mit der Delegation von

gründet werden kann. Das aber ist ganz und 
unbefriedigend. auftragten Referenten zum Kollegium zu entschei-

Präsident Dr. Angelberger: Weitere Wortmeldun- den, und im Rahmen der verbesserten Ziel- und

gar Leitungsaufgaben war u. a. die Zuordnung der be-

gen? — Nicht. Dann schließe ich die Aussprache und Strukturplanung waren die Voraussetzungen für 
frage: Wer kann grundsätzlich einer jetzt vorge- eine gemeinsame Geschäftsstelle der landeskirch- 
sehenen Regelung nicht zustimmen, also vorbehalt- lichen Werke, Dienste und Einrichtungen, für eine
lich der Regelungen im Detail im Herbst? Also jetzt Konzentration des inneren Dienstes und für eine
nur eine Meinungsumfrage ! Wer kann nicht Neuordnung des Prüfungswesens zu schaffen, 
zustimmen? — Enthaltungen? — 4 Enthaltungen. Bei
4 Enthaltungen angenommen.

Wir werden nun die Vorbereitungen, vor allen 
Dingen auch in der Zwischentagung bei den Aus­
schüssen, führen müssen, damit die Vorlage richtig 
vorbereitet dann ins Plenum genommen werden 
kann.

Wir müssen jetzt eine etwas längere Pause ma­
chen, weil hier Aufbauten für das eine der Referate

2.
Die Landessynode hat sich bereits auf ihrer Ta­

gung im Juli 1971 mit den Problemen und 
Möglichkeiten einer Reform der kirchlichen Verwal­
tung befaßt (vgl. Referat — gedrucktes Protokoll 
S. 18 ff.). Die seinerzeitigen Anregungen der Landes­
synode sind in die Beratung der beiden Projekt­
gruppen eingebracht worden. Die damalige Defi-
nition kirchlicher Verwaltung (Han-
dein kirchlicher Stellen an der geistlichen Aufgabe 
der Kirche) haben die externen Berater der Projekt-

* Muß heißen „Vorsitzender des Landeskirchenrats“; wurde gruppe in die jetzigen Beratungen mit der Forderung 
bei Drucklegung der Anlage 5 berichtigt. eingebracht, daß mit dem Wandel der geistlichen



Dritte Sitzung 89

Aufgaben auch die Verwaltung jeweils neu nach 
dem ihr nunmehr gegebenen Auftrag zu fragen hat.

Es gilt hier festzustellen, daß die Reform einer 
kirchlichen Verwaltung nicht lediglich Arbeitsbe­
dingungen der in dieser Verwaltung Beschäftigten 
verändert. Sie greift zugleich tief in das Wechsel­
verhältnis von Verwaltung und Gemeinde ein und 
bestimmt maßgeblich, was die Gemeindeglieder von 
ihrer kirchlichen Verwaltung an Diensten erwarten 
können. Deshalb wäre es verfehlt, die Neuordnung 
der kirchlichen Verwaltung ausschließlich dem Dik­
tat finanzieller Vorgaben zu unterwerfen. Sparsam­
keit und Wirtschaftlichkeit sind zweifelsfrei wichtige 
Teilziele. Sie dürfen aber im Interesse der Berechen­
barkeit, Dauerhaftigkeit, Unabdingbarkeit und Ver­
läßlichkeit einer kirchlichen Verwaltung nicht abso­
lut gesetzt und einer verbesserten Funktionsfähig­
keit übergeordnet werden.

3.
Der EOK mußte deshalb in seiner Projektgruppen­

arbeit drei Momenten Rechnung tragen:
1. den Erwartungen der Kirchengemeinden an eine 

uneingeschränkt funktionsfähige kirchliche Ver­
waltung,

2. den Erwartungen der in dieser Verwaltung Tä­
tigen an angemessenen Arbeitsbedingungen und

3. den Erwartungen an eine möglichst wirtschaft­
liche Aufgabenerfüllung.

Diese Momente wurden bereits in einer Verwal­
tungstagung des EOK im Februar 1973 mit Beschäf­
tigten der Verwaltung, Mitgliedern der Kirchen­
gemeinden und Vertretern der Pfarrerschaft disku­
tiert. Das Ergebnis wurde im März 1973 dem Finanz­
ausschuß mit den Schwerpunkten Wirtschaftlichkeit 
der Verwaltung, sinnvoller und nachhaltiger Ein­
satz der Mitarbeiter und Leistungsprinzip vorgelegt. 
Die externen Berater, die Projektgruppe und die 
WIBERA haben auch diese Gedanken aufgegriffen, 
allerdings unter Berücksichtigung der Tatsache, daß 
bei den personellen Gegebenheiten die notwendigen 
Neuordnungen nur „schrittweise" durchgeführt wer­
den können.

Die WIBERA hat konkrete rganisa-
tionsvorsch1äge gemacht, die den EOK in 
die Lage versetzen sollen, seine Funktion im Rah­
men der landeskirchlichen Aufgaben effizienter zu 
erfüllen und forderte als Voraussetzung für Pla­
nung, Programmierung, Auswahl der erforderlichen 
Maßnahmen und deren Verwirklichung eine sach­
gerechte Projektorganisation. Sie hat nach ihrem 
Untersuchungsergebnis zunächst die Grundlagen 
der Organisation des EOK durch Analyse und Auf­
gabe von Programmen entwickelt und sodann Vor­
schläge für Aufgabenabgrenzung, Koordination und 
Kooperation gemacht — mögliche Alternativen sind 
zur Vorbereitung der abschließenden Entscheidung 
des EOK in den beiden Projektgruppen behandelt 
worden. Dies betrifft auch die sog. „Führungsorgani­
sation", d. h. die Organisation von Planungs- und 
Entscheidungsprozessen, Führungshilfen, Delegation 
von Befugnissen, Einrichtung zentraler Büros, In­
formationswesen und Öffentlichkeitsarbeit ein­

schließlich der Arbeitsweise der Gremien, u. a. auch 
des Kollegiums des EOK.

Entscheidend für den Ansatz der Beratung der 
WIBERA waren die zentralen Aufgabenbereiche 
Personalwesen und Organisation. Beim Perso­
nalwesen mußte sich die WIBERA verständ­
licherweise auf die formale Seite beschränken, d. h. 
die Personalverwaltung im Zusammenhang mit der 
Organisation der Arbeitsabläufe, der Grundlagen für 
die Ermittlung des Personalbedarfs, auf Stellen­
bewertung und auf Hinweise für den Personalein­
satz. In Erkenntnis der Notwendigkeit einer nach-
haltigen und kontinuierlichen rganisation
der gesamten Verwaltung forderte die WIBERA ein 
eigenes Organisationsreferat. Das Finanz- und 
Rechnungswesen hat sie als Fachaufgabe 
bestehender Organisationseinheiten und als Quer­
schnittsfunktion untersucht mit den Schwerpunkten: 
Finanzplanung, Haushaltswesen, Anordnungswesen, 
Feststellungsbefugnis und Haushaltsüberwachung. 
Dabei hat die WIBERA das Problem „Rechnungs­
prüfung" aufgegriffen mit Vorschlägen, die u. a. in 
das vom Verfassungsausschuß diskutierte neue Ge­
setz über ein Rechnungsprüfungsamt eingebracht 
werden. Die Vorschläge der WIBERA im Bereich des 
sog. „inneren Dienstbetriebs" betreffen 
die „Service-Leistungen", vor allem der Sekretariate 
und den Schreibdienst — hierzu wurde eine ein­
gehende Analyse des „Schriftguts" und der Arbeits­
zeitverteilung vorgelegt. Diese Vorschläge sollen 
nach den Beratungen in der Projektgruppe für die 
Ablauf-Organisation mit den Anregungen der ex­
ternen Berater bei organisatorischen Verbesserungen 
berücksichtigt werden.

4.
Prof. Laux hat in seinem Referat weiterhin nach­

drücklich eine positive Motivation der 
Mitarbeiter für die Neuordnung der Verwal­
tung gefordert. Dem wurde — wie bereits erwähnt 
— grundsätzlich auf der Verwaltungstagung 1973 
und jetzt durch die Beteiligung von Mitarbeitern 
in der Projektgruppenarbeit und durch Unterrich­
tung in einer Mitarbeiterversammlung entsprochen. 
Die Begleitung durch die Basis, d. h. die Kirchen­
gemeinden, ist nach dem Beschluß der Landessynode 
im Herbst 1975 mit der Teilnahme externer Berater 
aus der Gruppe der Pfarrer, Kirchenältesten und Mit­
arbeiter der Gemeindeverwaltung in der Projekt­
gruppenarbeit gegeben. Es wurde in der Arbeit der 
Projektgruppen deutlich, daß die von den System­
analytikern der WIBERA vorgeschlagene Projekt- 
Management-Organisation nicht eine totale Alter­
native zu unserer derzeitigen ressortmäßig geglie­
derten Aufbau- und Ablauf-Organisation des EOK 
darstellt, wohl aber eine sinnvolle Ergänzung sein 
dürfte. Den Anregungen der externen Berater in der 
Projektgruppe entsprechend, wird die Ressortorga­
nisation des EOK auf die Funktion der Kirche hin 
neu zu überdenken sein, um eine größere Funktions­
transparenz zu erreichen.

Die Vorschläge der WIBERA führten die internen 
Überlegungen für eine Neuordnung der Verwaltung 
planmäßig weiter. Die vorliegenden Anregungen 
waren bereits seinerzeit in die Neuordnung



90 Dritte Sitzung

derFondsverwa1tung, d. h. des Unterländer 
Evang. Kirchenfonds und der Evang. Zentralpfarr­
kasse eingebracht worden. Von dem positiven Er­
gebnis dieser organisatorischen Neu-Struktur wurde 
die Landessynode jeweils bei der Verabschiedung 
der Haushaltspläne, so auch für die Jahre 1976/77 
unterrichtet. Das dortige Ergebnis bestätigt die Rich­
tigkeit der Thesen der WIBERA, daß „mehr Dele­
gation die Verantwortung und die Leistung der 
Mitarbeiter aktiviert" und deshalb zu der von 
der WIBERA für die EOK-Verwaltung vorgeschla­
genen Neuordnung ermutigt.

Prof. Laux hat im Herbst 1975 auch die be­
triebswirtschaftlichen Aspekte bei 
den Finanz- und Organisationsproblemen der landes­
kirchlichen Verwaltung angesprochen, zugleich aber 
zu bedenken gegeben, daß es „nicht darum geht, eine 
technische Produktion umzustellen, sondern perso­
nalintensive und nur teilweise meßbare Leistungen
zu rationalisieren". Damit bestätigt auch er die
Grenze einer reinen Nutzen-Kosten-Analyse einer 
kirchlichen Verwaltung.

Soviel zu den einleitenden Überlegungen. Uber 
die Ergebnisse darf ich Ihnen nun berichten.

B.

Stand und Ergebnis der Beratungen 
der beiden Projektgruppen

Die beiden Projektgruppen Ablauf-
und Aufbau- rganisation wurden vom
EOK beauftragt, Vorschläge für den praktischen 
Vollzug der von der WIBERA angeregten Reorgani­
sation der Bereiche der Werke und Dienste, des 
inneren Dienstes, von Bibliothek, Kirchenbauamt 
und Rechnungsprüfungsamt und eine Stellungnahme 
für die Neugliederung der Aufgaben der kollegia­
len Leitung des EOK zu erarbeiten.

1. Projektgruppe fürdie Ablauf-
Organisation

Ein besonderer Schwerpunkt der Beratungen in 
dieser Projektgruppe war die bereits vom EOK ge­
plante, von der WIBERA geforderte Zusammen­
fassung der verwaltungstechnischen Aufgaben der 
Geschäftsführung der Werke und Dienste in einer 
gemeinsamen Geschäftsstelle. Die be­
troffenen Abteilungen und Werke des EOK gaben 
u. a. zu bedenken, daß ein Teil ihrer Verwaltungs­
mitarbeiter durch die „Mischfunktion ihrer Auf­
gaben" in einem intensiven Kontakt zu den ehren­
amtlichen Mitarbeitern in den Gemeinden stehen, 
einem Kontakt, der von Vorteil für die Arbeit der 
Werke sei und durch eine Trennung der Funktion 
nicht verloren gehen sollte.

Probleme ergaben sich im Detail bei der Moti­
vierung der Geschäftsführer und der 
Leiter der Werke und Dienste für eine klare Funk­
tionstrennung. Gegen bestehende Bedenken stellte 
der EOK fest, daß bei aller gebotenen Konzentration 
im Verwaltungsapparat, der Leitung der Werke und 
Dienste nach wie vor die theologische Zielsetzung 
(im Einvernehmen mit dem EOK) und eine finan­

zielle Mitverantwortung verbleiben. Die Voraus­
setzungen für die Errichtung einer gemeinsamen 
Geschäftsstelle wurden in einer Sitzung der Projekt­
gruppe mit der Arbeitsgemeinschaft gesamtkirch­
licher Dienste diskutiert, und zwar unter Berücksich­
tigung der von der WIBERA geforderten „Entflech­
tung der Mischfunktionen".

Neben dem Leiter und den Sachgebietsleitern der 
Werke und Dienste soll mit der Stelle einer Se- 
kretariatsassistentin eine Art „Gelenk­
funktion" geschaffen werden, d. h. einer im Sekre­
tariatsdienst erfahrenen Mitarbeiterin werden Sach­
bearbeiterfunktionen übertragen. Personell stehen 
für diese Aufgaben qualifizierte Mitarbeiterinnen 
in den Werken und Diensten bereits zur Verfügung.

Zur Unterstellung des künftigen Leiters der 
gemeinsamen Geschäftsstelle hat die 
Projektgruppe dem EOK vorgeschlagen, den Leiter 
der gemeinsamen Geschäftsstelle dem EOK-Referen- 
ten für Öffentlichkeitsarbeit zu unterstellen, der zu­
gleich als Vorsitzer der Arbeitsgemeinschaft gesamt- 
kirchlicher Dienste die Koordination und die Konti­
nuität der Arbeit sicherstellen wird.

Der EOK hat auf Vorschlag der Projektgruppe 
am 3. März 1976 beschlossen:
1. Die gemeinsame Geschäftsstelle für die landes­

kirchlichen Werke, Dienste und Einrichtungen 
wird errichtet.

2. Die Abt. Planung und Organisation wird beauf­
tragt, dem EOK bis zum 1. August 1976 ein Kon­
zept über die Aufgabenzuweisung vorzulegen.

3. Der EOK beschließt sodann die Durchführung der 
„stufenweisen" Übertragung der Verwaltungs­
aufgaben der Werke pp. auf die gemeinsame 
Geschäftsstelle.

Weitere Vorschläge der WIBERA zur Ablauf- 
Organisation im Bereich der Verwaltung des EOK 
wurden von der Projektgruppe mit den externen 
Beratern diskutiert.
a) Beim inneren Dienst — ging es um Vor­
schläge der WIBERA zur Registratur, zum Post- und 
Botendienst, Fernsprechdienst, Vervielfältigungs­
dienst, Beschaffungswesen, Schreibdienst, Fahrdienst 
und Hausverwaltung. Die Zusammenfassung dieser 
Aufgaben des inneren Dienstes zu einer Abteilung 
ist von der Entscheidung über die Aufbau-Organi­
sation abhängig, die Zusammenlegung wurde vom 
EOK beschlossen. Allerdings sind noch technische 
und Quantitätsprobleme zu lösen, die eine Arbeits­
gruppe (Abt. Planung und Organisation und Leiter 
der Expeditur) entscheidungsreif vorlegen soll.
b) Im Gegensatz zu den Vorschlägen der WIBERA 
erscheint bei der Größe unserer Verwaltung der 
Übergang zu Tei1registraturen bei den ein­
zelnen Referaten sachlich, personell und kosten­
mäßig nicht vertretbar. Es soll bei einer Zentra1- 
registratur verbleiben.
c) Statt der vorgeschlagenen Einrichtung eines

Schreibdiensteszentralen (zentrales
Schreibbüro) soll dem Ausbau einer zentralen Lei­
tung des Schreibdienstes der Vorzug gegeben wer­
den. Eine gut organisierte, zentrale Leitung dieses



Dritte Sitzung 91

Dienstes wird die geforderte zügige Bearbeitung 
des „gesamten Schriftguts" sicherstellen.
d) Bei der Diskussion des „Postdienstes" 
ging es den externen Beratern der Projektgruppe 
vor allem um den sog. Pfarramtsversand; 
diskutiert wurde eine mögliche Trennung in obliga­
torische und freiwillige Information und um den 
Versandzeitpunkt. Hier soll zunächst für 8—10 Wo­
chen ein „Probelauf" mit Anforderungsformularen 
und durch eine Auflistung der Versandthemen vom 
Januar bis März 1976 eine nachträgliche Überprüfung 
über Notwendigkeit und Umfang der Information 
durchgeführt werden. Empfängerkreis dieses „Probe­
laufs" sind die externen Mitglieder der Projekt­
gruppe und alle Dekanate. Als Ergebnis erwartet 
der EOK, den ständig gerügten, überhöhten „Papier­
ausstoß" wesentlich vermindern zu können.

(Vereinzelter Beifall)
e) Die Anregungen aus der Gruppe der externen 
Berater, auch das Diakonische Werk in die 
Reorganisation mit einzubeziehen, wird zu prüfen
sein. (Vereinzelter Beifall)
Soviel zum Stand der Beratungen dieser Projekt­
gruppe und zu den Beschlüssen des EOK zur Ablauf- 
Organisation der Verwaltung.

2. Projektgruppe fürdie „Aufbau-
Organisation"

Mit den Vorschlägen der WIBERA zu der Aufbau- 
Organisation der Verwaltung des EOK, u. a. auch 
der Zuweisung der Aufgaben an die einzelnen Re­
ferate im Kollegium des Oberkirchenrats befaßte 
sich eine zweite Projektgruppe, von deren Über­
legungen die externen Berater der Projektgruppe 
für die Ablauf-Organisation am 29. 3.1976 unter­
richtet wurden, da die Entscheidung über 
die künftige Aufbau-Organisation 
auch für den Ablauf der Verwaltungstätigkeit im 
EOK von Bedeutung ist.

Bei der Aufbau-Organisation geht es um Fragen 
der Neugliederung, d. h. Zahl und Aufgaben 
der Referate. Die Projektgruppe des EOK befaßte 
sich eingehend mit den Vorschlägen der WIBERA 
zur Verringerung der Zahl der Referate.

Es stellten sich dem EOK hier u. a. die folgen­
den Probleme:
a) Funktionsabgrenzung zwischen Kollegium als 
Pluralinstanz und den Referenten als Ressortleiter, 
b) Aufgabenpräzisierung der Referate,
c) Transparenz der Aufbau-Organisation, insbeson­
dere der Zuständigkeitsabgrenzung,
d) Delegation von Verantwortung und Kompetenz, 
e) Kongruenz zwischen Finanz- und Sachkompe­
tenz.

Die WIBERA hat zur Verwirklichung ihrer Ziel­
setzungen vorgesch1agen:
a) Schaffung von Abteilungen, die direkt einem 
Referat zugeordnet sind und im Rahmen der Dele­
gation von Abteilungsleitern eigenverantwortlich 
geleitet werden,
b) Aufhebung der unmittelbaren Zuordnung der 
beauftragten Referenten zum Gesamtkollegium,

c) Ersetzung des bisherigen Korreferentensystems 
durch eine neue 4stufige Zusammenarbeit: Mitarbeit, 
-spräche, -Verantwortung, -entscheidung.

Nach den Vorschlägen der Projektgruppe hält das 
Kollegium des EOK weiterhin 9 Referate, aller­
dings bei einer Neugliederung der Funktionen in
Anlehnung an die Vorschläge der WIBERA, für er-
forderlich, und zwar:
Referat 1 Kirchenleitung

2 Personalwesen,
3 Aus-, Fort- und Weiterbildung,
4 Gemeinde,
5 Öffentlichkeitsarbeit, Werke und Dienste, 

Diakonie,
6 Geschäftsleitung und Recht,
7 Haushalt und Steuern,
8 Organisation, Liegenschaften und Bau,
9 Schulen und Religionsunterricht.

Dem Kollegium ging es bei der Gliederung der 
Referatsaufgaben wegen der Bedeutung der Aufgaben 
für Aus- Fort- und Weiterbildung um die 
Beibehaltung eines eigenständigen Referats — die 
WIBERA hatte die Einbeziehung in ein Personal­
referat vorgeschlagen. Weiterhin werden auch künf­
tig die theologischen Referenten (außer dem Landes­
bischof) Gebietsreferenten sein.

Die Aufgabenzuweisung im einzelnen und die 
personelle Besetzung der Referate wird der EOK in 
einem Geschäftsvertei1ungsp1an fest­
legen. Entscheidend für den praktischen Vollzug der 
Referatsaufgaben ist die Koordination und Informa­
tion innerhalb der Referate und Abteilungen und im 
Kollegium des EOK. Dabei stellt sich auch die Frage 
nach der Zuständigkeit der beauftragten Referenten 
als künftige Abteilungsleiter. Hier folgt der EOK 
weitgehend den Vorschlägen der WIBERA mit fol­
gendem Ergebnis:

1. Nach den funktionalen Aufgaben der Referate 
werden die bisherigen beauftragten Refe­
renten —in Übereinstimmung mit den verfas­
sungsrechtlichen Gegebenheiten — künftig als 
Abteilungsleiter einem referatsleitenden 
Mitglied des EOK unterstellt; ihnen kann die Stell­
vertretung eines Referenten übertragen werden.

2. Den Abteilungsleitern können Aufgaben durch 
Delegation zugewiesen werden, die originär 
dem Kollegium des EOK in seinen Mitgliedern ver­
antwortlich übertragen sind; die Gesamtverant­
wortung für ein Referat verbleibt bei dem (im GVPl. 
bestimmten) Kollegialmitglied.

Ein Abteilungsleiter kann nach Maßgabe des 
GVPl. unbeschadet seiner Zuweisung zu einem Refe­
rat auch bei der Bearbeitung von Vorgängen an­
derer Referate mitwirken.

3. In Referatsbesprechungen werden 
die für ein Referat maßgebenden Fragen mit den 
Abteilungsleitern beraten: Damit ist die für eine 
sach- und fachgerechte Bearbeitung von Vorgängen 
notwendige Information zwischen den Kollegialmit­
gliedern (und dem Kollegium) und den Abteilungs­
leitern gewährleistet. (Gesprächsleiter ist das je­
weilige Kollegialmitglied.)



92 Dritte Sitzung

4. Soweit Kollegialentscheidungen in delegier­
ten Aufgaben erforderlich sind, nehmen die Abtei­
lungsleiter — nach der Entscheidung des Referen­
ten—mit beratender Stimme an den Ko11egia1- 
sitzungen teil und tragen die Vorgänge dem 
Kollegium unmittelbar vor.

Abteilungsleiter nehmen — nach der Entscheidung 
des Vorsitzers des Kollegiums (des Herrn Landes­
bischofs) — gleichfalls an Kollegialsitzungen mit 
beratender Stimme teil, wenn Grundsatzfragen von 
landeskirchlicher Bedeutung diskutiert oder Berichte 
zur allgemeinen Information gegeben werden.

Diese Neuregelung der Aufgabenzuweisung und 
Stellung der Abteilungsleiter entspricht den ver­
fassungsrechtlichen Normen der Grundordnung über 
Verantwortung und Zuständigkeit der Kollegialmit­
glieder.

Mit der Neuordnung der Verwaltung und der 
neuen Zuständigkeitsregelung im EOK soll nach den 
Vorschlägen der WIBERA eine Entlastung

eine sachgerechte Vorbe-des Kollegiums
reitung der Kollegialentscheidungen, eine Referats­
qualifizierung (Verbesserung des Instrumentariums, 
Verbesserung der Koordination) und eine zügige 
Bearbeitung der Vorgänge erreicht werden.

Im Rahmen der Aufbau-Organisation wird sich 
die Projektgruppe noch eingehend mit dem Auf­
bau eines Persona1referats zu befassen 
haben. Ziel des neuen Personalreferats unter theo­
logischer Leitung soll nach Prof. Laux sein, die „Zer­
splitterung des Personalwesens der Landeskirche zu 
bereinigen".

Dem Personalreferat sollen Personalplanung und 
Personaleinsatz zugewiesen werden, während die 
dienst- und arbeitsrechtliche Verantwortung in der 
Zuständigkeit des Rechtsreferats ebenso verbleibt 
wie die Verantwortung für den personalen Sektor 
der EOK-Verwaltung.

Eine künftige, qualifizierte personale Ausstattung 
des Personalreferats wird den verfahrensmäßigen 
Ablauf der Personalvorgänge und die Koordination 
und Information der beteiligten Referenten sicher­
stellen.

Von der WIBERA wurde weiter eine Zusammen-
fassung der rganisationstätigkeit ge-
fordert, eine Aufgabe sowohl für den Bereich der 
gesamten Landeskirche als auch als initiierende und 
beratende Tätigkeit im EOK. Dem Vorschlag der 
WIBERA, die Organisationstätigkeit und den inne­
ren Dienst in einem Ressort zusammenzufassen, wird 
der künftige Geschäftsverteilungsplan des EOK ent­
sprechen.

Die WIBERA fordert weiter die Kongruenz 
zwischen Finanz- und Sachkompe­
tenz. Hier geht es um die finanziellen Konsequen­
zen von Sachentscheidungen der Referenten, um die 
finanzielle Verantwortung, u. a. auch für die Ein­
haltung der von der Landessynode verabschiedeten 
Haushaltspositionen.

(Vereinzelter Beifall)
Bislang gewährleistete die Zusammenarbeit zwi­
schen theologischen und juristischen Referenten die 
Abgrenzung der Verantwortung zwischen theolo-

gisch-grundsätzlichen und juristisch-finanziellen Mo­
menten. Nach der von der WIBERA vorgeschlagenen 
Kongruenz zwischen Finanz- und Sachkompetenz 
werden künftig auch die theologischen Referenten 
unmittelbar für den Einsatz der Haushaltsmittel in 
ihrem Sachbereich verantwortlich sein. Eine mög­
lichst weitgehende Kongruenz wird angestrebt. Be­
sondere Überwachungsmechanismen werden sicher­
stellen, daß Haushaltsüberschreitungen ausgeschlos­
sen sind.

Mit der Realisierung der Vorschläge der WIBERA 
zur „Arbeit der Kollegien", mit dem Ein­
satz der Abteilungsleiter, der Delegation von Ver­
antwortung wird — so hoffen wir — eine Entlastung 
insbesondere des Kollegiums des EOK von vielen 
Einzelentscheidungen erreicht werden. Diese Fragen 
sollen in Ergänzung der bestehenden Geschäftsord­
nung des Kollegiums des EOK geregelt werden, da­
mit die Entscheidungen des EOK als Kollegium nicht 
nur sachlich, sondern auch zeitnah und gemeindenah 
getroffen werden können.

C.

Schlußbemerkungen:

Nach dem Ergebnis der bisherigen Beratungen 
geht es bei der Verwaltungsreform nicht darum, 
das Bestehende generell abzuschaffen und durch 
neue funktionale Techniken zu ersetzen. Es gilt 
vielmehr, eine dem kirchlichen Proprium entspre­
chende Verwa1tungsstruktur sinnvoll wei­
terzuentwickeln. Dem widerspricht nicht die For­
derung nach Effektivität und Rationalisierung. Es 
wäre unangemessen, in der Kirche nur einen Organi­
sations-Apparat zu sehen und ihn etwa mit der 
Verwaltung „führen" zu wollen. Die externen Be­
rater der Projektgruppe haben hier nachdrücklich 
eine „Büro-Diakonie" gefordert, d. h. auch die 
„reformierte" Verwaltung muß der Gemeinde die­
nen. Diese Forderung ist dem EOK Maßstab für die 
Neuordnung. Wir hoffen, daß nach Abschluß dieser 
Neuorganisation die Landessynode dem EOK wie 
s.Z. nach der Neuordnung der Fondsverwaltung eine 
Verbesserung der Verwaltungsstruktur im wohlver­
standenen Interesse der gesamtkirchlichen Arbeit 
bestätigen wird.

(Allgemeiner Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Herr Oberkirchenrat 
Dr. Jung! Haben Sie recht herzlichen Dank für Ihre 
weitgehende Einführung und Unterrichtung über die 
geplante Reform der Kirchenverwaltung im Rahmen 
der Auswertung des Gutachtens von WIBERA. Herz­
lichen Dank!

Nun darf ich gleich um die Fortsetzung bitten, 
Herr Kirchenrat Odenwald!

Kirchenrat Odenwald: Herr Präsident! Meine sehr 
verehrten Damen und Herren! In der gedruckten 
Tagesordnung für heute ist leider eine Zwischen­
überschrift ausgefallen. Mein Auftrag lautete nicht, 
ein weiteres Referat zum WIBERA-Gutachten zu 
erstatten, sondern über die Entwicklung des 
Persona1wesens der Landeskirche in 
dem durch die Haushaltssynode im Oktober 1975



Dritte Sitzung 93

festgelegten Rahmen einen ersten Bericht zu geben, die geleistete Arbeit wirkt sich ja auch finanziell
der nach den damaligen Beschlüssen eigentlich an 
den Stellenplanausschuß zu erteilen wäre, der aber 
in diesem Fall, da es um einen ersten Bericht in 
dieser Art geht, im Einverständnis mit dem Stellen­
planausschuß unmittelbar hier im Plenum erfolgen 
soll.

aus. Damit ergab sich als Meßzahl 1824,55 Deputate.
Da uns gleichzeitig die Aufgabe gestellt war, die 

prozentuale Verteilung der Mitarbeiter auf die ver­
schiedenen Funktionsbereiche in unserer Landes­
kirche zu überwachen, nämlich Gemeindebereich,
Religionsunterricht, Sonderdienste, mußten wir auch

Es gibt theoretisch zwei Methoden, um Abmage- die staatlichen Religionslehrer und die stundenweise 
rungskuren zu planen und zu organisieren. Die eine
Methode beginnt damit, überflüssige Pfunde abzu­
hungern und anschließend den Anzug enger zu 
machen. Sie haben sich mit guten Gründen unter 
dem Zwang der Verhältnisse für die zweite Methode 
entschieden: zuerst den Anzug enger zu machen 
und dann die Abmagerungskur folgen zu lassen. Sie 
haben dabei in Kauf genommen, daß dabei Druck­
stellen entstehen, Reibungsflächen und ähnliches.

(Heiterkeit)

beschäftigten Katecheten in die Deputatsberechnung 
aufnehmen. Damit ergibt sich als obere „Schall­
grenze" die Zahl von 1910 Deputaten. Der Stichtag, 
31. 5. 1975, wurde deshalb gewählt, weil auch die 
Anlage 17 des Haushaltsplanes von diesem Stichtag 
ausgeht und nur so vergleichbare Darstellungen 
möglich sind.

Wie Sie nun aus dieser Grafik (sie wird auf eine 
Leinwand projiziert) entnehmen können, hat sich der 
Personalbestand in den 9 Monaten vom 31. 5. 1975

- 
5 

00 
C

Um das Ergebnis gleich vorwegzunehmen: Es ist bis 31. 3. 1976 mit geringen Abweichungen um 16 o 
gelungen, den Personalbestand der Landeskirche Deputate nach unten und 4 Deputate nach oben auf 
dem vorgegebenen Finanzrahmen anzupassen. diese Zahl etwa eingependelt, eine Varianzbreite

(Vereinzelter Beifall) von rund 1 Prozent. Damit wird auch die fast zwangs­
über die dabei entstandenen Druckstellen werde läufige Entstehung von solchen Druckstellen rech-
ich nachher noch einiges sagen.

Zur Verwirklichung der Beschlüsse vom Herbst 
1975 hat der Evangelische Oberkirchenrat am 10. No­
vember 1975 folgende Maßnahmen beschlossen:

1. „Alle Personaleinstellungen werden vom Kolle­
gium beschlossen."

Das ist bereits die erste neu entstandene Druck-

nerisch bestätigt. Die Varianzbreite von 1 Prozent 
bei 1900 Mitarbeitern ist tatsächlich Millimeterarbeit.

Um den geringen Spielraum noch einmal rein 
theoretisch darzustellen, habe ich die Personal­
kosten und die Verstärkungsmittel hier in Deputate 
umgerechnet (wieder ein Bild). Dabei ergibt sich, 
daß die Verstärkungsmittel einen maximalen Spiel-
raum an Deputaten von 12 bis 13 nach oben ermög-

stelle; denn damit ist auf das Kollegium eine lichen. Dieser Spielraum ist bis jetzt nicht ausgenützt 
Fülle von neuen Einzelentscheidungen zugekommen.

2. „Die Anträge auf Personaleinstellungen werden 
von 1 b (also von der Abteilung Planung und Organi­
sation), auf ihre Realisierungsmöglichkeit im Ge­
samtpersonalrahmen und vom Referenten 7 finan­
ziell überprüft."

Das war die zweite Druckstelle; denn es mußte 
zunächst ein Instrumentarium entwickelt werden, 
um diese Aufgabe in den Griff zu bekommen.

3. Maßnahme: „Alle Personalveränderungen wer­
den von 1 b statistisch erfaßt und aufbereitet."

worden. Er kann kurzfristig notwendig werden, 
wenn im Frühjahr oder im Herbst die Zugänge vom 
zweiten Examen und von der Fachhochschule an­
stehen.

Nach einer Zusammenstellung des Rechnungsamtes 
wurden in der Zeit vom 1. 10. 1975 bis 31. 3. 1976
folgende Beförderungen und Höherstufungen vor­
genommen: Insgesamt 47 Beförderungen bei insge­
samt 1114 beamteten Mitarbeitern. Von diesen 47
Beförderungen sind 44 auf Grund von gesetzlichen 
Vorschriften erfolgt — z. B. ist da eine Dekanswahl 
dabei, dann Höherstufungen auf Grund von Er-

In dem Bes a ul der Landessynode vom Herbst höhungen von Seelenzahlen und ähnliche Dinge —. 
über ie ufga en des Stellenplanausschusses Bei den Angestellten waren es, bezogen auf die Ge- 

le norma ionen genannt, die halbjährlich samtzahl von 796 Angestellten, 28 Höherstufungen, 
davon 15 auf Grund von tariflichen Vorgaben. Ins-vom Evangelischen Oberkirchenrat geliefert werden 

sollen und die ich also heute Ihnen nun vortragen 
werde: einmal die Veränderung im Personalbestand 
in Zu- und Abgängen, Beförderungen und Durch­

gesamt in den Prozentanteilen, bezogen auf die Ge­
samtzahl der Mitarbeiter, wie ich meine, eine durch-

stufungen und schließlich Gegenüberstellung 
Soll- und Ist-Zahlen.

von

Ich möchte beim letzten beginnen.

Ausgangspunkt Ihres Beschlusses war die in An­
lage 17 des Haushaltsplanes 1976/77 dargestellte 
Gesamtzahl von 1874 Stellen. Bei näherer Unter­
suchung hat sich gezeigt, da der Anzug tatsächlich 
sehr eng geschneidert worden war, daß das Rechnen 
mit „Stellen" zu grob ist, um der gestellten Auf­
gabe gerecht zu werden. Wir haben deshalb sämt­
liche Mitarbeiter der Landeskirche in „Deputaten" 
erfaßt; denn nur die tatsächlich geleisteten Deputate,

aus vertretbare normale Zahl von Beförderungen
und Höherstufungen.

Die Zu- und Abgänge stellen sich in dem Zeit­
raum 31. 5. 1975 bis 31. 3. 1976 wie folgt dar 
(Bild):

Zugänge von außen, Abgänge nach außen und 
Veränderungen innerhalb des Personalbestandes.

Zugänge von außen vom 2. Examen 14
Einstellungen
aus anderen Landeskirchen
aus der Beurlaubung zurück

insgesamt

68
7
6

95 Zugänge



94 Dritte Sitzung

Denen stehen gegenüber: 
Abgänge durch Ruhestand 30
durch Ausscheiden aus dem Dienst 64
und durch Beurlaubung 

insgesamt
2

96
Das hat sich also fast ausgeglichen.

Die Veränderungen innerhalb des Personalbe­
standes sind im wesentlichen Deputatsänderungen, 
Deputatserhöhungen und Deputatsermäßigungen, 
dann auch Statusänderungen (also Pfarrvikare wer­
den zu Pfarrern ernannt, Pfarrdiakone werden nach 
dem Zusatzstudium Pfarrer, Gemeindediakone wer­
den nach Besuch des Oberseminars Pfarrdiakone) 
und Wechsel der Funktionsbereiche (vom Religions­
unterricht in die Gemeinde und umgekehrt oder 
vom Gemeindebereich in Sonderdienste). Davon sind 
in diesem Zeitraum insgesamt 82 Deputate betroffen.

Abschließend möchte ich an einem Grundproblem 
deutlich machen, wo die Hauptdruckstellen ent­
standen sind und entstehen mußten.

Die Struktur der Mitarbeiterschaft unserer Lan­
deskirche ist von zwei gegensätzlichen Elementen 
geprägt. Neben zwei relativ großen Blöcken, und 
zwar im Gemeindebereich und im Religionsunter­
richt, die zusammen etwas über 60 Prozent der 
Mitarbeiter unserer Landeskirche ausmachen, steht 
eine Vielzahl von kleinen und kleinsten Arbeits­
feldern und Funktionen, in denen knapp 25 Pro­
zent der Mitarbeiter tätig sind. Hierbei handelt es 
sich um insgesamt 34 verschiedene Haushaltsstellen, 
also 34 verschiedene Arbeitsfelder. Das bedeutet, 
daß Personaleinschränkungen sich zuerst und am 
stärksten in den beiden großen Blöcken bemerkbar 
machen müssen. Denn Einschränkungen in diesen 
kleinen Arbeitsfeldern würden praktisch einen Ver­
zicht auf ganze Arbeitsfelder bedeuten. Um es an 
einem Beispiel deutlich zu machen: wenn in einer 
Kreisstelle für Diakonie eine Planstelle für eine 
Sozialarbeiterin ist und diese Stelle nicht besetzt 
ist, dann ist das zwar im Gesamtrahmen des Per­
sonals nur ein Deputat, aber vor Ort ist es die ge­
samte Arbeit. Ein Verzicht auf ganze Arbeitsfelder 
ist aber keine Aufgabe der Personalplanung, son­
dern eine Frage der Prioritätenplanung.

Weiter: Die Zahl 1874 bzw. 1910 Deputate ist ein 
rein zufälliger Zustand am Stichtag 31. Mai 1975. 
Um die Arbeitsfähigkeit gerade der kleinen Arbeits-
felder überhaupt zu erhalten, mußten dort die vor-
handenen Fehlstellen vordringlich besetzt werden, 
konnten auch besetzt werden, weil es weithin Berufs­
gruppen sind, die leichter zu ersetzen sind als ge­
rade im theologischen Bereich. Dies hat genau zu 
dem Ergebnis geführt, zu dem es auf Grund der 
Struktur unserer Mitarbeiterschaft führen mußte: 
die größten Lücken bestehen zur Zeit im Gemeinde­
bereich und im Religionsunterricht, wobei gerade 
im Religionsunterricht infolge der jetzt ansteigen­
den Schülerzahlen ein erhöhter Bedarf zu erwarten 
ist.

Der Beschluß der Landessynode vom Herbst 1975 
und die vom EOK getroffenen Maßnahmen waren

eine sicherlich notwendige Notbremsung, die auch 
voll wirksam geworden ist, wie sowohl die Perso­
nal- als auch die Finanzstatistik ausweist. Aufgabe 
der kommenden Monate wird es sein, zu unter­
suchen, ob durch Umschichtungen die Arbeitsfähig­
keit aller Funktionsbereiche erhalten werden kann, 
ob durch Einsparungen in einzelnen Arbeitsbereichen 
— hier wird es sich wieder nur um ganz, ganz mini­
male Möglichkeiten handeln können — die Lücken 
in anderen Bereichen gefüllt werden können oder 
ob — und das wäre wohl die härteste Maßnahme — 
vorübergehend bestimmte Arbeitsbereiche storniert 
werden können, bis Anfang der achtziger Jahre durch 
einen geringfügig erhöhten Zugang von den Uni­
versitäten eine neue Situation eintritt.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Herr Kirchenrat Oden­

wald, haben Sie recht herzlichen Dank für Ihre gute 
Einführung in die Entwicklung des Personalwesens. 
Möge alles gut gelingen, dürfen wir als Wunsch 
hinzufügen.

Nun möchte ich hierzu mitteilen, damit Sie das 
Ganze verdauen und überlegen können, daß wir 
heute abend gegen 20.15 Uhr hier eine gemeinsame 
Aussprache durchführen werden, bei der sämtliche 
Herren Referenten anwesend sein werden, damit 
Rückfragen jederzeit beantwortet werden können.

So viel zu diesem Punkt Wir kommen zum letzten 
Punkt der heutigen Tagesordnung:

V.

Verschiedenes
Sind hierzu irgendwelche Wünsche oder Anregun­
gen? — Herr Willi Müller, bitte!

Synodaler Willi Müller: Da dies die letzte Sitzung 
ist, an der ich teilnehme, möchte ich mich auf diesem 
Wege verabschieden und herzlich danken — danken 
für die Gemeinschaft, die ich hier erleben durfte. Ich 
muß sagen: ich fühlte mich hier geborgen und fand 
eine Bruderschaft, an die ich gern zurückdenken 
werde. Bei aller Verschiedenheit und aller Anders­
artigkeit war hier eine Brücke von Mensch zu 
Mensch. Ich habe soeben daran gedacht: Vielleicht 
könnte oder müßte WIBERA auch einmal in der 
Synode Untersuchungen anstellen. Aber eines kann 
WIBERA nicht ersetzen, und das ist die mensch­
liche Gemeinschaft. Diese menschliche Gemeinschaft 
habe ich hier gefunden.

(Beifall)
Dafür sehr herzlichen Dank!

Ich wünsche der Synode ein gutes Arbeiten im 
Dienste unseres Herrn. Ich bitte es nicht als an­
maßend zu verstehen, wenn ich Ihnen das wünsche, 
was Paulus seinen Gemeinden wünscht: Die Gnade 
unseres Herrn Jesu Christi sei mit euch!

Ich danke Ihnen.
(Lebhafter anhaltender Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Herr Müller, wie ich 
Ihnen bereits bei Ihrer Ankündigung zu Beginn der
Tagung sagte, hat es uns nicht nur überrascht, daß



Dritte Sitzung 95

wir Sie hier in unserem Kreise verlieren, sondern 
es hat allgemeines Bedauern ausgelöst. Ich möchte 
Ihnen zunächst heute hier an dieser Stelle danken 
für Ihre Worte und Wünsche und gleichzeitig aber 
auch für Ihre stete gute und treue Kameradschaft 
sowie Ihre Bereitwilligkeit zur Mitarbeit im klein­
sten und auch im großen Kreis. Das andere werden 
wir am 25. Mai, dem entscheidenden Tag, nach­
holen. Vielen Dank für alles!

(Beifall)

Ist sonst noch irgend ein Wunsch? — Das ist nicht 
der Fall. Dann darf ich unsere dritte Plenarsitzung 
schließen mit dem Hinweis: nächste Sitzung morgen 
8.45 Uhr, Inhalt der Tagesordnung: alles das, was 
noch vorhanden ist.

Herr Dekan Ertz, ich bitte Sie, das Schlußgebet 
zu sprechen.

Dekan Ertz spricht das Schlußgebet.

(Ende der Sitzung: 10.55 Uhr)



96

Vierte öffentliche Sitzung

Bad Herrenalb, Freitag, 30. April 1976, vormittags 8.45 Uhr.

Tagesordnung V.

I.
Bekanntgaben

II.

Gemeinsamer Bericht des Rechtsausschusses, Haupt­
ausschusses und Bildungsausschusses zum Entwurf 
eines kirchlichen Gesetzes über die Dienste der Mit­
arbeiter in Gemeindediakonie, Jugendarbeit, Reli­
gionsunterricht und kirchlicher Sozialarbeit (Mit­
arbeiterdienstgesetz) sowie Antrag der 
Evang. Pfarrervertretung in Baden auf Absetzung 
der Beratung und Beschlußfassung über den Ent­
wurf des Mitarbeiterdienstgesetzes und Antrag 
der Mitarbeitervertretung der Kreisstellen für Dia­
konie und der landeskirchlich angestellten Sozial­
arbeiter in gemeindebezogener Sozialarbeit auf Ab­
setzung der Beratung und Beschlußfassung über den 
Entwurf des Mitarbeiterdienstgesetzes

Berichterstatter:
für RA, HA und BA Synodaler Herrmann

III.
Berichte des Rechtsausschusses
1. Antrag des Pfarrkonvents des Kirchenbezirks 

Ladenburg-Weinheim auf Änderung des Pfarrer­
dienstgesetzes

Berichterstatter: Synodaler Häffner
2. Eingabe des Klaus Schnabel in Karlsruhe auf ab­

schließende Durchführung der Gebietsreform im 
Kirchenbezirk Karlsruhe und Durlach

Berichterstatter: Synodaler Dr. Wendland

IV.
Berichte des Finanzausschusses
1. Jahresrechnung 1975

Berichterstatter: Synodaler Gabriel
2. Kirchengemeindliche Bauvorhaben

Berichterstatter: Synodaler Dr. Müller
3. Landeskirchliche Bauvorhaben 

Berichterstatter: Synodaler Erndwein
4. Ausbau einer Heimvolkshochschule 

Berichterstatter: Synodaler Erndwein
5. Diakonische Bauvorhaben

Berichterstatter: Synodaler Dr. von Kirchbach
6. Eingabe des Kirchengemeinderats Müllheim/ 

Baden zur Erhebung und Abführung landeskirch­
licher Kollekten

Berichterstatter (zugleich für HA):
Synodaler Deecke

Bericht des Hauptausschusses
Antrag des Evang. Dekanats Pforzheim-Stadt auf 
Abgabe einer Erklärung zum Verhältnis von Kirche 
und Staat Israel

Berichterstatter: Synodaler Schoener

VI.

Gemeinsamer Bericht des Bildungsausschusses und 
Hauptausschusses
Antrag der Bezirkssynode Ladenburg-Weinheim zur 
Frage des Einsatzes der Pfarrvikare in Spezialpfarr­
ämtern (auch Verwendung als Religionslehrer)

Berichterstatter:
für BA Synodaler Blöchle
für HA Synodaler Georg Hoffmann

VII.

Gemeinsamer Bericht des Rechtsausschusses und 
Bildungsausschusses
Eingabe des Rudolf Bernard in Bretten/Baden auf 
Prüfung einer Freizeitmaßnahme des Amts für Ju­
gendarbeit

Berichterstatter:
für RA Synodaler Richter
für BA Synodaler Steininger

VIII.

Bericht des Bildungsausschusses zugleich für Finanz­
ausschuß
Antrag der Evang. Kirchengemeinde Rheinfelden/ 
Baden auf finanzielle Unterstützung im Bereich der
Krankenhausseelsorge

Berichterstatter: Synodaler Dr. Glum

IX.
Gemeinsame Berichte des Rechtsausschusses und 
Hauptausschusses
1. Eingabe der Telefonseelsorge Mannheim-Lud­

wigshafen auf Abgabe einer Entschließung an 
den Bundesminister für das Post- und Fernmelde­
wesen und an den Verwaltungsrat der Deutschen 
Bundespost

Berichterstatter:
für RA Synodaler Marquardt
für HA Synodaler Schoener

2. Eingabe der Eheleute Steiger in Sinsheim-Hoffen­
heim auf Änderung des Pfarrvikargesetzes

Berichterstatter:
für RA Synodaler Dr. Wendland
für HA Synodaler Schnabel



Vierte Sitzung 97

3. Eingabe des Dr. Dr. Altner, Heidelberg, auf Be­
ratung der Kernenergieproblematik

Berichterstatter für RA und HA Synodaler 
Richter

4. Eingabe des Evang. Pfarramts March auf Stellung­
nahme der Landessynode zur kirchlichen Situa­
tion in Südafrika

Berichterstatter für RA, HA und FA 
Synodaler Rüdel

5. Antrag des Konvents badischer Theologiestuden­
ten auf Abgabe einer Stellungnahme durch die 
Landessynode

Berichterstatter für RA und HA:
Synodaler Bußmann

6. Eingabe des Evang. Kirchengemeinderats Furt- 
wangen/Baden zur Unterstützung der Entwick­
lungsländer

Berichterstatter für RA und HA:
Synodaler Bußmann

X.
Verschiedenes

XI.

Schlußgebet des Herrn Landesbischofs

Präsident Dr. Angelberger: Ich eröffne die 4. und 
letzte Plenarsitzung dieser Tagung und bitte Frau 
Buschbeck, das Eingangsgebet zu sprechen.

Synodale Buschbeck spricht das Eingangs­
gebet.

I.

Bekanntgaben

Präsident Dr. Angelberger: Als erstes unter der 
Bekanntgabe ein sehr wesentlicher Punkt, Herr D r. 
Göttsching hat heute Geburtstag, und ich 
möchte ihm auch jetzt nochmals alles Gute wün­
schen für diesen Tag. Hoffentlich kommen Sie früh 
nach Hause, um auch mit Ihren Lieben noch feiern 
zu können, und alles Gute im neuen Lebensjahr, 
insbesondere im hohen Ministerium.
(Zuruf Synodaler Dr. Göttsching: Herzlichen Dank!)

(Allgemeiner starker Beifall)

Ein Telegramm des Präses der Synode 
Berlin-West:

von

Zur Tagung Ihrer Landessynode grüße ich Sie und die 
Synodalen herzlich. Möge Gottes Segen Ihre Bera­
tungen und Beschlüsse begleiten. Mit dem Lehrtext 
des 30. April 1. Tim. 1, 1: „Christus ist unsere Hoff­
nung“ grüße ich Sie auch namens unserer Synode 

Ihr Peter Kraske, Präses
(Beifall)

Als Letztes bringe ich einen Antrag unserer 
Konsynodalen Herrmann, v. Kirchba ch und 
Steyer zur Kenntnisnahme, wonach der Evange­
lische Oberkirchenrat gebeten wird, spätestens zum 
Frühjahr 1977 zu berichten über die Erfahrungen 
aus den Maßnahmen WIBERA - Gutachten

und folgende Planungen. Als Ergebnis der Bespre­
chung von gestern abend ist dieses Begehren vor­
getragen.

Darf ich Sie fragen, wie Sie sich zu dem Begehren 
unserer drei Brüder stellen?

(Beifall)
Ist jemand dagegen? — Enthaltung, bitte? — So­

mit wäre dieser Antrag genehmigt.

Ich rufe nun, da zu „Bekanntgaben" nichts mehr 
vorliegt, auf

II.

Gemeinsamer Bericht des Rechtsausschusses, 
Hauptausschusses und Bildungsausschusses zum 
Entwurf eines kirchlichen Gesetzes über die. 
Dienste der Mitarbeiter in Gemeindediakonie, A 
Jugendarbeit, Religionsunterricht und kirch- • 
licher Sozialarbeit (Mitarbeiterdienst­
gesetz) sowie Antrag der Evangelischen 
Pfarrervertretung in Baden auf Ab­
setzung der Beratung und Beschlußfassung 
über den Entwurf des Mitarbeiterdienstge­
setzes und Antrag der Mitarbeiter­
vertretung der Kreisstellen für
Diakonie und der landeskirchlich an-
gestellten Sozialarbeiter in gemeinde­
bezogener Sozialarbeit auf Absetzung der Be­
ratung und Beschlußfassung über den Entwurf 
des Mitarbeiterdienstgesetzes

und darf unseren Synodalen Herrmann um seinen 
Bericht bitten.

Synodaler Herrmann, Berichterstatter: Liebe Kon- 
synodale! Ich darf vielleicht gleich zu Anfang dar­
auf aufmerksam machen, daß ich vom Bildungsaus­
schuß gebeten wurde, ebenfalls an seiner Stelle hier 
Bericht zu erstatten,

(Beifall)
Es geht um den Entwurf eines Gesetzes über die 

Dienste der Mitarbeiter in Gemeindediakonie, Ju­
gendarbeit, Religionsunterricht und kirchlicher So­
zialarbeit, um das sogenannte Mitarbeiter­
dienstgesetz, sowie um den Antrag der 
Ev. Pfarrvertretung in Baden auf Absetzung 
der Beratung und Beschlußfassung über den Ent­
wurf des Mitarbeiterdienstgesetzes (Liste der Ein­
gänge Ifd. Nr. 13), schließlich um den Antrag der
Mitarbeitervertretung der Kreis-
stellen für Diakonie und der landes- 
kirchlich angestellten Sozialarbeiter in ge­
meindebezogener Sozialarbeit auf Absetzung der 
Beratung und Beschlußfassung über den Entwurf 
des Mitarbeiterdienstgesetzes (Liste der Eingänge 
Ifd. Nr. 21).

1. Allgemeines
Der vorliegende Gesetzentwurf hat eine Neuord­

nung des Dienstes der kirchlichen Mitarbeiter in 
Gemeindediakonie, Jugendarbeit, Religionsunterricht 
und kirchlicher Sozialarbeit zum Ziel. Er soll das 
bisher geltende Gesetz über den Dienst der Ge­
meindediakonin ersetzen und zugleich eine Rege­
lung für alle Absolventen der drei Fachbereiche der 
Fachhochschule Freiburg und überhaupt der Fach-



98 Vierte Sitzung

hochschulen, — nämlich Sozialarbeit, Sozialpädago­
gik Religionspädagogik/Gemeindediakonie — tref­
fen.

Der Entwurf dieses Gesetzes wurde in einer Ar­
beitsgruppe vorbereitet, in der die Gemeindedia- 
kone, die Religionslehrer, die Jugendreferenten, die 
für diese Mitarbeiter zuständigen landeskirchlichen 
Dienststellen sowie Vertreter der Fachhochschule 
Freiburg und das zuständige Referat im Evang. 
Oberkirchenrat vertreten waren. Der auf diese
Weise zustandegekommene Entwurf wurde vom
Verfassungsausschuß der Synode in einer Sitzung 
am 13. 12. 1975 überarbeitet und dem Landeskirchen­
rat zugeleitet. Im Verlaufe dieser Beratungen hat 
es sich als sinnvoll erwiesen, das vorgesehene Ge­
setz auf alle im Dienst der Landeskirche, der Kirchen­
bezirke und Kirchengemeinden stehenden Sozial­
arbeiter und Sozialpädagogen auszudehnen. Inso- 

Co fern wurde auch die Arbeitsrechtliche Kommission 
5 in das Vorbereitungsverfahren eingeschaltet; sie so- 
= wie Herr Kirchenoberrechtsrat Niens haben zu dem 
% vorliegenden Entwurf Stellung bezogen und detail­

lierte Abänderungsvorschläge eingebracht. Diese 
wurden in die Beratungen des Rechtsausschusses 
einbezogen und konnten auch an verschiedenen 
Stellen berücksichtigt werden.

Der Rechtsausschuß und der Bildungsausschuß 
haben sich zuerst den Anträgen der Pfarrvertretung 
und der Mitarbeitervertretung der Kreisstellen für 
Diakonie( Eingabe Nr. 13 und 21) auf Absetzung 
der Beratung dieses Gesetzes zugewandt. Beide 
Ausschüsse konnten sich jedoch nicht entschließen, 
dieser Bitte zu entsprechen. Ausschlaggebend hier­
für war:
1. Der Entwurf wurde rechtzeitig allen Beteiligten 

zur Stellungnahme zugeleitet. Die ausführlichen, 
bis ins Detail gehenden Abänderungsvorschläge 
beweisen dies.

2. Eine Sonderbehandlung einer bestimmten Grup­
pe, wie sie die Religionslehrer für sich erbitten, 
ist bei Absolventen mit gleichen Ausbildungs­
abschlüssen nicht vertretbar. Die im Predigtamt 
der Kirche enthaltenen Aufgaben werden nicht 
nur von Religionslehrern sondern auch von 
Gemeindediakonen und Jugendreferenten in 
Verkündigung, Seelsorge und Unterweisung 
wahrgenommen.

3. Es erweist sich als notwendig, für die im Spät­
sommer d. J. zu erwartenden ersten Absolven­
ten des Fachbereiches III eine neue gesetzliche 
Regelung bereitzuhalten.
Diesen Überlegungen hat sich auch der Haupt­
ausschuß angeschlossen. Alle drei Ausschüsse 
empfehlen also die Verabschiedung des vor­
liegenden Gesetzesentwurfes nach Einarbeitung 
der noch vorzuschlagenden Änderungen.

2. Abänderungsvorschläge zu den einzelnen Be­
stimmungen des Gesetzentwurfes.

% Ich muß Sie bitten, den Gesetzesentwurf, die Vor- 
—lage des Landeskirchenrats, zur Hand zu nehmen 
• und sich entsprechende Notizen zu machen.
N 2.1 Herr Kirchenoberrechtsrat Niens hat in seinen

0 % Abänderungsvorschlägen darauf hingewiesen, daß

der Begriff „Gemeindediakonie'' bisher im Gegen­
über zur „freien Diakonie" verwendet wurde (vgl. 
Kreisdiakoniegesetz § 1,2b), während der Entwurf 
des Mitarbeiterdienstgesetzes unter Gemeindedia­
konie den Dienst der Gemeindediakone versteht; 
dieses Verständnis findet sich im Gesetz über die 
Errichtung der Evang. Fachhochschule wieder; dort 
lautet die Bezeichnung „Fachhochschule für Sozial­
wesen, Religionspädagogik und Gemeindediakonie". 
Der Rechtsausschuß ist der Überzeugung, daß dieses 
Verständnis sich in Zukunft immer mehr durchsetzen 
wird, je mehr Gemeindediakone in den kommenden 
Jahren in den landeskirchlichen Dienst treten wer­
den. Er plädiert insofern mehrheitlich mit dem Haupt­
ausschuß für die Beibehaltung der vorgesehenen 
Überschrift.

2.2 Zu § 1
Hier schlagen Rechtsausschuß und Hauptausschuß 

lediglich die Streichung des Wortes „oder" in Abs. 3 
nach „Gemeindediakone" vor; es ist durch ein 
Komma zu ersetzen. Dadurch soll sichergestellt wer­
den, daß diese Dienste nicht alternativ im Sinne der 
Ausschließlichkeit verstanden werden. Es sollte 
möglich sein, daß ein Gemeindediakon teilweise in 
einer Pfarrgemeinde, teilweise als Jugendreferent 
in einem Kirchenbezirk eingesetzt werden kann.

2.3 Zu § 2
Die Arbeitsrechtliche Kommission schlägt hierzu 

vor, im Satz 3 das Wort „oder" durch „und" zu er­
setzen und die Worte „darüber hinaus" zu streichen. 
Dann hieße es also: „Die Aufgaben dieser Mitarbei-
ter haben Anteil am Verkündigungsauftrag der
Kirche und gehören zu den Diensten am Nächsten 
und an der Gesellschaft, die der Kirche aufgetragen 
sind."

Dazu ist zu sagen: Es gibt Aufgaben, die als Ent­
faltung des Predigtamtes in Verkündigung, Seel­
sorge und Unterweisung zu verstehen sind (§ 46 
GO), und andere Aufgaben, die neben der Ver­
kündigung und Lehre weitere Dienste am Nächsten 
und der Gesellschaft umfassen (§ 67 GO).

Insofern sollte an der Unterscheidung festgehal­
ten werden. Der Hauptausschuß empfiehlt seiner­
seits eine kleine Änderung in stärkerer Anpassung 
an die Aussagen des § 67 GO. Er schlägt die Formu­
lierung vor: „gehören zu den weiteren Diensten am 
Nächsten". Er meint, daß damit zum Ausdrude ge­
bracht werden kann, daß die Dienste am Nächsten 
nicht als eine zusätzliche aber weniger dringliche 
Aufgabe verstanden werden dürfen.

2.4 Zu § 3
Es erscheint sinnvoll, nach dem in Abs. 1 fest­

gelegten Grundsatz der Voraussetzungen für die 
Anstellung, den jetzigen Abs. 4 als Abs. 2 anzu­
schließen. Er sollte in Zeile 1 nach „an anderen" 
durch das Wort „insbesondere" ergänzt werden. 
Dann hieße es also: „Die Ausbildung an anderen, 
insbesondere kirchlichen Ausbildungsstätten". So 
wird die Übernahme von Absolventen staatlicher 
Ausbildungsstätten nicht ausgeschlossen. Der jetzige 
Abs. 2, der dann Abs. 3 wird, sollte zur Verdeut-



Vierte Sitzung 99

lichung eine Neuformulierung erfahren. Hierzu wird schlag fand nicht die Zustimmung des Hauptaus­
vorgeschlagen:

„Ein Dienstauftrag auf landeskirchlicher Ebene, 
der persönliche und fachliche Beratung und Anlei­
tung anderer Mitarbeiter einschließt, setzt neben 
entsprechenden fachlichen Qualifikationen auch Be­
währung in der Praxis voraus."

Diese Änderungen werden vom RA und HA be- Mitwirkung bereits durch das Mitarbeitervertre- 
jaht. In diesem Zusammenhang hat der Hauptaus- tungsgesetz bindend geregelt ist.
schuß zugleich die Frage aufgeworfen, ob zu den
Anstellungsvoraussetzungen nicht die Zugehörig­
keit zur Landeskirche zählen müßte. Bei Freikirchen 
wäre evtl, von der doppelten kirchlichen Mitglied­
schaft Gebrauch zu machen. Der Hauptausschuß 
empfiehlt dem EOK die Aufnahme einer entsprechen­
den Bestimmung in die zu erlassenden Richtlinien.

2.5 Zu § 4
Rechts- und Hauptausschuß schlagen in § 4 fol­

gende Änderungen vor:

schusses.

2.8 Zu § 7
Eine von der Mitarbeitervertretung der Kreis­

stellen für Diakonie vorgeschlagene Änderung, ein 
Mitwirkungsrecht der Mitarbeitervertretung bei der 
Versetzung vorzusehen, kann entfallen, da diese

2.9 Zu § 8
Die in § 8 ausgesprochene Regelung kann derzeit 

nur als innerkirchliche Aussage verstanden werden, - 
sie bedarf insbesondere im Blick auf die Berufs­
gruppe der Sozialarbeiter noch einer Anerkennung 
durch die staatliche Rechtsprechung. Es ist jedoch 
zu erwarten, daß eine solche in Zukunft Platz greift.

2.10 Zu § 10
Die Frage der Hinzuziehung dieser Mitarbeiter in

§ 4,3 soll mit Rücksicht auf die Berufsgruppe der den Leitungsorganen kann nach Überzeugung des 
Sozialarbeiter und Sozialpädagogen lauten: „Im Rechtsausschusses derzeit nicht befriedigend geregelt 
Rahmen seines Dienstauftrages übt der Mitarbeiter werden. Es muß also bei der jetzigen Soll-Bestim- 
seinen Dienst selbständig und in partnerschaftlicher mung bleiben. Demgegenüber ist der Hauptausschuß 
Zuordnung zu Pfarrern und anderen Mitarbeitern einstimmig der Überzeugung, daß eine Hinzuziehung 
des gemeindlichen oder übergemeindlichen Arbeits- des Mitarbeiters rechtsverbindlich geregelt werden

muß. Sie ergibt sich unvermeidlich aus der in § 4,3bereiches und in enger Zusammenarbeit mit ihnen
aus." In § 4,4 sind die in Klammern aufgeführten ausgesprochenen partnerschaftlichen Zuordnung und 
Leitungsorgane zu streichen, weil diese in der ist auch nach der Überzeugung der Mitglieder des
Regel für Sozialarbeiter und Sozialpädagogen so, in Hauptausschusses mit den Bestimmungen des § 22, 4 
dieser Aufzählung, nicht zutreffen. GO vereinbar. — Es wurde in diesem Zusammen­

hang davon gesprochen, daß ein Ausschluß dieser 
2.6 Zu §5 Mitarbeiter aus den Sitzungen des Altestenkreises
Auf Vorschlag des Rechts- und Hauptausschusses vor allem dort, wo ihre Fragen behandelt werden, 

ist in § 5, 1 zu ändern Zeile 2/3: „über dessen nähere geradezu eine Heuchelei sei, wenn man dann vorne
Gestaltung" — nur eine Schönheitsreparatur —. von partnerschaftlicher Zusammenarbeit redet. Zeile 

drei soll also geändert werden in „so wird er zur Be-Zwischen „das" und „Leitungsorgan" ist einzufügen
„zuständige"; nach „Leitungsorgan" ist wie vorhin ratung eingeladen", also bindend: so wird er zur 
der Klammerzusatz zu streichen. Beratung eingeladen. Der Rechtsausschuß schlägt

§ 5,3 ist neu zu formulieren. Er erhält folgende 
Fassung:

„Die unmittelbare Dienstaufsicht führt der 
Dekan (Schuldekan), soweit nicht besondere 
Regelungen auf Grund eines kirchlichen Ge­
setzes bestehen oder im Rahmen des § 14 er­
lassen werden. Die Fachaufsicht wird entspre­
chend den Aufgabengebieten durch Beauftragte 
wahrgenommen, die entweder durch Kirchen­
gesetz bestimmt oder vom EOK hierzu bestellt 
werden."

darüber hinaus in Zeile 1 folgende Umformulierung 
vor: „Werden in dem in § 5 genannten Leitungs­
organ"...

2.11 Zu § 11
Umstritten war, ob dem Mitarbeiter ein gewisser 

Anspruch auf Weiterbildung und Übernahme neuer 
Aufgaben zuerkannt werden soll und also die Kann- 
in eine Sollbestimmung zu ändern ist. Dazu muß 
vorweg gesagt werden, daß auf alle Fälle die Not­
wendigkeit einer ständigen Fortbildung des Mit­
arbeiters völlig unbestreitbar ist, und daß für diese

Eine Diskussion im Hauptausschuß über die Frage Fortbildung die jeweils geltenden landeskirchlichen
einer unmittelbaren Dienstaufsicht durch das zustän­
dige Leitungsorgan (also z. B. den Ältestenkreis) 
fand keine mehrheitliche Zustimmung. Es kam zum 
Ausdruck, daß eine solche Bestimmung der partner­
schaftlichen Zuordnung von Mitarbeitern und Pfar­
rern nicht gerecht werden kann und eine unmittel­
bare Dienstaufsicht durch einen Altestenkreis sich 
nirgends vorfindet.

2.7 Zu § 6
Der Rechtsausschuß schlägt vor, das Wörtlein

„bei" in Satz 2 durch „nach" zu ersetzen. Dieser Vor- gesehenen Formulierung aus. Es ist lediglich in

Richtlinien zutreffen. Schwieriger wird die Sache, 
wenn es sich bei den in Absatz 2 Angesprochenen 
um Maßnahmen zur Weiterbildung und damit zur 
Übernahme neuer Aufgaben handelt. Eine ausführ­
liche Aussprache im Hauptausschuß zu diesem Pro­
blem führte zu dem Ergebnis, daß. die derzeitige 
Kann-Bestimmung im Blick auf die Erfordernisse des 
Dienstes, die Bedürfnisse der Mitarbeiter und die 
Möglichkeiten der Landeskirche auch als eine echte 
Möglichkeit ausgeschöpft werden soll. Beide Aus­
schüsse sprechen sich für die Beibehaltung der vor-

8



100 Vierte Sitzung

Abs. 2 Zeile 1 zu ändern: anstatt „dem Mitarbeiter" 
in „einem Mitarbeiter".

2.12 Zu § 12
Dem Wunsch der Arbeitsrechtlichen Kommission, 

einen Hinweis auf die angesprochenen Gesetze in 
der jeweils geltenden Fassung aufzunehmen, kann 
sachlich durch Streichung der (aufgeführten) beiden 
Daten entsprochen werden.

2.13 Zu § 13
In § 13 Abs. 3 muß lediglich in Zeile 1 der ange­

führte Abs. 4 in Abs. 2 geändert werden. Das ist eine 
Konsequenz der Umstellung von vorher.

Präsident Dr. Angelberger (berichtigend): Nein — 
statt Absatz 4 Absatz 2, und zwar in Absatz 3, Zeile 1.

Synodaler Herrmann, Berichterstatter: Ja, danke!

2.14 Zu § 14
Auf Vorschlag des Rechtsausschusses und mit Zu­

stimmung des Hauptausschusses ist ein neuer § 14 
in folgender Fassung einzufügen:

§ 14.1:
„Auf Mitarbeiter, die in einem Dienstverhält­
nis zu einer Kirchengemeinde oder einem 
Kirchenbezirk stehen"

— es sind also vor allem die Mitarbeiter in den Ge­
meindediensten und den Kreisstellen der Diakonie— 

„und nach § 3 oder § 13, 1 und 3 ausgebildet 
sind, findet dieses Gesetz sinngemäße Anwen­
dung.“

Ein Absatz 2 müßte lauten:
„Es findet auch im Bereich des Diakonischen 
Werkes der Evangelischen Landeskirche in 
Baden und seiner Verbände, Anstalten und 
Einrichtungen Anwendung, soweit diese es 
durch Beschluß ihrer verfassungsgemäßen Or­
gane für ihren Bereich übernommen haben." 

Das heißt also, daß es auf diesen ganzen Bereich 
ausgedehnt werden kann, falls diese ja nun doch 
rechtlich selbständigen Gruppierungen das für sich 
auch so akzeptieren.

2.15 Zu § 15
Hier wird die Streichung der Worte „durch hierzu 

Beauftragte" in Zeile 4/5 vorgeschlagen.
Präsident Dr. Angelberger: Halt, das ist eine Ver­

wechslung. Das ist der alte § 14.
Synodaler Herrmann, Berichterstatter: Ja, der ist 

in der Zwischenzeit § 15 geworden. Also 14 muß 15 
werden, das ist richtig, und dann stimmt wieder, was 
ich sagte.

2.16 Zu § 16
Also § 15 wird § 16, und das ist der letzte Punkt: 

Als Zeitpunkt für das Inkrafttreten des Gesetzes 
wird der 1. 7. 1976 vorgeschlagen.

(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank, Herr 
Herrmann! — Ich eröffne die Aussprache. — Vielen 
Dank — ich eröffne sie eigentlich nicht, sondern 
werde sie schließen. Es bleibt mir dann nur, jetzt

dazu überzugehen, die einzelnen Paragraphen auf« 
zurufen und auch die jeweiligen Änderungen noch­
mals ins Gedächtnis zurückzurufen.

Wir haben zunächst die berschrift:
Entwurf eines Gesetzes über die Dienste der 
Mitarbeiter in Gemeindediakonie, Jugendar­
beit, Religionsunterricht und kirchlicher Sozial­
arbeit (Mitarbeiterdienstgesetz).

Sind hier irgendwelche Bedenken gegen diese 
Fassung? — Wünscht jemand Enthaltung? — Auch 
nicht. Somit wäre die Überschrift einstimmig ge­
billigt.

§ 1
Es kommt nun der Grundsatz, der in § 1 fest­

gelegt ist, und wir haben keinerlei Änderungen in 
den Absätzen 1 und 2. Lediglich im Absatz 3 hinter 
„Gemeindediakone" soll ein Komma gesetzt, und 
das Wörtchen „oder" soll gestrichen werden.

Die Absätze 1 und 2 sind unverändert. Wer kann 
ihnen nicht zustimmen? — Oder wer enthält sich? — 
Einstimmige Annahme.

Absatz 3 mit der soeben nochmals bekanntgege­
benen Änderung. Wer folgt dem Vorschlag der 
beiden Ausschüsse, also Rechts- und Hauptausschuß, 
nicht? — Wird somit die Fassung des Absatzes 3 
mit der Änderung gebilligt? — Wer ist dagegen? — 
Wer enthält sich? — Auch Absatz 3 einstimmig ge­
billigt.

§ 2

Wir kommen zu den Aufgaben, die in § 2 fest­
gelegt sind. Und hier ist eine Änderung in der 8. 
Zeile: hinter dem Wort „den" soll „weiteren" ein­
gefügt werden, und dann wird fortgefahren: „Dien­
sten am Nächsten".

Ist jemand mit der Ergänzung nicht einverstanden? 
— Enthaltung, bitte? — Einstimmig gebilligt.

Ich stelle nun...
(Zurufe! Es muß beim „oder" bleiben, aber 
„darüber hinaus" muß gestrichen werden!

Das steckt im „weiteren" drinl)
Also wir haben ergänzt zwischen „den Diensten"

das Wort „weiteren" eingefügt und genau eine Zeile 
darunter die beiden Worte „darüber hinaus" ge­
strichen.

Wer ist mit dieser Änderung nicht einverstanden? 
— Enthaltung? —

Wer kann den so geänderten § 2 nicht billigen? 
— Wer enthält sich? — Einstimmig angenommen.

§ 3

Zu Abs. 1 liegt kein Änderungsantrag vor, Gegen­
stimmen gegen die Fassung der Vorlage? — Ent­
haltung? — Nicht der Fall.

In Abs. 4 soll hinter dem Wort „anderen" das 
Wort „insbesondere" eingefügt werden. Wer ist 
gegen diese Ergänzung? — Enthaltungen? —

Der so geänderte Abs. 4 soll Abs. 2 werden. Wer 
folgt diesem Vorschlag nicht? — Enthaltung? — 
Abs. 4 wird Abs. 2. Somit werden die Absätze 2 
und 3 Abs. 3 und Abs. 4.



Vierte Sitzung 101

Abs. 3 (in der Vorlage: Abs. 2) soll folgende Fas­
sung erhalten:

Ein Dienstauftrag auf landeskirchlicher Ebene, 
der persönliche und fachliche Beratung und An­
leitung anderer Mitarbeiter einschließt, setzt 
neben entsprechenden fachlichen Qualifikatio­
nen auch Bewährung in der Praxis voraus.

Sind hiergegen Bedenken anzumelden? — Ent­
haltung? — Nicht der Fall. Somit erhält Abs. 3 diese 
neue Fassung.

Zu Abs. 4 (in der Vorlage Abs. 3) liegt kein 
Änderungsantrag vor. Ist jemand mit der Fassung 
nicht einverstanden? — Enthaltung? — In der Fas­
sung der Vorlage angenommen.

Der Hauptausschuß hat, wie Sie vorhin vom Herrn 
Berichterstatter gehört haben, im Zusammenhang 
mit § 3 folgende Empfehlung beschlossen:

„Der Hauptausschuß empfiehlt dem Evange­
lischen Oberkirchenrat die Aufnahme einer 
entsprechenden"

— es handelt sich um die doppelte kirchliche Mit­
gliedschaft —

„Bestimmung in die zu erlassenden Richt­
linien."

Wer ist nicht in der Lage, dieser Empfehlung die 
Stimme zu geben? — Enthaltung? — Also ist auch 
diese Empfehlung gebilligt. Es handelt sich nicht um 
eine Gesetzesbestimmung; es geht die Bitte an den 
EOK, eine entsprechende Bestimmung in die zu er­
lassenden Richtlinien aufzunehmen.

§ 4

Zu Abs. 1 und Abs. 2 liegen keine Änderungs­
vorschläge der Ausschüsse vor. Wer kann die Fas­
sung der Vorlage nicht billigen? — Wer enthält 
sich? — Abs. 1 und Abs. 2 einstimmig gebilligt.

Zu Abs. 3 ist beantragt, statt „Zuordnung zu dem
Pfarrer und den anderen Mitarbeitern" zu sagen: 
„Zuordnung zu Pfarrern und anderen Mitarbeitern". 
Wer gibt dieser Fassung nicht seine Zustimmung? 
— Enthaltung? — Abs. 3 einstimmig angenommen.

In Abs. 4 soll die Klammer — (Ältestenkreis, 
Kirchengemeinderat oder Bezirkskirchenrat) ge­

strichen werden.
Herr Schuler, bitte!
Synodaler Schuler: Ich sch1agevor,die Klam­

mer zu belassen und in der Klammer vor dem Wort 
„Ältestenkreis" die Worte „zum Beispiel" einzu­
fügen. Nach dem Wort „Kirchengemeinderat" könn­
te ein Komma gesetzt und das Wort „oder" ge­
strichen werden; das ist nur eine redaktionelle 
Änderung.

Präsident Dr. Angelberger: Wir kommen zur Ab­
stimmung. Der Antrag des Rechtsausschusses und 
des Hauptausschusses, die Klammer zu streichen, ist 
der weitergehende, darüber ist zuerst abzustimmen. 
Wer ist für die Streichung der Klammer? — Wer 
ist dagegen? — 12. Wer enthält sich: — 12. 12 und 
12 gibt 24. Laut Anwesenheitsliste sind 67 Synodale 
anwesend. Die Mehrheit ist also für Streichung der 
Klammer. Damit entfällt die Abstimmung über den 
Antrag des Synodalen Schuler.

§ 5
Zu Abs. 1 ist beantragt, die Worte „über die 

nähere Gestaltung desselben" durch die Worte „über 
dessen nähere Gestaltung" zu ersetzen, vor dem 
Wort „Leitungsorgan" das Wort „zuständige" ein­
zufügen und die Klammer „(Ältestenrat, Kirchen­
gemeinderat oder Bezirkskirchenrat) " auch hier zu 
streichen. Wer stimmt der so geänderten Fassung 
des Abs. 1 nicht zu? — Enthaltung? — Einstimmig 
angenommen.

Abs. 2: Kein Änderungsantrag. Gegenstimmen 
gegen die vorliegende Fassung? — Enthaltungen? 
— Einstimmig angenommen.

Abs. 3 soll nach dem Antrag der Ausschüsse eine 
andere Fassung erhalten. — Herr Koch, bitte!

Synodaler Koch: Ich möchte zu Abs. 3 Satz 1 einen 
Antrag stellen. Der Satz lautet in der Vorlage des 
EOK: „Die unmittelbare Dienstaufsicht führt der 
Dekan (Schuldekan)." Ich beantrage, daß er lauten 
soll: „Die unmittelbare Dienstaufsicht führt das 
zuständige Leitungsorgan." Begründung:

Erstens. Nach § 22 Abs. 1 und 2 der Grundord­
nung leitet der Ältestenkreis die Gemeinde und 
trägt die Verantwortung dafür, wie die Aufgaben 
der Gemeinde wahrgenommen werden. Wer über die 
nähere Gestaltung und Koordinierung des Dienstes 
entscheidet, sollte auch die unmittelbare Dienstauf­
sicht führen.

Zweitens. Die besondere Bedeutung des Pfarr-
amtes — siehe Grundordnung § 50 Abs. 1 —, das
Aufgaben des Predigtamtes, der Leitung und der 
Verwaltung in sich vereinigt, wird dadurch gewahrt. 
Die selbständige Ausübung des Dienstes des Mit­
arbeiters ist damit jedoch in keiner Weise berührt, 
wenn die Dienstanweisung klar vorher beschrieben
ist.

Drittens. Die partnerschaftliche Zusammenarbeit 
von Pfarrer und Mitarbeiter ist nicht und war noch 
nie eine Frage der Gesetzgebung, sondern eine 
Frage der Menschen, die diese Dienste wahrnehmen.

Präsident Dr. Angelberger: Wir haben die Aus­
sprache schon geschlossen, aber dieser Antrag ist 
ein derart wesentliches neues Begehren, daß dar­
über nicht ohne Aussprache entschieden werden 
kann. Deshalb eröffne ich zu § 5 Abs. 3 die Aus­
sprache wieder. Ich bitte um Wortmeldungen. — 
Herr Schneider, bitte!

Synodaler Schneider: Ich möchte die Begründung, 
die Herr Koch seinem Antrag gegeben hat, ein biß­
chen abtasten. Er meinte unter Bezugnahme auf die 
Grundordnung sagen zu sollen, daß hier das Lei­
tungsorgan der Gemeinde — sprich: der Ältesten­
kreis — eingeschaltet werden sollte, sprach aber 
dann im nächsten Satz von der Bedeutung des Pfarr­
amtes. Das ist mir doch ein bißchen fragwürdig, 
ganz abgesehen davon, daß ja diese Geschichte auch 
irgendwie praktiziert werden muß. Wie kann ein 
Gremium — sprich: Ältestenkreis oder Bezirks­
kirchenrat — eine Dienstaufsicht praktizieren? Das 
muß doch schließlich ein Einzelner sein. Ist da nicht 
der Text der Vorlage des EOK besser?

Synodaler Fritz: Der Gesetzentwurf hat, so meine 
ich, doch auch den Sinn und den Zweck, daß das



102 Vierte Sitzung

Berufsbild des Gemeindediakons und dieser Mit­
arbeiter formuliert und klarer als bisher ausge­
staltet wird. Es ist in der Begründung vom Vor­
tragenden schon gesagt worden, daß es hier um 
eine Zuordnung dieser Mitarbeiter im Pfarramt geht. 
Von da her gesehen sollte die Dienstaufsicht beim 
Dekan bleiben und nicht in die Hand des Kirchen­
gemeinderates gelegt werden.

Synodale Buschbeck: Ich möchte Sie bitten, diesen
Punkt besonders sorgsam zu bedenken. Daß Ge-
setze die partnerschaftliche Zusammenarbeit nicht 
regeln können, trifft sicherlich zu; diesem Argu­
ment widerspreche ich nicht. Aber ich glaube, daß an 
diesem Punkt durch die Verlegung der Dienstauf­
sicht doch ganz entscheidende neue Akzente gesetzt 
werden, und möchte darauf aufmerksam machen, 
daß dieser Punkt eine ganz besondere Bedeutung 
hat.

Synodaler Leser: Würde man dem Anliegen von 
Herrn Koch entsprechen, so entstünde zweierlei 
Recht. Pfarrer und Pfarrdiakone hätten Dienstauf­
sicht durch den Dekan, die im Gesetz betroffene 
Mitarbeitergruppe hätte eine andere Dienstaufsicht. 
Ich halte es für nicht gut, wenn bei hauptamtlichen 
Mitarbeitern zweierlei Recht entsteht. Man sollte die 
Dienstaufsicht wie bisher üblich belassen.

Präsident Dr. Angelberger: Wird weiter das Wort 
gewünscht? — Das ist nicht der Fall. Ich schließe 
die Aussprache zu § 5 Abs. 3 wieder und stelle zu­
erst den Antrag des Synodalen Koch, der wei­
ter geht als der Änderungsantrag der Ausschüsse, 
zur Abstimmung. Wer ist für den Antrag Koch? — 
4 Ja-Stimmen. Wer enthält sich? — 12. Somit ist der 
Antrag abgelehnt.

Ich stelle nun den Antrag des Rechtsausschusses 
und des Hauptausschusses zur Abstimmung. Danach 
soll § 5 Abs. 3 folgende Fassung erhalten:

Die unmittelbare Dienstaufsicht führt der De­
kan (Schuldekan), soweit nicht besondere 
Regelungen auf Grund eines kirchlichen Ge­
setzes bestehen oder im Rahmen des § 14 er­
lassen werden. Die Fachaufsicht wird ent­
sprechend den Aufgabengebieten durch Beauf­
tragte wahrgenommen, die entweder durch 
Kirchengesetz bestimmt oder vom EOK hierzu 
bestellt werden.

Wer ist gegen diese Fassung? — Enthaltungen? — 
Bei einer Enthaltung angenommen.

§ 6
Der Rechtsausschuß schlägt vor, am Anfang des 

zweiten Satzes das Wort „bei" durch das Wort 
„nach" zu ersetzen. Wer ist dagegen? — Enthal­
tungen? — Bei einer Enthaltung angenommen.

§§ 7, 8, 9
Zu diesen Paragraphen liegen keine Änderungs­

anträge vor; ich kann sie deshalb, wenn kein Wider­
spruch erhoben wird, zusammen zur Abstimmung 
bringen. — Wer stimmt ihnen nicht zu? — Wer 
enthält sich? — Die §§ 7, 8 und 9 sind einstimmig 
angenommen.

§ 10
Hierzu wird vom Rechtsausschuß beantragt, im 

ersten Halbsatz zu formulieren: „in dem in § 5 ge­
nannten Leitungsorgan", also statt der Mehrzahl 
die Einzahl zu setzen. Für den zweiten Halbsatz 
beantragt der Hauptausschuß folgende Fassung: „so 
wird er zur Beratung eingeladen".

Synodaler Marquardt: Ich bitte, über die beiden 
Halbsätze getrennt abzustimmen, weil da in den 
Ausschüssen verschiedene Meinungen waren.

Präsident Dr. Angelberger: Gut. Also zunächst 
der erste Halbsatz: „Werden in dem nach § 5 zu­
ständigen Leitungsorgan für den Dienst des Mit­
arbeiters wichtige Angelegenheiten behandelt". 
Wer stimmt dieser Fassung nicht zu? — Enthal­
tungen? — Einstimmig angenommen. Zweiter Halb­
satz: „so wird er zur Beratung eingeladen". Wer ist 
mit dieser Fassung nicht einverstanden? — Enthal­
tungen? — Bei einer Enthaltung angenommen.

Zu Satz 2 kein Änderungsantrag. Ist jemand gegen 
Satz 2, oder wünscht sich jemand der Stimme zu 
enthalten? — Nicht der Fall; einstimmig ange­
nommen.

§ 11
Abs. 1 soll unverändert bleiben. Gegenstimmen? 

— Nicht der Fall.
In Abs. 2 soll das Wort „dem" durch das Wort 

„einem" ersetzt werden. Wer ist mit dieser Ände­
rung nicht einverstanden? — Enthaltung? — Mit 
der vorgeschlagenen Änderung einstimmig ange­
nommen.

§ 12
Hier ist in Satz 1 und Satz 2 in Klammern jeweils 

der Zeitpunkt des Erlasses des betreffenden Gesetzes 
angegeben. Diese Klammervermerke sollen ge­
strichen werden. Wer ist gegen die Streichung? — 
Enthaltungen? — Gestrichen.

§ 13
In Abs. 3 ist eine redaktionelle Änderung vorzu­

nehmen. Statt „gemäß § 3 Abs. 4" muß es jetzt nach 
der bei § 3 beschlossenen Umstellung der Absätze 
heißen: „gemäß § 3 Abs. 2". Einwendungen? — Ent­
haltungen? — Einstimmige Annahme.

§ 14 (neu)
Rechtsausschuß und Hauptausschuß beantragen 

folgenden neuen § 14:
(1) Auf Mitarbeiter, die in einem Dienstver­
hältnis zu einer Kirchengemeinde oder einem 
Kirchenbezirk stehen und nach § 3 oder § 13 
Abs. 1 und 3 ausgebildet sind, findet dieses 
Gesetz sinngemäße Anwendung.
(2) Es findet auch im Bereich des Diakoni­
schen Werkes der Evangelischen Landeskirche 
in Baden und seiner Verbände, Anstalten und 
Einrichtungen Anwendung, soweit diese es 
durch Beschluß ihrer verfassungsgemäßen Or­
gane für ihren Bereich übernommen haben.

Wer kann diesem Antrag nicht zustimmen? — Ent­
haltungen? — § 14 (neu) ist einstimmig angenom­
men.



Vierte Sitzung 103

§ 15
§ 14 der Vorlage wird nach der Einfügung des 

neuen § 14 nunmehr § 15. Von den Ausschüssen 
wird Streichung der Worte „durch hierzu Beauf­
tragte" vorgeschlagen. Wer ist nicht einverstanden? 
— Enthaltungen? — § 15 (§ 14 der Vorlage) mit 
dieser Änderung einstimmig angenommen.

§ 16
§ 15 wird § 16. Als Zeitpunkt des Inkrafttretens 

des Gesetzes wird der 1. Juli 1976 vorgeschlagen. 
Gleichzeitig soll das kirchliche Gesetz über den 
Dienst der Gemeindediakonin in der Fassung vom 
14. Juni 1971 außer Kraft treten. Ist eine Stimme 
gegen diese Regelung? — Enthaltungen? — Ein­
stimmig angenommen.

Ich stelle nunmehr das Gesetz im ganzen mit 
den beschlossenen Änderungen mit seinen 16 Para­
graphen und der Überschrift „Gesetz über die Dienste 
der Mitarbeiter in Gemeindediakonie, Jugendarbeit, 
Religionsunterricht und kirchlicher Sozialarbeit (Mit­
arbeiterdienstgesetz)" zur Abstimmung. Wer ist mit 
dem Gesetz nicht einverstanden? — Wer enthält sich 
der Stimme? — Das Gesetz ist einstimmig ange­
nommen. Danke schön!

(Beifall)

Damit sind — um das formal festzustellen — die 
Anträge der Evangelischen Pfarrerver­
tretung in Baden und der Kreisstellen für 
Diakonie und der landeskirchlich angestellten 
Sozialarbeiter in gemeindebezogener Sozial­
arbeit auf Absetzung der Beratung und Beschluß­
fassung über den Entwurf des Mitarbeiterdienst­
gesetzes (Ziff. 13 und Ziff 21 der Eingänge) ab­
gelehnt.

Frau Buschbeck, bitte!

Synodale Buschbeck: Ich möchte Ihnen meine 
Freude darüber zum Ausdruck bringen, daß dieses 
von vielen Seiten sehr erwartete und nötige Gesetz 
die einstimmige Zustimmung der Synode gefunden 
hat, und Ihnen dafür danken.

(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Wir nehmen noch den 
nächsten Tagesordnungspunkt. Ich rufe zunächst auf

III. 1:

Bericht des Rechtsausschusses zum Antrag 
des Pfarrkonvents des Kirchenbezirks La­
denburg-Weinheim auf Änderung 
des Pfarrerdienstgesetzes

Herr Häffner, darf ich Sie bitten.

Synodaler Häffner, Berichterstatter: Herr Präsi­
dent! Liebe Konsynodale! Der Rechtsausschuß hatte 
die Aufgabe, zum Antrag des Pfarrkonvents des 
Kirchenbezirks Ladenburg-Weinheim auf Änderung 
des Pfarrerdienstgesetzes (Ziffer 6 im Verzeichnis 
der Eingänge) Stellung zu nehmen.

Der Rechtsausschuß würdigte, das darf vorweg 
gesagt werden, das seelsorgerliche Anliegen der 
Eingabe. Die lebhafte Aussprache über die einzelnen

Punkte führte zu folgendem Ergebnis, das einstim­
mig zustande kam.

a) Abschnitt VII des Pfarrerdienstgesetzes „Ver­
änderung des Dienstverhältnisses" ist in seiner Neu­
fassung vom 23. Oktober 1974 nach ausführlicher, 
gründlicher Beratung zustande gekommen. Der 
Rechtsausschuß verweist auf das gedruckte Proto­
koll der ordentlichen Tagung vom 20. bis 25. Ok­
tober 1974, S. 53 bis 61, und auf die Erläuterungen 
in Anlage 4.

In vielfältiger Weise hatten sich Pfarrer — also 
„Betroffene" — an der Aussprache beteiligt, die sich 
an die Ausführungen der beiden Berichterstatter des
Rechtsausschusses und des Hauptausschusses an-
schloß. Das Abstimmungsergebnis damals: „Bei 2 
Enthaltungen ist das ganze Gesetz angenommen." 
(S. 61)

b) Basis und Ausgangspunkt dieser Neufassung 
war in erster Linie § 61 der Grundordnung, der 
Grundordnung, die vor ihrem Inkrafttreten den Be­
zirkssynoden und Pfarrkonventen vorgelegen hat. 
Gleichzeitig ist folgender Gesichtspunkt außer­
ordentlich bedeutsam — ich zitiere den damaligen 
Berichterstatter des Rechtsausschusses —: „Die Än­
derungsvorschläge gegenüber dem bestehenden 
Recht entsprechen weithin den erfolgten Änderun­
gen bei anderen Gliedkirchen. Dadurch wird eine 
weitgehende Einheitlichkeit'im EKD-Bereich erzielt." 
Das Pfarrerdienstgesetz ist -somit kein badischer 
Alleingang.

c) Es geht in Abschnitt VII des Pfarrerdienst­
gesetzes nicht nur um die berechtigten Interessen 
des Pfarrers, sondern ebenso um die berechtigten 
Interessen der Gemeinde. In der damaligen Aus­
sprache ist von einer „guten Ausgewogenheit" der 
Vorlage die Rede gewesen. Das in der Grundord­
nung § 61 Abs. 2 neu eingeführte Initiativrecht der 
Gemeinde kommt hier zum Tragen.

d) Kein Gesetz wird eine vollkommene Lösung 
darstellen, auch nicht das Pfarrerdienstgesetz.

Mag die Aussage „wenn der Pfarrer seinen Dienst 
nicht mehr recht ausübt" zu allgemein, zu schwach 
erscheinen, so ist doch wohl in der Sache die nicht 
mehr gedeihliche, nicht mehr ersprießliche Arbeit 
und Zusammenarbeit gemeint.

Oder: Die im Zusammenhang mit dem Pfarr­
stellenwechsel eingeschaltete Gemeindeversamm­
lung kann vielleicht von Ubel sein. Eine gut vor­
bereitete Gemeindeversammlung mit einem geeig­
neten, „starken" Vorsitzenden wird die ihr von der 
Grundordnung zugewiesene Aufgabe lösen können. 
In der Behandlung am 23. Oktober 1974 wurde den 
geäußerten Bedenken gegenüber immer wieder be­
tont, daß im Sinne der Grundordnung die Meinungs­
bildung der Gemeindeversammlung und des Ge­
meindebeirats berücksichtigt werden muß.

Noch einmal: Das Pfarrerdienstgesetz wurde 1974 
nach gründlicher Vorbereitung und ausgiebiger Be­
ratung einstimmig angenommen (bei 2 Enthaltun­
gen).

Das im Antrag zum Ausdruck kommende Unbe­
hagen — Konfliktsfälle werden stets Unbehagen 
bereiten — gibt dem Rechtsausschuß keine Veran-



104 Vierte Sitzung

lassung, eine Änderung des Gesetzes zu befür­
worten.

Der Rechtsausschuß schlägt der Synode vor, 
den vorliegenden Antrag abzulehnen.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank! — 

Ich gebe Gelegenheit zur Wortmeldung! — Es liegt 
keine Wortmeldung vor. — Ich stelle zur Abstim­
mung den Vorschlag des Rechtsausschusses, den Sie 
soeben gehört haben.

Wer stimmt diesem Vorschlag nicht zu? — Wer 
enthält sich? — 7 Enthaltungen. Keine Gegenstimme, 
7 Enthaltungen. Entsprechend dem Vorschlag des 
Rechtsausschusses ist der Antrag abgelehnt.

III, 2

Ich rufe die zweite Sache des Rechtsausschusses 
zum Bericht auf:

Eingabe des Klaus Schnabel in Karlsruhe 
auf abschließende Durchführung der Ge­
bietsreform im Kirchenbezirk Karls­
ruhe und Durlach

Herr Wendland, darf ich Sie bitten.
Synodaler Dr. Wendland, Berichterstatter: Herr

Präsident! Liebe Konsynodale! Es geht um 
der Liste der Eingänge.

Nr. 12

Wie Sie wissen, sieht die von der Landessynode 
beschlossene Zielplanung zur Gebietsreform vor, 
daß es nach Möglichkeit nicht zu einer Überschrei­
tung der Grenzen eines Kirchenbezirks mit denen 
eines Stadt- oder Landkreises kommen soll. Auf 
diesem Hintergrund ist die Eingabe des Pfarrers 
Schnabel zu sehen. Es geht hier um Neureut, das 
durch die staatliche Gebietsreform zu Karlsruhe kam 
— inzwischen bestätigt durch den Staatsgerichtshof 
unseres Landes —, das jedoch noch dem Kirchen­
bezirk Karlsruhe-Land angehört. Nach der Ziel­
planung müßte Neureut nun in den Kirchenbezirk 
Karlsruhe und Durlach kommen. Jedoch ist die 
Frage, ob die Zielplanung so zu verstehen ist, daß 
nun in jedem Fall eine Anpassung erfolgen muß. Ich 
verweise darauf, daß wir auch bisher schon bei der 
Neugliederung von Kirchenbezirken Ausnahmen, 
wenn auch kleinere, gemacht haben. Das Problem 
wird hier außerdem durch eine Personalfrage, näm­
lich die in den nächsten Wochen anstehende Dekans­
wahl für den Kirchenbezirk Karlsruhe-Land über­
lagert.

Der Rechtsausschuß ist der Meinung, daß hier 
jedoch die sachlichen Erwägungen eindeutig im 
Vordergrund stehen. Ganz wichtig erscheint uns, daß 
die Neureuter eine Eingliederung nach Karlsruhe- 
Durlach, jedenfalls zum jetzigen Zeitpunkt, nicht 
wünschen. Dies haben sie bei der Anhörung zum 
Ausdruck gebracht. Der Wunsch nach Nichtein­
gliederung ist auch verständlich nach der voraus­
gegangenen staatlichen Gebietsreform und ihren 
Folgen für Neureut. Hinzu kommt, daß Neureut vom 
Gebiet her seinen Schwerpunkt in die Hardt hinein 
hat. Eine Vergrößerung von Karlsruhe und Durlach 
würde schließlich zu einer Schwächung des Kirchen­
bezirks Karlsruhe-Land führen. Im Zusammenhang

aller dieser Argumente erscheint es vertretbar, zu­
mindest jetzt noch von einer Eingliederung abzu­
sehen. Die in der Eingabe genannten erforderlichen 
diakonischen Aufgaben können dennoch durchge­
führt werden, indem der Kirchenbezirk Karlsruhe- 
Land sich an der diakonischen Betreuung kosten­
mäßig beteiligt.

Der Rechtsausschuß schlägt daher mit 5 Ent­
haltungen vor, den Antrag des Pfarrers Schnabel 
abzulehnen.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Schnabel, bitte! 
— Ich eröffne die Aussprache.

Synodaler Schnabel: Die Karlsruher und Neu­
reuter sind Brüder.

(Große Heiterkeit)
Ich meine das folgendermaßen: In einer Familie 

streiten sich auch Brüder. Das gehört dazu, und sie 
sind auch bereit, sich danach wieder zu versöhnen. 
Deshalb möchte ich für das, was ich jetzt sage, mich 
verstanden wissen als Bruder von Herrn Herb.

1. Es ehrt den Rechtsausschuß, daß mehrere sei­
ner Mitglieder sich enthalten haben und wahrschein­
lich einige auch mit schlechtem Gewissen diese Ent­
scheidung mitgetragen haben.

2. Es ist mir neu, daß auf einmal gesagt wird, 
es sei fraglich, ob die Zielplanung so zu verstehen 
ist, daß die Anpassung in jedem Fall erfolgen muß. 
Bisher war ich der Meinung, daß die Zielplanung 
in der Tat das Ziel hatte, diese Identität von kom­
munalen oder Kreisgrenzen mit Kirchenbezirks­
grenzen konsequent durchzuführen.

3. Es ist schade, daß in diesem Fall — obwohl
der Rechtsausschuß sagt, es sei nicht so gewesen —,
doch Personal- und Sachfragen miteinander ver-
quickt werden. Es kann nämlich sein in diesem Fall, 
daß eine Personalentscheidung die Eingliederung 
auf den St. Nimmerleinstag verschiebt, indem sie sie 
nämlich mindestens für 12 Jahre hinausschiebt. Und 
damit ist eben doch eine Personalentscheidung wich­
tiger geworden als eine Sachentscheidung.

Ich möchte in diesem Zusammenhang darauf hin­
weisen, daß auch bei anderen Auflösungen von 
Kirchenbezirken und Neuerrichtung von Kirchen­
bezirken auf persönliche Probleme nicht die Rück­
sicht genommen worden ist, wie sie in diesem Fall 
jetzt erwartet wird. Ich erinnere nur an die Auf­
lösung des Kirchenbezirks Hornberg und die Auf­
lösung des Kirchenbezirks Durlach. Damals hat sich 
die Synode auch mehr für die Sachfragen als für 
die persönlichen Probleme entschieden.

4. Als man den Kirchenbezirk Karlsruhe und 
Durlach gegründet hat, hat man ein großes Revire­
ment im Süden und im Osten durchgeführt. Man
hat Ettlingen ausgegliedert, man hat Forchheim
wieder ausgegliedert, obwohl es kurz vorher erst 
eingegliedert worden war, man hat im alten Kirchen­
bezirk Durlach eine ganze Reihe von Gemeinden 
eingegliedert. Man hat das übrigens auch getan, 
obwohl auch dort die Gemeinden nicht dafür waren. 
Die Durlacher waren nicht begeistert von der Ein­
gliederung in den Kirchenbezirk. Man hat einen 
mehr oder weniger sanften Druck ausgeübt. Und ich 
bin der Meinung, daß man deshalb das Argument,



Vierte Sitzung 105

die Neureuter hätten dagegen gestimmt, jetzt nicht 
in diesem Fall wieder bringen darf. Wir müssen als 
Mitglieder des Kirchenbezirks Karlsruhe und Dur- 
lach jedenfalls sagen, daß eine Entscheidung, wie 
sie der Rechtsausschuß jetzt vorschlägt, im Kirchen­
bezirk Karlsruhe und Durlach sehr unwillig, wenn 
nicht sogar verbittert aufgenommen würde, nicht 
von uns, aber von den Durlachern.

5. Es wurde gesagt, der bisherige Kirchenbezirk 
Karlsruhe-Land würde durch die Ausgliederung von 
Neureut wesentlich geschwächt.

Dazu muß ich sagen, das hätten die Planer sich 
natürlich vorher überlegen müssen, was das be­
deutet, wenn man kirchliche Zielplanung durchführt 
und jeder ja wußte, daß das früher oder später zu 
der Eingliederung von Neureut führen würde. Das 
hätte man sich auch überlegen müssen im Blick auf 
die Eingliederung von Durlach, ob nicht sowieso der 
Kirchenbezirk Karlsruhe und Durlach zu groß wird.

6. Wir haben jetzt die Möglichkeit, eine Arbeit, 
nämlich die diakonische Arbeit im Kirchenbezirk 
Karlsruhe und Durlach neu zu gliedern. Wir haben 
im Augenblick die Stelle des Inhabers des Gemeinde­
dienstes Karlsruhe nicht besetzt. Es ist vorgesehen, 
irgendwie eine Vereinigung des Gemeindedienstes 
Karlsruhe und des bisherigen Gemeindedienstes 
Durlach zu einem gemeinsamen Gemeindedienst 
durchzuführen. Es ist notwendig, daß die Zusammen­
arbeit des Gemeindedienstes und der Kreisdiakonie­
stelle mit einer einzigen kommunalen bzw. staat­
lichen Stelle durchgeführt werden kann und nicht 
einerseits mit dem Oberbürgermeister bzw. mit der 
Stadtverwaltung Karlsruhe und andererseits dann 
noch über den Kirchenbezirk hinaus in einen frem­
den Kirchenbezirk hinein, nämlich in den Kirchen­
bezirk Karlsruhe-Land, gearbeitet werden muß. Ge­
rade in einer Situation, in der die Kirchengemeinden 
im Kirchenbezirk Karlsruhe und Durlach in einer 
großen Umwälzung sind, nämlich die Stärkung des 
Kirchenbezirks noch keineswegs gelungen ist und 
noch gar nicht abzusehen ist, wie das in Zukunft 
aussehen wird angesichts der Vielzahl von Kirchen­
gemeinden und Stärke der Kirchengemeinden, wäre 
hier eine konsequente Lösung notwendig.

7. Endlich möchte ich noch auf einen Präzedenz­
fall hinweisen, über den die Landessynode vor zwei 
Jahren beschlossen hat. Damals wurde nämlich dar­
über beraten, ob die Gemeinde Schatthausen ein­
gegliedert werden sollte in Oberheidelberg oder in 
Neckargemünd bleiben sollte — Schatthausen war 
durch die Gemeindereform zu Wiesloch gekom­
men —. Dort wollte die Gemeinde auch bleiben. Die 
Landessynode aber hat beschlossen, daß in einem 
Stadtbezirk nicht zwei Kirchenbezirke bestehen 
sollten.

Das hat die Landessynode damals beschlossen. 
Heute soll die Landessynode in einem anderen Fall 
plötzlich anders beschließen.

(Vereinzelter Beifall)
Synodaler Herb: Ich will Bruder Schnabel kurz 

antworten. Er hat nicht berücksichtigt, daß die Emp­
fehlung des Rechtsausschusses auf einer Stellung­
nahme des Kirchenrats Odenwald beruht und da-

mit auf rein sachlichen Argumenten. Es ist zwar 
auch das personale Element angesprochen worden, 
dies ist aber völlig in den Hintergrund getreten. Es 
wird zum Teil übersehen, daß die kirchliche Ziel­
planung nicht darin besteht, Kirchenbezirksände­
rungen allein zum Zweck der Angleichung an die 
staatlichen Grenzen durchzuführen. Der Sinn der 
Zielplanung — so wurde ausdrücklich nochmals be­
tont — ist vielmehr der, die Deckungsgleichheit der 
Grenzen möglichst herbeizuführen, wenn aus 
kirchlichen Gründen eine Veränderung der 
Kirchenbezirksgrenzen notwendig wird. Eine solche 
Notwendigkeit aus kirchlichen Gründen besteht hier 
nicht. Neureut hatte bisher zu den Hardtgemeinden 
enge Verbindung, dagegen bestand bisher keine
Verbindung 
ruhe.

zu den Pfarrgemeinden der Stadt Karls-

Ich darf weiter darauf hinweisen, daß es bisher 
einmalig wäre, eine Kirchengebietsänderung auf 
Antrag eines Synodalen zu beschließen, statt 
in dem sonst üblichen Gesetzgebungsverfahren auf 
Grund einer entsprechenden Vorlage des Landes­
kirchenrats. Wenn schon — entgegen meiner Ab­
sicht — das Personalproblem angesprochen worden 
ist, dann möchte ich dazu folgendes ausführen: Im 
Augenblick steht die Dekanswahl im Kirchenbezirk 
Karlsruhe-Land an. Als wahrscheinlich einziger Be­
werber des Kirchenbezirks kommt ein Pfarrer aus 
einer der drei Kirchengemeinden in Neureut in 
Frage. Wie die Wahl ausgehen wird, wissen wir 
nicht. Nachdem dieser Bewerber bisher Dekanstell­
vertreter war und sich als solcher sehr eingesetzt 
hat, würden wir es als unanständig ansehen, ihn 
durch die beabsichtigte Kirchenbezirksänderung 
schon als Bewerber auszuschließen. Das sollte 
deshalb unterbleiben.

Ich darf aber nochmal zurückkommen auf das 
Wesentliche: Es bestehen keine kirchlichen Er­
fordernisse zur Änderung der Bezirksgrenzen; dar­
um sind die Voraussetzungen der kirchlichen Ziel­
planung für eine Kirchengebietsänderung nicht ge­
geben.

Synodaler Feil: Ich möchte das Votum von Herrn 
Herb sehr unterstützen und daran erinnern, daß wir 
in diesem Hause erklärt haben vor etwa drei Jahren, 
daß unsere kirchliche Zielplanung keinen mecha­
nischen Automatismus darstellt. Aber das scheint 
bei dem Votum von Bruder Schnabel übersehen 
worden zu sein.

Zweitens, wir haben auch nie daran gedacht, daß 
wir uns in jedem Falle dem staatlichen Vorgehen 
anpassen.

Drittens, wir müssen in diesem Fall besonders das 
Anhörungsergebnis der drei Pfarreien von Neureut 
ernst nehmen.

Viertens, es wurde mehrmals in dem Bericht von 
Bruder Wendland betont, jetzt sei diese Entschei­
dung noch nicht zu vollziehen.

Darum bitte ich, daß wir Geduld haben in dieser 
Frage. Es ist nicht erklärt worden, daß eine end­
gültige Ablehnung des Antrags von Bruder Schnabel 
damit gegeben ist. Aber ich betone noch einmal, zum 
jetzigen Zeitpunkt halte ich eine Entscheidung nicht 
für gerechtfertigt.



106 Vierte Sitzung

Synodale Hansch: Ich möchte als Durlacherin doch 
nochmal das vertiefen, was Herr Schnabel gesagt 
hat. Die Schwierigkeiten zwischen uns liegen jetzt 
darin, daß die eine Seite argumentiert von den 
Nicht-Betroffenen her und die anderen von den Be­
troffenen her, das heißt aus einem neu entstandenen 
Kirchenbezirk, der zusammengelegt worden ist, auch 
gegen den Willen des jetzt einen Teiles. Und die 
Probleme waren insofern ähnlich wie in Neureut, 
als die Frage des Dekans Lierse auch zur Debatte 
stand. Und wie man dann gesagt hat, er könne ja 
auch in ein normales Pfarramt zurückkehren, eben­
sogut könnte ja der Dekanstellvertreter in Neureut 
jetzt irgendwo anders Pfarrer oder Dekan werden; 
das ist ja nicht ausgeschlossen.

Aber die Schwierigkeit besteht darin, daß in 
einem neu entstandenen Kirchenbezirk eine so lang 
gewachsene Gemeinde wie Durlach ihrem Gefühl 
nach zwangsweise integriert wird,

(Zuruf: nach 40 Jahren!)
und in demselben Bezirk das Problem dann noch­
mals auftaucht und dann nach anderen Kriterien ge­
handelt wird. Die durch die Entstehung des Kirchen­
bezirks Karlsruhe und Durlach betroffenen Gemein­
den sind noch keineswegs zur Ruhe gekommen. Sie 
haben ja aus dem anonymen Brief in der letzten 
Synode gesehen, daß da noch ganz große Schwierig­
keiten und Spannungen herrschen. Wenn nun in 
Neüreut anders verfahren wird, wird der Prozeß 
des Zusammenwachsens in einem unerhörten Maße 
erschwert, so daß ich sagen würde, hier besteht erst 
recht eine kirchliche Notwendigkeit, nach gleichen 
Maßstäben zu handeln. Das ist eine Frage, die die 
Durlacher Gemeinde geradezu irre macht an dem, 
was von der Kirchenleitung bzw. von der Synode 
bestimmt wird.

Ich bin keine geborene Durlacherin. Ich kann mich 
nur zum Sprecher derer machen, die ich höre.

Synodaler Nagel: Die jetzt laufende Diskussion 
zeigt für mich, daß wir beginnen, in unserer Synode 
dieses Gesetz der Zielplanung zu durchlöchern. 
Wenn Sie die Protokolle der Frühjahrstagung 1973 
vergleichen — ich habe sie jetzt nur im Gespräch 
verglichen und habe die ganze Zielplanung nochmal 
vor mir —, da haben wir ganz anders gesprochen. 
Denn das hat ja nachher wieder Konsequenzen, 
ganz abgesehen einmal jetzt von Durlach, nämlich 
daß andere anstehende Probleme dann in Zukunft 
vielleicht auch auf diesen Fall Bezug nehmen und 
so gelöst sein mögen.

Synodaler Krämer: Ich glaube, unsere heutige Ent­
scheidung muß ja zukunftsorientiert sein u. deswegen 
ist das Berufen auf die heutige ablehnende Meinung 
der Gemeinde Neureut nicht unbedingt richtig. Wir 
verhelfen höchstwahrscheinlich der Gemeinde Neu­
reut, das durch den Staatsvertrag vorangegangene 
Eingliederungsverfahren besser zu vollziehen, wenn 
wir nun auch kirchengemeindlich, kirchenbezirklich 
die Sache jetzt im Sinne des Antrages von Herrn 
Schnabel entscheiden und nicht etwa nun gewisser­
maßen eine Zwiespältigkeit schaffen: staatspolitisch 
bzw. bürgerrechtlich eine Zugehörigkeit zu Karls­
ruhe aber von der Gemeinde her eine Zugehörigkeit 
zu einem anderen Kirchenbezirk.

Synodaler Ziegler: Wenn ich Herrn Herb richtig 
verstanden habe in seinem ersten Absatz, so hat er 
sich auf eine Stellungnahme des Amtes für Planung 
und Organisation bezogen. Bislang wurde ja in die­
sen Fragenkomplexen immer auf eine Vorlage des 
Amtes für Planung und Organisation zurückgegrif­
fen. Um mir selbst eine Meinungsbildung besser 
zu ermöglichen, bitte ich, die Stellungnahme dieses 
Amtes für Planung und Organisation uns zugänglich 
zu machen.

Synodaler Steyer: Ich bitte all diejenigen, die 
jetzt von einer Durchlöcherung der Zielplanung 
sprechen, zu beachten, daß seinerzeit Herr Professor 
Wendt meines Erinnerns ausgeführt hat, die Wun­
den, die die staatliche Gesetzgebung geschlagen hat, 
sollten nicht auch auf kirchlichem Gebiet geschlagen 
werden. Infolgedessen wollten wir von einer starren 
Anwendung der Zielplanung absehen. Das hat es
mir seinerzeit ermöglicht, diese Zielplanung von
Fall zu Fall zu unterstützen. Ich wäre aber strikt 
dagegen, aus der seiner Zeit aufgestellten Ziel­
planung den Schluß abzuleiten, wir könnten in Zu­
kunft Kirchengemeinden nun in ähnlicher Weise, 
wie es der Staat getan hat, dazu zwingen, ihre Zu­
gehörigkeit zu einem Kirchenbezirk aufzugeben.

(Beifall)
Synodaler Stock: Wir haben sicherlich die staat­

liche Gesetzgebung, aber wir haben in weiten Be­
reichen nicht deckungsgleiche Kirchenbezirke. Wir 
sind vor Jahren von anderen Voraussetzungen aus­
gegangen, es steht uns aber gut an, wenn wir etwas 
gelernt haben. Wir haben nämlich gelernt, daß es 
gewachsene geistliche Einheit gibt.

(Vereinzelter Beifall)
Und ich meine, man muß das hier doch sagen, daß 
man weder Neureut noch Karlsruhe einen Dienst 
tut, wenn man das nun geistlich unbedingt zu den 
Gemeinden Spöck, Graben usw. gehörende Neureut 
wegnimmt und in Karlsruhe ansiedelt.

Wenn jetzt von Durlach die Rede ist, daß der 
Kirchenbezirk im Augenblick seine Schwierigkeit 
hat, sich zusammenzufinden, dann weiß ich eigent­
lich nicht, warum man ihn nun nochmal belasten 
soll mit einer nochmals neueren Aufgabe. Denn 
wenn Neureut dazu kommt, dann gibt es eine zu­
sätzliche Belastung. Ich denke, der neue Kirchen­
bezirk Karlsruhe und Durlach soll sich doch in sei­
ner gegebenen Größe nun mal zusammenfinden. 
Aber Neureut gehört nach meinem Wissen und 
nach meinem Verständnis zu der geistlichen Ein­
heit der Gemeinden in der Hardt.

Wir haben den gleichen Fall in Pforzheim. Wir 
haben Eutingen politisch eingemeindet; wir würden 
uns die Finger verbrennen, wollten wir es auch 
kirchlich eingemeinden. Eutingen gehört geistlich 
in den Bereich des Kirchenbezirks Pforzheim-Land, 
und wir sollten es und wollen es auch dort belassen. 
Das haben wir dort gelernt, und von diesem Lern­
prozeß her möchte ich dafür plädieren, die Gemein-
den dort zu belassen,
sind.

wo sie geistlich beheimatet
(Vereinzelter Beifall)

Synodaler Leser: Die Argumente pro und contra 
sind so gewichtig, daß es mir schwer fällt, jetzt ein 
Urteil zu bilden. Ich meine, man sollte diese Sache



Vierte Sitzung 107

heute vertagen und weder mit Ja noch mit Nein 
beschließen. Die Gemeinden selbst müßten unbedingt 
noch einmal gehört werden, vor allen Dingen die 
Bezirkskirchenräte der beiden betroffenen Bezirke. 
Wir können nicht vor zwei Jahren so beschließen 
und heute wieder ganz anders. Der Sinn der Ziel­
planung müßte von der Synode durchgehalten wer­
den. Oder aber, die Synode muß sich durchringen 
und sagen: Was vor zwei Jahren hier beschlossen 
wurde, ist durch einige Umstände total verändert 
worden. Dann müßte jedoch die Zielplanung zuvor 
erneut beraten und entsprechend neu beschlossen 
werden. Wenn wir uns an die gefaßten Beschlüsse 
halten wollen, können wir heute weder ja noch 
nein sagen, sondern müssen für eine Vertagung ein­
treten.

Ich möchte den Antrag stellen, den Punkt bis 
zur Herbstsynode zu vertagen. Bis dahin sollten bei 
den entsprechenden Organen Beurteilungen einge­
holt werden.

Vielleicht könnte die Dekansbesetzung bis zu die­
sem Zeitpunkt aufgeschoben und das Dekanat kom­
missarisch verwaltet werden. Ich kann dies nicht 
beurteilen, meine aber, es müßte für ein halbes Jahr 
möglich sein.

Präsident Dr. Angelberger: Ich betone jetzt, daß 
die Anregung Ziegler zum Antrag Leser geworden 
ist, und bitte, dies bei der weiteren Aussprache zu 
berücksichtigen. — Herr Schöfer, bitte!

Synodaler Schöfer: Ich möchte bitten, den Antrag, 
der eben von Herrn Leser gestellt worden ist, doch 
zu unterstützen. Bezeichnenderweise haben eben 
nur die Konsynodalen aus dem Raum Karlsruhe ge­
sprochen, die andern haben, wahrscheinlich genau 
so wie ich, keine Ahnung vom Sachverhalt.

Präsident Dr. Angelberger: Das stimmt nicht ganz. 
Da muß ich denen helfend zur Seite treten, die ge­
sprochen haben. Es waren über die Hälfte nicht 
Karlsruher und Karlsruhe-Land-Leute.

Synodaler Schöfer: Gut! — Aber da das offenbar 
so schwierige Probleme sind, müßte gelten, was 
Herr Herb gesagt hat, nämlich daß es unüblich ist, 
eine solche Sache einfach auf Antrag eines Einzelnen 
sofort entscheiden zu wollen.

Ich bin für Vertagung, und bis zu diesem Zeit­
punkt sollte ein förmlicher Antrag der Synode vor­
gelegt werden, wie das bei anderen Veränderungen 
auch der Fall gewesen ist.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Rave zur Ge­
schäftsordnung!

Synodaler Rave: Ich stelle den Antrag auf Schluß 
der Rednerliste!

Präsident Dr. Angelberger: Gut! — Gemeldet hat 
sich zur Geschäftsordnung Herr v. Kirchbach.

Synodaler Dr. v. Kirchbach: Ich stelle den Antrag 
auf Schluß der Debatte.

Präsident Dr. Angelberger: Wenn ich Ihnen sage, 
daß die Rednerliste noch einen Namen hat, ziehen 
Sie Ihren Antrag zurück? —

(Zuruf: Ja!)
Danke! Herr Schnabel, bitte!

Synodaler Schnabel: Ich halte diesen Vorschlag

der Vertagung für gut, möchte aber doch, bevor wir 
darüber abstimmen, den Herrn Landesbischof um 
eine Stellungnahme zu der Frage bitten, die Herr 
Leser auch gestellt hat, ob es möglich ist, in diesem 
Fall die Personalentscheidung des Dekanats auch zu 
vertagen um dieses halbe Jahr.

Präsident Dr. Angelberger: Wünschen Sie das 
Wort? — Ja, bitte!

Landesbischof Dr. Heidland: J a!
(Beifall) /

Präsident Dr. Angelberger: Der Schluß der Red­
nerliste ist eingetreten. Wir kommen zur Abstim­
mung, und zwar des abändernden Antrags, nämlich 
des Antrages Leser.

Wünschen Sie, daß er nochmals wiederholt wird? 
— Nicht. Also Kern ist Vertagung bis Herbst 
1976 mit den entsprechenden Vorbereitungen.

Wer ist gegen diesen Antrag Leser? — 3. Ent­
haltungen, bitte: — 2. Somit ist der Antrag bei 2 
Enthaltungen und 3 Gegenstimmen angenom­
men und gleichzeitig ist die Abstimmung über den 
Vorschlag des Rechtsausschusses entfallen.

Wir legen jetzt eine kleine Pause ein, klein in 
Ihrem Interesse.

(Pause von 10.12 bis 10.22 Uhr)

IV.

Berichte des Finanzausschusses

IV, 1
Jahresrechnung 1975

Synodaler Gabriel, Berichterstatter: Herr Präsi­
dent! Herr Landesbischof! Verehrte Gäste! Liebe 
Konsynodale! Für die Behandlung des Jahresab­
schlusses für 1975 wäre es zweckmäßig, wenn Sie 
die Vorlagen 3/7/76 und 7/7/76 bereithalten würden.

Dem Finanzausschuß lag das Zahlenmaterial der 
Jahresrechnung 1975, verbunden mit dem Verwen­
dungsvorschlag des Evangelischen Oberkirchenrats 
bei seiner Zwischentagung am 26. und 27. März 1976 
vor. Im Auftrag des Finanzausschusses bitte ich Sie, 
den Beschluß des Evangelischen Oberkirchenrats un­
verändert nach Form und Inhalt zum Synodal­
beschluß zu machen.

Wie Sie aus der auf Ihrem Tisch liegenden Vor- a 
lage 3/7/76 ersehen, gliedert sich die Abschlußdar- 
Stellung in zwei Teile, und zwar q

I. ordentlicher Haushalt einschließlich Nachtrags­
haushalt und

II. außerordentlicher Haushalt.
Ich gehe davon aus, daß nicht nur der textliche 

Teil dieses Beschlußvorschlags, sondern auch die 
summarischen Endzahlen auf dem zweiten Blatt im 
Protokoll übernommen werden, so daß ich auf eine 
Verlesung verzichten kann.

(Präsident Dr. Angelberger: Ja!)
Dafür möchte ich aber einige Zusammenhänge mit 
dem Abschluß aufzeigen.

Dieser Jahresabschluß muß stärker als in früheren 
Perioden als Abschluß eines zweijährigen Haushalts­



108 Vierte Sitzung

zeitraums gesehen werden. Im Oktober 1973 mit 
einem Volumen in Einnahmen und Ausgaben von 
201,6 Millionen DM beschlossen, war dieser Haus­
halt durchgängig mit vielen Unwägbarkeiten be­
frachtet. Allein der bedeutungsvolle Versorgungs­
beschluß hat das kirchliche Finanzwesen im vollen 
Sinne des Wortes bis auf den Grund berührt. Be­
sonders war es aber die Steuerreform ab 1. Januar 
1975, die uns alle unsicher machte. Die zu erwarten­
den Mindereinnahmen wurden — wie Sie sich er­
innern — sehr unterschiedlich eingeschätzt. Inner­
halb der Gliedkirchen erwartete man sie in einem 
Rahmen von 6 bis nahezu 20 Prozent, bezogen auf 
die Steuereingänge von 1974. Haushaltsreferent und 
Finanzausschuß mußten sich auf Grund eigenen Ur­
teils ein Bild machen. Die Synode hat damals den 
Minderungssatz von 9,58 Prozent zugrunde gelegt, 
den Herr Oberkirchenrat Dr. v. Negenborn so ge­
schätzt hatte. Diese Vorausschätzungen haben sich 
erfreulicherweise als völlig richtig erwiesen.

(Beifall)
Schätzung und Ergebnis liegen nur 0,78 Prozent aus­
einander. Die Mindereinnahmen in den anderen 
Gliedkirchen waren in der Tat aber dann doch recht 
unterschiedlich. Sie liegen in Bayern bei 6,05 Prozent 
und z. B. in Westfalen bei 19,8 Prozent.

Weil die Ist-Zahlen mit den Ziffern des Nachtrags­
haushalts vom April 1975 nahezu übereinstimmen, 
ist es für den Finanzausschuß recht leicht, das Rech­
nungsergebnis vorzustellen. Eine erwähnenswerte 
Abweichung im Zahlenspiel ergab sich lediglich auf 
der Einnahme-Seite der Kirchensteuer. Dem erwar­
teten Aufkommen von 184 Millionen DM steht ein 
günstigeres Ist im Jahre 1975 von 188,8 Millionen 
DM gegenüber.

Wir haben während dieses Haushaltsablaufs eine 
wertvolle Erfahrung gemacht. Die Erstellung eines 
Nachtragshaushaltsplans hat im Ablauf des zweiten 
Haushaltsjahres die finanzielle Anpassung an die 
Gegebenheiten ermöglicht. Wir sollten auch in Zu­
kunft — wenn nötig — darauf zurückkommen. Es 
könnten z. B. bei steigenden Einnahmen in der Tat 
dringende Ausgaben durch Synodalbeschlüsse wäh­
rend des Haushaltsablaufs ermöglicht werden; an­
dererseits hätten wir auch in Zukunft dadurch die 
weitere Möglichkeit, bei rückläufigen Einnahmen 
entsprechende Ausgabensperren im laufenden Haus­
haltsjahr zu beschließen.

Mein Kommentar zum außerordentlichen Haushalt 
ist sehr kurz. Dieser wurde am 11. April 1975 mit 
einem Volumen von 51,9 Millionen DM zum Zwecke 
der Nachversicherung und zur Abschlußfinanzierung 
der Fachhochschule Freiburg beschlossen. Hiervon 
wurden im Jahre 1975 5,1 Millionen DM in Einnahme 
und Ausgabe abgewickelt. Der außerordentliche 
Haushaltsplan ist also in dem jetzt laufenden Zeit­
raum entsprechend fortzuführen.

Durch verzögerliche Zahlung der Nachversiche­
rung sind unserer Landeskirche erfreulicherweise 
im Jahre 1975 erhebliche Zinserträgnisse verblieben. 
Daraus erklärt sich im wesentlichen die Abweichung 
in den Einzelplänen 8 und 9 auf der Ausgabenseite 
in Spalte 3 und 5 der Ihnen vorliegenden Haus­
haltsübersicht.

So ist also jetzt ein zweijähriger Haushaltszeit­
raum zu einem guten Ende geführt worden,

weil die Synode in weiser Voraussicht aus 
dem guten Steuerjahr 1974 Rücklagen be­
schlossen hat,
weil die Mindereinnahmen richtig eingeschätzt 
wurden und
weil die Ausgabenpolitik mit Augenmaß und 
wirklichkeitsnah beschlossen wurde.

Die verschiedenen einschränkenden Maßnahmen, 
insbesondere diejenigen auf dem Personalsektor, 
waren schmerzliche Selbstbeschränkungen — aber 
unsere Finanzwirtschaft ist bei all diesem im Lot 
geblieben.

Nun bitte ich Sie, die Vorlage 7/7/76 zur Hand zu - 
nehmen. Sie finden auch hier die gemeindlichen G 
Rücklagen aus 1974 mit 7,736 Millionen DM ver-6 
zeichnet (Protokoll Oktober 1975 Seite 87). Am 
Ende des Rechnungsjahres 1975 hat sich dieser Be­
trag aus den höheren Steuerzugängen auf 9,136 
Millionen DM erhöht.

Ich verzichte auch hier auf eine Verlesung mit der 
freundlichen Bitte, auch diese Vorlage in das Proto­
koll aufzunehmen. Aber was jetzt kommt, das wollen 
Sie bitte mit gesteigerter Aufmerksamkeit auf­
nehmen.

Aus den Vorwegentnahmen sollen 2 Millionen 
DM für kirchengemeindliches Bauen eingesetzt wer­
den. Diese Zuweisung in den kirchlichen Bausektor 
erschien uns angemessen. Wie erinnerlich, haben 
wir 4,8 Millionen DM gemeindlicher Baumittel zur 
Stützung des Haushalts bei der Verabschiedung ge­
strichen. Die Einzelheiten über die Projekte des 
kirchengemeindlichen Bauens, die vorgesehen sind, 
erfahren Sie aus dem anschließenden Bericht unseres 
Ausschußmitgliedes Dr. Müller. Es bleiben also 1,251 
Millionen DM als Rücklage in den Haushaltsstellen 
der Vorwegentnahmen. Auf diese Rücklage bezogen, 
aber ganz grundsätzlich haben wir auch überlegt, 
welche Möglichkeiten für eine beschleunigte Durch­
führung kirchengemeindlicher Bauvorhaben noch 
gefunden werden könnten. Es sind uns nämlich Fälle 
bekannt, wo das Gemeindeleben ganz offensichtlich 
durch das Fehlen von Räumlichkeiten in der Ent­
wicklung behindert wird. In diesem Zusammenhang 
haben wir die Möglichkeit der Bildung eines Ge­
meindefonds erörtert. Dazu gehört die Überlegung, 
ob und wie die in zahlreichen Gemeinden ange­
sammelten — ich sage in Klammern: recht beträcht­
lichen — Rücklagen für den Gesamtsektor des kirch­
lichen Bauens nutzbar gemacht werden könnten. 
Es wäre denkbar, daß durch späteren Beschluß diese 
Rücklage von 1,2 Millionen DM, von der gerade die 
Rede war, als ein erster Sockelbetrag in einen sol­
chen Fonds eingebracht werden könnte. Auf jeden 
Fall muß diese Rücklage bestimmungsgemäße Ver­
wendung finden. Die Vorwegentnahmen dienten 
seit Einrichtung unseres innerkirchlichen Finanz­
ausgleichs, seit 1970, bekanntlich in sehr großem 
Umfang den kirchlichen Bauaufgaben. Kommen wir 
zu einer Fondsbildung unter Heranziehung kirchen­
gemeindlicher Reserven, so ist dies allerdings eine 
finanzpolitische Angelegenheit besonderer Art, die 
ganz gründlich bedacht werden muß und nur be-



Vierte Sitzung 109

hutsam betrieben werden kann. Einige Nachbar­
kirchen haben seit vielen Jahren solche Fonds. Ihre 
Erfahrungen könnten für uns bedeutsam werden.

Wir schlagen deshalb vor:
Die Landessynode bittet den Evangelischen Ober­

kirchenrat, diesen Fragenkreis aufzugreifen und ein 
Diskussionspapier zum Herbst 1976 vorzulegen.

Wie beschlossen, werden die Schlüsselanteile im 
Jahre 1976 mindestens auf der Höhe von 1974 und 
1975 gehalten werden. Sollte 1976 und 1977 der
Steuereingang günstiger werden als geschätzt, so
können darüber hinaus selbstverständlich weitere 
Zuweisungen an die Kirchengemeinden erfolgen.

Der Finanzausschuß folgt auch dem weiteren Vor­
schlag des Evangelischen Oberkirchenrats, restliche 
Rücklagenmittel an die 17 Gemeinden mit über 
10 000 Gemeindegliedern zur Entlastung ihrer per­
sonalintensiven Haushalte zu verteilen, Mangels 
Masse war eine über 3 Prozent des Schlüsselanteils 
1976 hinausgehende Mehrzuweisung nicht möglich.

Die Verwendung der ausgewiesenen Härtestock­
mittel erfolgt bestimmungsgemäß.

Soweit mein Kommentar zu dieser Vorlage.
Verehrte Synodale, erlauben Sie nun einige 

Schlußbemerkungen. Mit dem Jahresabschluß 1975 
geht ein zweijähriger Haushaltszeitraum mit be­
sonderen Spannungen und Risiken zu Ende. Es ist 
dies heute der Zeitpunkt, wo sich die Synode selber 
Rechenschaft über ihre Haushaltswirtschaft geben 
muß. Daß wir trotz unterschiedlicher Ertragslage in 
den beiden Haushaltsjahren 1974 und 1975, trotz den 
Auswirkungen der Steuerreform, trotz der scharfen 
wirtschaftlichen Rezession und trotz der uns dring­
lich erschienenen Versorgungsdisposition am Ende 
dieses Haushaltszeitraums eine geordnete Finanz­
situation feststellen dürfen, und dies ohne Vernach­
lässigung der uns gestellten kirchlichen Aufgaben, 
ist ein Tatbestand, der uns mit Freude erfüllen darf. 
Dabei haben wir nicht nur die uns gestellten Auf­
gaben beachtet, sondern auch — was uns in dieser 
Synode eine besondere Gewissensfrage ist — der 
Dritten Welt unseren angemessenen Anteil zukom­
men lassen. Daß darauf auch für eine Kirche in der 
Zukunft Segen ruhen dürfte und wir beim Hingeben 
von Mitteln dennoch nicht ärmer werden, zeigt uns 
die heutige Bilanz.

Für die Beweglichkeit und Beschlußfreudigkeit 
der -Synode möchte ich im Namen des Finanzaus­
schusses jetzt und hier herzlichen Dank sagen.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Wir sagen herzlichen 

Dank für den Bericht. Darf ich nun Herrn Dr. Müller 
um den Bericht zu

IV, 2

Kirchengemeindliche 
bitten.

Bauvorhaben

Synodaler Dr. Müller, Berichterstatter: Sehr ge­
ehrter Herr Präsident! Liebe Konsynodale! Ich habe, 
wie üblich, über die kirchengemeindlichen Bauvor­
haben Ihnen vorzutragen, und zwar jetzt über den 
Haushaltszeitraum 1976/77,

Mit einer gewissen Erleichterung konnte ich Ihnen 
als Berichterstatter des Finanzausschusses im Herbst 
1975 schon eine gewisse Entspannung mitteilen, was 
die Subventionierung kirchengemeindlicher Bau­
vorhaben betrifft, eine Entpannung, die wir nun 
vorsichtig fortzusetzen versuchen. Im Haushaltsplan 
allerdings bleibt es selbstverständlich bei den gegen­
über 1974/75 erheblich gekürzten Ansätzen von 3,7 
bzw. 3,8 Millionen DM in den Haushaltsstellen 
931.7213 und 7214.

Sie werden verstehen, daß diese gewisse Ent-
spannung — um mich weiterhin vorsichtig auszu­
drücken — nicht voll auf die geplanten Neubauten 
durchschlagen kann, sondern nach unseren bewähr­
ten Grundsätzen zuerst dem Instandsetzungspro­
gramm zugute kommt. Hatte ich Ihnen im Namen 
des Finanzausschusses seinerzeit im Herbst eine 
Herabsetzung der erfahrungsgemäß erforderlichen 
Mittel für 1976 von 5 Millionen auf 3 Millionen DM 
vorgeschlagen, so erscheint es jetzt vertretbar, unter 
Einbeziehung der Gebäude der Bewertungsgruppe 
III (im Herbst war nur Gruppe IV und schlechter 
vorgesehen) den Ansatz für 1976 bei 5 Millionen DM 
zu belassen und nun nur für 1977 auf 4 Millionen DM 
zu beschränken. Das wäre sozusagen der erste Teil
unseres Beschlußvorschlages; ich wiederhole: In-
standsetzungsprogramm 1976 abweichend vom 
Herbstbeschluß bei 5 Millionen DM und 1977 bei 
4 Millionen DM. Die von Herrn Gabriel vorgetra­
gene und zum Beschlußvorschlag erhobene Darstel­
lung eröffnet nun aber auch die Möglichkeit, sozu­
sagen außerplanmäßig zwei Millionen aus Rücklage 
einer sparsamen Haushaltswirtschaft (in echter Ko­
operation der Referate 7 und 8) den kirchengemeind­
lichen Bauvorhaben im Haushaltsraum 1976/77 zu­
zuführen.

Der Finanzausschuß sah nun seine Aufgabe darin, 
nach dem von der synodalen Arbeitsgruppe erarbei­
teten Richtwerte- und Punktesystem die vorliegenden 
Anträge der Kirchengemeinden zu sichten. Alle Bau­
vorhaben haben von den zuständigen Kirchenbezir­
ken die Rangstufe 1 bekommen, das ist ja die Vor­
aussetzung. Nach dem erarbeiteten Punktesystem 
erreichen aber nicht alle — Gott sei Dank, ist der 
Seufzer des Finanzausschusses — die Höchstpunkt­
zahl 100, für die eventuell landeskirchliche Mittel 
bewilligt werden könnten. Es sind zunächst fünf 
Bauvorhaben zu nennen, die jetzt dran wären. In 
der Reihenfolge der Kirchenbezirke sind es folgende:
1. Gemeindehaus Wössingen im Kirchenbezirk

Bretten,
erbetene Finanzhilfe 350 000 DM,

2. Gemeindehaus Stupferich/Palmbach,
erbetene Finanzhilfe 450 000 DM,

3. Gemeindehaus Mannheim-Friedrichsfeld, 
erbetene Finanzhilfe 140 000 DM,

4. Gottesdienstraum Nordrach in Zell a. H., 
erbetene Finanzhilfe 180 000 DM
(ein völlig neuer Name auf unserer Liste, die 
Gemeinde ist ein echter Gewinner der Kirchen­
bezirksreform),

5. Gemeindehaus Dühren, 
erbetene Finanzhilfe 310 000 DM.



110 Vierte Sitzung

Für alle diese fünf Bauvorhaben gilt natürlich, daß 
sie die Richtwertzahl innerhalb ihres Kirchenbezirks 
nicht überschreiten; die Summe der erbetenen Fi­
nanzhilfe beträgt hier 1,43 Millionen DM.

Außer den vier Bauvorhaben, die wir Ihnen im 
Herbst 1975 zur Genehmigung für 1976 vorschlugen, 
und den soeben aufgezählten fünf Bauvorhaben sind 
nun noch weitere vier Bauvorhaben mit der Punkt­
zahl 100 in unserer Liste; bei diesen handelt es sich 
aber im Unterschied zu den erstgenannten um Ge­
meinden in solchen Kirchenbezirken, die mit diesen 
Neubauvorhaben ihre Richtwertzahlen jeweils aus 
unterschiedlichen Gründen überschreiten. Der Finanz­
ausschuß war daher der Meinung, daß nun auch die 
Bauvorhaben mit 95 Punkten in die Diskussion ein­
bezogen werden sollten, sowohl die, die die Richt­
wertzahl überschreiten, als auch die, die nicht, genau 
wie oben bei den sogenannten Hundertpunktigen; 
es sind noch einmal 6 Bauvorhaben. Von diesen kann 
glücklicherweise eines, nämlich Kirchzarten (Stegen), 
aus einer Ablösungssumme der staatlichen Baupflicht 
für Ihringen durch einen innerkirchenbezirklichen 
Finanzausgleich finanziert werden.

Nach eingehender Diskussion, die ich Ihnen nicht 
in allen Einzelheiten vorführen möchte, wurde der 
Finanzausschuß sozusagen mutiger und noch ent­
spannter und fand einen Weg, Ihnen diese neun 
Bauvorhaben mit einiger Differenzierung zur Ge­
nehmigung vorzuschlagen. Das sind:
1. Gemeindehaus in Bruchhausen/Ettlingen (95 P.), 

erbetene Finanzhilfe 340 000 DM, 
keine Überschreitung der Richtwertzahl;

2. Gemeindezentrum Denzlingen (95 P.), 
erbetene Finanzhilfe 600 000 DM, 
Überschreitung der Richtwertzahl;

3. Gemeindehaus Bad Rappenau (95 P.), 
erbetene Finanzhilfe 620 000 DM, 
Überschreitung der Richtwertzahl;

4. Gemeindehaus Spöck (100 P.), 
erbetene Finanzhilfe 360 000 DM, 
nur geringfügige Überschreitung der Richtwert­
zahl;

5. Gemeindehaus Eberbach (100 P.), 
erbetene Finanzhilfe 900 000 DM, 
Überschreitung der Richtwertzahl, aber in 1974/ 
75 wurden keine Mittel in Anspruch genommen;

6. Gemeindezentrum Sonnenhof/Pforzheim (100 P.), 
erbetene Finanzhilfe 500 000 DM, 
Überschreitung der Richtwertzahl;

7. Gemeindehaus Schönau i. W. (95 P.), 
erbetene Finanzhilfe 440 000 DM, 
Überschreitung der Richtwertzahl, aber in 1974/75 
keine Mittel in Anspruch genommen;

8. Gemeindehaus Wöschhalde/Villingen (95 P.), 
erbetene Finanzhilfe 440 000 DM, 
keine Überschreitung der Richtwertzahl;

9. Gemeindehaus Stiftspfarrei Wertheim (100 P.), 
erbetene Finanzhilfe 850 000 DM, 
Überschreitung der Richtwertzahl, aber in 1974/75 
wurden keine Mittel in Anspruch genommen.

Zu den Bauvorhaben Eberbach, Pforzheim und 
Wertheim ist noch anzumerken:

Eberbach soll die Finanzhilfe bei einem Bau­
volumen von 1,5 Millionen DM in drei Raten ä 
300 000 DM erhalten, was eine Vorverpflichtung des 
noch nicht vorhandenen Haushalts 1978/79 in Höhe 
von 300 000 DM bedeutet; die Finanzhilfe für Pforz­
heim muß nicht unbedingt in 1976/77 kassenwirksam 
werden, könnte also auch als Vortrag auf 1978/79 
gewertet werden; der Betrag wird aber von Pforz­
heim sicher benötigt werden, wenn der Bau von 
Hohenwart (4. Tagungsheim) akut wird; die Finanz­
hilfe für Wertheim schließlich steht in Zusammen­
hang mit der Ortssanierung der Stadt.

Für alle vorgeschlagenen Bauvorhaben werden 
einschließlich eines Zuschlages für Baukostensteige­
rung 7,58 Millionen DM, und wenn das Instand­
setzungsprogramm 1977 hinzugerechnet wird, 11,58 
Millionen DM benötigt und von der Landeskirche 
erbeten, an Deckungsmitteln stehen zunächst 5,3 
Millionen DM (einschließlich des Instandsetzungs­
programms allerdings 9,3 Millionen DM), bereit. Es 
besteht also eine Unterdeckung von 2,28 Millionen 
DM, wenn wir die 800 000 DM (Eberbach 300 000 DM 
und Pforzheim 500 000 DM) als Vortrag auf den 
Haushalt 1978/79 wagen, verringert sie sich auf 1,48 
Millionen DM. Der FA ist der Überzeugung, daß auch 
diese 1,48 Millionen DM als Vorgriff auf Haushalts­
stelle 931.7213 und 7214 im Haushaltsjahr 1978/79. 
zu verantworten sind. Diese Zahlen klingen aber 
verbindlicher, als sie in Wirklichkeit sind. Sie be­
ruhen bei einer Reihe von Bauvorhaben, deren Pla­
nung noch nicht abgeschlossen ist, auf Schätzungen, 
und stellen nach der Meinung des Finanzausschusses 
die obere Grenze dar. Auch streckt sich unserer Er­
fahrung nach die Abwicklung der Bauvorhaben teil­
weise erheblich über den Haushaltszeitraum, in dem 
sie gebilligt werden, hinaus. (Sowohl im Frühjahr 
1975 wie im Herbst 1975 habe ich in meinem Vortrag 
über die Finanzierung kirchengemeindlicher Bau­
vorhaben auf diesen Sachverhalt hingewiesen, und 
aus den einleitenden Sätzen meines heutigen Vor­
trags konnten Sie die Bestätigung dieser Prognosen 
ja entnehmen.)

Wenn trotzdem jemand von den Synodalen der 
vielleicht berechtigten Meinung ist, eine Vorbe­
lastung des Bauhaushalts 1978/79 sei angesichts der 
undurchsichtigen Entwicklung der Finanzlage unserer 
Landeskirche zu leichtsinnig, so möchte ich darauf 
hinweisen, daß, wie Sie aus dem Vortrag von Herrn 
Gabriel gehört haben, ja noch eine Rücklage von 
1,25 Millionen DM vorhanden ist, die, ob es nun zu 
einer Fondsbildung für kirchengemeindliches Bauen 
oder zu einem Gemeindefonds, wie Herr Gabriel es 
genannt hat, kommt oder nicht, auf jeden Fall in 
der oder jener Form außerplanmäßig bestimmungs­
gemäß den kirchengemeindlichen Bauvorhaben zu­
geführt werden sollen; daher wird sich in diesem 
schlimmsten Falle das echte Defizit haushaltsmäßig 
berechnet nur auf 230 000 DM stellen. Das ist ein 
Wert, der nach unserer Erfahrung durch natürliche 
Streckung im Vollzug des Bauhaushalts in ein Plus 
verwandelt werden wird.

Daher bittet der Finanzausschuß Sie, diesen 
Vorschlägen zuzustimmen — und Ihre gespannte 
Aufmerksamkeit beweist mir, daß Sie dazu ge-



Vierte Sitzung 111

sonnen sind —; Vorschlägen, die eine echte Förde­
rung des kirchengemeindlichen Bauens bedeuten, 
denn 15 von 26 Kirchenbezirken, also mehr als 50 
Prozent, sind ja bei unserem Beschlußvorschlag 
günstig beschieden worden, wobei ich nun für mich 
persönlich noch die Bemerkung machen möchte, daß 
ich mit Erleichterung feststelle, daß Kindergarten­
neubauten nicht dabei sind.

(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Vielen Dank! — Herr 
Erndwein, bitte!

IV, 3

Landeskirch1iche Bauvorhaben
Synodaler Erndwein, Berichterstatter; Herr Präsi­

dent! Herr Landesbischof! Liebe Konsynodale!
1. Bei den landeskirchlichen Bauvorhaben be­

ginne ich mit dem Müttergenesungsheim 
Baden-Baden. Für die Baukostenberechnung 
ist der detaillierte und vom Kirchenbauamt über­
prüfte Kostenanschlag der Architekten maßgebend. 
Die Gesamtkosten belaufen sich auf 4 045 000 DM. 
Seit Baubeginn sind im Einvernehmen mit dem pro­
jektbegleitenden Ausschuß Aufträge vergeben in 
Höhe von 1 566 000 DM. Der Kostenanschlag konnte 
bisher, nicht zuletzt durch die aktive Mitwirkung 
des projektbegleitenden Ausschusses, eingehalten 
werden.

Die zugesagten Bundes- und Landesmittel werden 
nach Baufortschritt abgerufen.

Rechtsträger für die Müttergenesungsheime wird 
nach unserem Beschluß der „Verein Evang. Mütter­
kurheime Baden e. V." sein. Dieser Verein wird den 
Betrieb übernehmen; die Liegenschaften bleiben in 
landeskirchlichem Eigentum.

2. Fachhochschule Freiburg
Die Fachhochschule in Freiburg ist seit dem 6. 10. 

1975 in Betrieb. Die Neubaukosten betragen 10 738 000 
DM, die Restfinanzierung ist sichergestellt. Vom 
Land wird z. Z. noch ein Zuschuß in Höhe von 
337 000 DM erwartet. An Fremddarlehen sind noch 
1 693 000 DM aufzunehmen.

Die Bauabnahme durch das Kultusministerium 
Baden-Württemberg vom 3. 2. 1976 hat keine Be­
anstandungen ergeben: „Der Bau ist plangerecht 
gebaut worden."

3. Bi1dungszentrum Südbaden
Am 30. 10. 1975 hat die Landessynode der Über­

eignung des jetzigen Müttergenesungsheim Etzen­
bach — Wertbasis 300 000 DM — an die fünf süd- 
badischen Kirchenbezirke und der Bereitstellung von 
400 000 DM für Geländeerwerb zugestimmt unter 
Anrechnung der Beträge auf den landeskirchlichen 
Investitionsanteil für das regionale Bauvorhaben. 
Der Planungsausschuß der Kirchenbezirke (Freiburg, 
Hochrhein, Lörrach, Müllheim, Schopfheim) wurde 
von dieser Entscheidung der Synode in Kenntnis ge­
setzt.

Der Planungsausschuß beantragte weiter den Er­
werb eines angrenzenden Grundstücks mit ca 2 ha. 
Dem haben EOK und Landessynode zugestimmt.

Der Kirchenbezirk Müllheim hat sich bereiterklärt, 
„im Namen und Auftrag der beteiligten Kirchen­
bezirke" das Gelände Etzenbach (Staufen) zu er­
werben und federführend bis zur Konstituierung 
eines eigenen Rechtsträgers der Kirchenbezirke die 
Verantwortung für den Betrieb des „Bildungszen­
trums Südbaden" (zunächst beschränkt auf das bis­
herige Müttergenesungsheim Etzenbach) „zu über­
nehmen".

Zur Sicherstellung der Finanzierung des Betriebs 
haben die 5 Kirchenbezirke in ihren Haushalt die 
erforderlichen Mittel eingestellt.

Das Müttergenesungsheim Etzenbach wird ab 
1.1. 1977 als Tagungsheim den 5 südbadischen Kir­
chenbezirken zur Verfügung stehen.

4. Einrichtung für Behinderte
Im Rahmen der zur Verfügung stehenden Mittel 

sind Zusatzeinrichtungen für Rollstuhlfahrer im Haus
der Kirche in Bad Herrenalb — also hier — ge­
schaffen worden und wird z. Z. der Einbau eines
Treppenlifts zur Überwindung der Differenzstufen
ohne fremde Hilfe im Verwaltungsgebäude in Karls­
ruhe durchgeführt.

Das war zu Ihrer Information. Beschlüsse sind 
hierzu nicht zu fassen.

(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Ich danke für die 
Unterrichtung. — Ich bitte Sie gleichzeitig, nun auch 
den nächsten Bericht noch vorzutragen zu

IV, 4
Ausbau einer Heimvo1kshochschu1e 

(Nachfolge Bauernschule Gamburg)
Synodaler Erndwein, Berichterstatter: Herr Präsi­

dent! Liebe Konsynodalel Wie Ihnen bereits be­
kannt, läuft der Vertrag mit der Gamburg am 31.12. 
1980 ab. Bis zu diesem Zeitpunkt müßten also Räum­
lichkeiten gefunden oder geschaffen werden, um 
die Arbeit der ländlichen Heimvolkshochschule 
weiterführen zu können. Ich verweise auf den 
Grundsatzbeschluß der Landessynode vom 25. 4. 
1974 (gedrucktes Protokoll S. 108 ff.). Es wurden 
folgende Beschlüsse gefaßt:

1. Die Bauernarbeit wird wie bisher in Gemein­
schaft mit der katholischen Kirche, den zuständigen 
staatlichen Stellen und dem Bauernverband weiter­
geführt.

2. Die Evang. Landeskirche in Baden ist grund­
sätzlich bereit, sich am Neubau einer Bauernschule 
mit ca. 60 Plätzen zu beteiligen. Sie übernimmt den 
Anteil von einem Drittel der Baukosten bis zur Höhe 
von 2 Millionen DM, jedoch nicht vor dem Haus­
haltszeitraum 1976/77, sofern das Erzbistum Frei­
burg und das Land Baden-Württemberg mit je einem 
Drittel zu den Gesamtkosten des Projektes bei­
tragen.

3. Die Evang. Landeskirche in Baden ist bereit, 
evtl, entstehende Betriebsdefizite dieser Bauernschule 
zu einem Drittel zu übernehmen.

Soweit die von der Synode gefaßten Beschlüsse.



112 Vierte Sitzung

Offen war damals noch die Entscheidung über den 
Standort der Schule. Diskutiert wurden: Meckes­
heim, Neckarbischofsheim und zuletzt Neckarelz. 
Zur Standortfrage haben Besprechungen des Vor­
stands des Gamburg e. V. mit dem Ordinariat Frei­
burg am 29. 12. 1975 und mit dem EOK am 11. 2. 
1976 stattgefunden.

Zu den Standorten Meckesheim und Neckar­
bischofsheim: bei beiden Standorten sind Neubauten 
auch mit Einrichtungen für Wirtschaftsbetrieb, 
Speisesaal usw. erforderlich (Baukostenschätzung 
rd. 6 Million DM) unter Berücksichtigung der Tat­
sache, daß die politischen Gemeinden bereit sind, 
das Baugelände kostenlos bereitzustellen und die 
Erschließungskosten zu übernehmen.

Für Neckarelz spricht die Lösung der Finanzie­
rungsfrage: Die Kath. Kirchenschaffnei Heidelberg 
hat sich bereiterklärt, die Mittel für Neu- und Um­
bauten auf dem Areal des jetzigen Exerzitienhauses 
„Maria Trost" bis zu 3,5 Millionen DM zur Ver­
fügung zu stellen. Sie erwartet eine angemessene 
Verzinsung (Annuität, Verzinsung des Eigenkapi­
tals einschl. der Abschreibungen), d. h. beide Kirchen 
wären von dem künftigen Erhaltungsaufwand der 
Gebäude entlastet. Grundlage für die Bereitstellung 
der Gebäude wäre ein Überlassungsvertrag. Das 
Ordinariat hat ohne Präjudiz einer Entscheidung der 
Evang. Landeskirche diesem Vorschlag zugestimmt

Der Vorstand der Bauernschule hat zu den drei 
Standorten Stellung genommen. Bei gewissen Diffe­
renzierungen, die aber nicht sehr wesentlich sind 
(Verkehrslage, Freizeitwert usw.), dürfte von einer 
Gleichwertigkeit aller drei Standorte auszugehen 
sein.

Unter Abwägung der finanziellen Möglichkeit hat 
der EOK Vertreter der Evang. Arbeitskreise des 
kirchlichen Dienstes auf dem Lande angehört. Die 
Vertreter sprachen sich für einen Neubau aus und 
baten, den Vorschlag Neckarelz nochmals zu über­
prüfen.

In der Zwischentagung vom 27. 3. 1976 hat sich 
der Finanzausschuß mit dem Projekt befaßt und 
beschloß die unmittelbare Anhörung der Vertreter 
der Evang. Arbeitskreise im Ausschuß. Weiterhin 
wurde der EOK um Prüfung gebeten, ob durch eine 
Umplanung des 4. Tagungsheims in Pforzheim- 
Hohenwart eine Lösung gefunden werden könnte, 
die sowohl den Erfordernissen des Gamburg e. V. 
entspricht, als auch die Überlegungen der Arbeits­
kreise berücksichtigt. Entscheidend ist dabei auch 
die finanzielle Durchführbarkeit.

Dieses Moment muß um so dringlicher geprüft
werden, nachdem das Kultusministerium Baden- 
Württemberg am 22. 2. 1976 mitteilte: „Das Kultus­
ministerium bedauert sehr, daß angesichts der der­
zeitigen Finanzlage des Landes die Möglichkeit 
einer finanziellen Förderung durch das Land Baden- 
Württemberg nicht besteht."

Das Kirchenbauamt hat das Ergebnis der gefor-
derten Überprüfung dem Ausschuß vorgelegt; 
wurde im Ausschuß beraten.

es

Der Finanzausschuß hat die Vertreter der Arbeits­
kreise am 29. 4. 1976, also gestern, angehört und
schlägt der Landessynode zum Beschluß vor:

Nach Anhören der Vertreter der evangelischen 
Arbeitskreise muß, trotz der augenblicklichen gün­
stigen finanziellen Bedingungen, wegen der be­
engten Lage und den daraus resultierenden räum­
lichen Beschränkungen auf das Angebot der Kirchen­
schaffnei Heidelberg verzichtet werden. Zur Fort­
führung der Arbeit der Heimvolkshochschule (Nach­
folge der Bauernschule Gamburg) ist eine Anglie­
derung an das Tagungs- und Erholungsheim Pforz­
heim-Hohenwart vorzusehen. Unter Mitbenutzung 
der hier ohnehin erforderlichen Wirtschafts- und 
Freizeitanlagen können die erforderlichen Räume 
erstellt, eingerichtet und die Arbeit der Heimvolks­
hochschule fortgeführt werden. Im Verfolg der am 
25. 4. 1974 gefaßten Beschlüsse zur Erhaltung der 
ökumenischen Bauernarbeit ist mit der katholischen 
Kirche und dem Land Baden-Württemberg zu ver­
handeln und das Ergebnis seinerzeit der Synode zur 
endgültigen Beschlußfassung vorzulegen.

Der Finanzausschuß bittet einstimmig um die 
Zustimmung der Synode.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Zu 

diesem Abschnitt möchte ich jetzt noch den 5. Be­
richt nehmen über

IV, 5

Diakonische Bauvorhaben
Ich bitte Herrn Dr. v. Kirchbach.
Synodaler Dr. v. Kirchbach, Berichterstatter: Herr 

Präsident! Meine Damen und Herren! Ich berichte 
über den Stand der diakonischen Bauvorhaben, wie 
er im Finanzausschuß dargestellt wurde. Auch die­
ser Bericht dient Ihrer laufenden Unterrichtung und 
wird bei jeder Tagung vorgetragen.

Unser Konsynodaler Göttsching hatte während 
der Frühjahrssynode 1974 ausführlich über das Ver­
fahren der Bewilligung und über die Grundsätze 
diakonischen Bauens berichtet. Für Interessierte 
möchte ich darauf verweisen (gedr. Protokoll der 
4. Tagung S. 124 ff.).

Die nun folgenden Zahlen beziehen sich auf Vor­
gänge im Jahre 1975 und die Planung für 1976; die 
in den Zahlen zusammengefaßten einzelnen Projekte 
wurden jeweils im Finanzausschuß in seiner Herbst­
tagung diskutiert und entschieden.

1. 1975:
Im Jahr 1975 hat unsere Landeskirche Zuschüsse 

in Höhe von fast 1 Million DM und Darlehen in 
Höhe von 2,6 Millionen DM für diakonische Bau­
vorhaben gewährt. (Hinzu kommen 1,2 Millionen 
Darlehen mit Förderungen aus dem Zinshilfefonds.) 
Die genannten Beträge verteilen sich auf 11 Bau­
vorhaben, davon 4 für Jugendhilfe, 3 für Altenhilfe, 
2 für Behinderte und Suchtkranke und 2 für Kran­
kenhäuser.

2. 1976:
Im Jahre 1976 stehen für diesen Zweck insgesamt 

3,9 Millionen DM zur Verfügung, davon ca. Vs Zu­
schüsse und 2/s Darlehen. Diese Beträge werden für 
fortführende Maßnahmen (also weitere Bauab­
schnitte) 1,6 Millionen DM, für Substanzerhaltüng



Vierte Sitzung 113

1,2 Millionen, und für Neubauten mit ca. einer 
halben Million ausgegeben; hier können aus dem 
Zinshilfefonds, dessen Einrichtung die Landessynode 
beschlossen hatte, weitere Darlehen in Höhe von 
1,3 Millionen zinsbegünstigt vergeben werden. Wie­
derum die Verteilung auf Tätigkeitsgebiete: insge­
samt 12 Vorhaben gefördert, davon 7 für Jugend­
hilfe, 1 für Altenhilfe, 3 für Behinderte und Sucht­
kranke und 1 für Krankenanstalten.

Es stehen für 1976, abgesehen von notwendigen 
Rückstellungen, keine Mittel mehr für weitere Vor-
haben zur Verfügung.

3. Mittelfristige Pläne
Nach dem neusten Stand liegen für die Zeit von 

1976 bis 1986 Anträge auf Finanzhilfe in Höhe von 
45 Millionen DM vor, für ein Bauvolumen von 225 
Millionen DM. Die beantragte Finanzhilfe liegt daher 
in gleicher Relation zum Bauvolumen wie bisher. 
Das Bauvolumen selbst hat sich von einem Höhe­
punkt 1974 mit 360 Millionen über 310 Millionen in 
1975 auf 225 Millionen DM reduziert.

Im Bereich gemeindlicher und landeskirchlicher 
Bauvorhaben hat uns, wie Sie wissen, die ange­
spannte Haushaltslage der Landeskirche bereits vor 
einiger Zeit gezwungen, den Einsatz landeskirch­
licher Mittel für das Gebiet der Landeskirche zu 
planen.

Seit der letzten Tagung hat die öffentliche Dis­
kussion über die Kostenexplosion im Gesundheits­
wesen zugenommen, und wir werden uns mit den 
Auswirkungen dieser Diskussion auf unser Dia­
konisches Werk auseinanderzusetzen haben. Der 
Finanzausschuß ist der Auffassung, daß die Ko­
ordination der Bauvorhaben im diakonischen Bereich 
— auch im Hinblick auf die Vorhaben anderer Trä­
ger und im Hinblick auf die Kostenexplosion — 
überprüft werden sollte, um Fehlentwicklungen zu 
vermeiden.

Der Finanzausschuß bittet Sie deshalb, folgen­
dem Antrag zuzustimmen

Der EOK wird beauftragt, durch den Haupt­
geschäftsführer des Diakonischen Werkes der 
Synode zur Zwischentagung im Herbst 1976 
einen Bericht über die Auswirkungen der Spar­
maßnahmen der öffentlichen Hand auf die Ar­
beit der diakonischen Einrichtungen vorzu­
legen und dabei auch die Fragen der Koordi­
nierung und Kapazitätsplanung diakonischer 
Bauvorhaben zu berücksichtigen.

Der Finanzausschuß schlägt Ihnen vor, die­
sen Bericht dann auf der Herbsttagung nach Vor­
beratung durch den Finanzausschuß zu beraten und
zu bescheiden. (Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Vielen Dank! — Ich
eröffne nun die 1

Aussprache zu IV,1—5.
Herr Rave, bitte!
Synodaler Rave: Ich möchte ein wenig etwas 

sagen zu der Verwendung der aus dem gemeind­
lichen Steueranteil 1974/75 gebildeten Rücklagen,

also zu dem Bericht von Bruder Gabriel, zweiter 
Teil. Ich bin geradezu glücklich über den Vorschlag, 
die Bildung eines Fonds aus gemeindeeigenen Mitteln 
ins Auge zu fassen. Es erschien mir schon immer 
töricht, daß die eine Gemeinde Geld auf die Spar­
kasse legt und dafür etwa 4 Prozent Zins bekommt 
und die andere Gemeinde muß dort Geld leihen und 
zahlt das Doppelte oder noch mehr an Zinsen. Dies 
ist lediglich dadurch zu erklären, daß wir von Ge­
meinde zu Gemeinde und auch von Gemeinde zur 
Kirchenleitung offensichtlich kein ausreichendes 
Vertrauen haben, zum mindesten eine ausreichende 
Koordination fehlt, einander zu helfen, die Lasten 
zu tragen. Insofern ist das Ganze kein finanzielles, 
sondern ein geistliches Problem, eine Rückfrage 
nach unserer Liebe untereinander und nach dem 
Vertrauen, das man zueinander hat. Normalerweise 
wird ein Kirchengemeinderat fragen: Kriegen wir 
unser Geld dann auch sicher wieder? — und das ist 
eben nicht ein Finanzproblem, sondern letzten Endes 
ein Problem des Glaubens und der brüderlichen
Liebe. (Beifall)

Ich kann also nur sagen, daß ich glücklich bin, daß 
ein Anlauf genommen wird, in dieser Hinsicht mehr 
Kirche zu sein, als wir es bisher miteinander waren.

Freilich möchte ich dazu anmerken, man sollte 
dann auch alles tun, um dieses Vertrauen zueinan­
der bauen zu helfen. Das fängt mit den Konditionen 
an. Es muß dann wirklich sicher sein, daß die Ge­
meinde, die das eingelegte Geld nun für ein Projekt 
benötigt, es in angemessener Zeit auch wieder be­
kommen kann. Und es sollte wohl die Regelung auch 
so getroffen werden, daß der Zinsertrag, den sie für 
ihre Rücklage bekommt, nicht erheblich unter dem 
liegt, was die öffentlichen Sparkassen geben würden.

Wesentlich scheint mir dann noch dieses: Es darf 
nicht die Konsequenz eintreten, daß eine Gemeinde, 
wenn sie aus ihren zweckbestimmten Rücklagen, die 
sie im Augenblick noch nicht verwenden kann, Geld 
in diesen Fonds gegeben hat, auf eine Bitte um 
Beihilfe für einen völlig anderen Zweck, die sie an 
die Kirchenleitung richtet, die Antwort bekommt: 
Ihr habt ja doch Geld genug. Auch da muß bei den 
Überlegungen, die bis zum Herbst angestellt und 
uns dann vorgetragen werden, in dieser Hinsicht 
eine klare Regelung vorbereitet werden.

Noch einmal, ich wäre glücklich, wenn wir mit 
diesem gemeindeeigenen Fonds zustandekämen, und 
möchte daher ausdrücklich bitten, der Ziffer 1 in dem 
Beschlußvorschlag zu Vorlage 7/7/76 mit der Bildung 
eines Bodensatzes für einen solchen Fonds zuzu-
stimmen. (Beifall)

Synodaler Kobler: Liebe Schwestern und Brüder! 
Wenn Sie nun meinen, ich müßte Stellung hierzu 
nehmen als Bankmann, dann möchte ich Sie bitten, 
mir das im Moment zu ersparen. Ich glaube einfach, 
es ist noch zu früh, über diesen Gemeindefonds im 
einzelnen schon zu sprechen, um hier keine Emotio­
nen aufkommen zu lassen. Ich werde mir dann er­
lauben, wenn die Vorlage vorliegt, hierzu Stellung 
zu nehmen, und ich möchte Sie auch herzlich bitten,
wenigstens den Weg einmal zu beschreiten, um ihn
dann später in der Herbstsynode gründlich zu prü­
fen.



114 Vierte Sitzung

Im übrigen, Bruder Rave, gestatten Sie mir, wenig­
stens zu einem Satz, den Sie gesagt haben, Stellung 
zu nehmen: Sie sagten, Sie finden es töricht, wenn 
Kirchengemeinden Gelder auf die Sparkasse tragen. 
Ich auch, die sollen's auf die Volksbank bringen!

(Große Heiterkeit)
Synodaler Gabriel: Zu den beiden Voten möchte 

ich sagen, daß wir bewußt auf Details verzichtet 
haben, um dem Oberkirchenrat als Beratungsgre­
mium alle Möglichkeiten offenzulassen, uns ein 
Papier zu erstellen. Nur drei Prinzipien haben wir 
angesprochen.

Wir gingen davon aus, daß es in der Tat ein Akt 
der Liebe, des Vertrauens und des gegenseitigen 
Helfens ist, wenn wir einen Fonds haben, das ist 
das erste.

Zweitens gingen wir davon aus, daß weder oben 
noch unten eine gegenseitige Abhängigkeit daraus 
entsteht. Und

drittens, daß alles, was da getan wird, nicht durch 
Zwang, sondern durch Freiwilligkeit geschehen soll.

Diese drei Prinzipien sollten beachtet werden.
(Vereinzelter Beifall)

Synodaler Leser: Ich möchte auf eine Not hin­
weisen, die in der Bewertung der kirchengemeind­
lichen Bauvorhaben drückt. Die Landgemeinden, die 
kein Haus haben und deshalb weniger Aktivitäten 
nachweisen, haben es im Gegensatz zu den städti-
schen Gemeinden sehr schwer, zu einer Punktzahl,
die 100 erreicht, zu kommen. Dieser Tatbestand muß 
irgend einmal berücksichtigt werden, sonst bleiben 
diese Gemeinden dauernd benachteiligt. Denn bei 
städtischen Gemeinden fällt die Anrechnung der 
Aktivitäten doch erheblich ins Gewicht. Ich kann 
dies an unserem Bezirk nachweisen. Dort aber, wo 
noch kein Haus vorhanden ist und etwas Neues 
gebaut werden müßte, ist es schwer, die nötige 
Punktzahl zu erreichen. Dieser Tatbestand kann 
nicht von heute auf morgen geändert werden. Das 
Problem sollte aber bei weiteren Beratungen be­
dacht werden.

Synodaler Ertz: Ich möchte zu Punkt IV, 4 Stel­
lung nehmen, und zwar Ausbau einer Heimvolks­
hochschule. Es geschieht unter Respektierung des 
Antrages des Finanzausschusses, und ich habe bei 
meinem Beisein dort auch den Ernst, der die Aus­
sprache bestimmt hat, beobachtet und möchte mich 
anerkennend darüber aussprechen. Aber aus ge-
nauer Kentnis der Dinge heraus kann ich zu diesem
Beschluß nicht schweigen, und zwar deshalb, weil ich 
die Menschen, die diese Sache tragen, genauestens 
kenne, nicht nur ein paar, sondern dutzende, ja 
hunderte, die mit der Sache so verbunden sind, daß 
sie einfach aus einem großen Ernst heraus diese 
Sache verfolgen und tragen. Und damit es gesagt 
ist, sage ich es jetzt, damit es auch für später im
Protokoll dasteht. (Zurufe)
Das sind Dinge, die ich einfach sagen muß, damit 
diese Stimme auch zum Ausdruck kommt. Es geht 
bei mir nicht primär um den Standort allein, sondern 
um die Menschen, die durch diese Entscheidung 
frustriert werden könnten und die vielleicht als 
Menschen, die in der Kirche eine große Mitarbeit

leisten, zurückschrecken und diese Sache nicht mehr 
so erfolgen kann, wie sie bis jetzt erfolgt ist.

Zum zweiten ist hier auch ein Hintergrund mensch­
licher Art notwendig, der einfach durch den Stand­
ort, der jetzt vorgeschlagen ist, nicht mehr gewähr­
leistet ist. Und zum letzten frage ich mich, ob durch 
diese Entscheidung, die doch eine Zielplanung nach 
vorne, das heißt eine ökumenische Zielplanung sein 
sollte, diese so noch in die Tat umgesetzt.werden 
kann.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Dr. Müller zur 
Antwort auf den Diskussionsbeitrag von Herrn 
Leser.

Synodaler Dr. Müller: Ich bin gerade beim Zu­
sammenstellen der Kirchengemeinden auf dem Land. 
Von den 14 Bauvorhaben, die ich Ihnen vorge­
schlagen habe, entfallen auf solche Gemeinden acht. 
Von einer Benachteiligung der Gemeinden auf dem 
Land in dem Vorschlag für 1976/77 kann also nicht 
die Rede sein. Außerdem ist aber auch unser Punkt­
system gerade so angelegt — das haben wir uns 
in mehreren Sitzungen überlegt, und seinerzeit
habe ich es Ihnen vorgetragen —, daß gerade die
längst erkannten Mängel eines schematischen Aus­
gleichs berücksichtigt werden durch bestimmte Bo­
nus-Punkte, die gerade für solche Landgemeinden 
zutreffend sind. Zusätzlich zu den Punkten spielt 
aber auch die Richtwertzahl eine Rolle, und 
wenn es bestimmte Kirchenbezirke gibt, die sozu­
sagen in jedem Haushaltszeitraum ein Bauvorhaben 
meinen durchführen zu müssen, dann kann es schon 
einmal passieren, daß sie einen Haushaltszeitraum 
aussetzen müssen. Das ist aber keine Benachteili­
gung; denn wir können keineswegs in dreißig Kir­
chenbezirken dreißig Bauvorhaben in einer Periode 
durchführen. Das ist schlechterdings unmöglich. Wer 
im vorigen Haushaltszeitraum dran war, muß also 
mal einen Haushaltszeitraum aussetzen. In einigen 
Fällen habe ich das ja bei Überschreitung der Richt­
werte auch hervorgehoben. Das waren Bauvorhaben 
in Kirchenbezirken, die eine Periode ausgesetzt und 
kein Bauvorhaben hatten. So wird sich das langsam 
einspielen. Aber es wird nie sein, daß wir sagen: 
„Jede Periode jeder Bezirk mindestens ein Bauvor­
haben." Diese Zeiten — wenn sie überhaupt einmal 
gewesen sind — sind längst vorbei.

Synodaler Feil: Ich wollte in derselben Richtung 
eine Antwort auf das Anliegen von Bruder Leser 
geben. Soviel ich weiß, geht es nur um die Relatio­
nen. Ich kann nicht zu dem Schluß kommen wie er, 
daß die Landgemeinden von vornherein benach­
teiligt seien. Relationen sind doch in gleicher Weise 
für alle gültig; darum kann ich seine Argumentation 
nicht verstehen.

Präsident Dr. Angelberger: Danke. Es liegen keine 
Wortmeldungen mehr vor. Ich schließe die Aus­
sprache und komme zu den Abstimmungen 
über die Anträge in den einzelnen Berichten.

Zunächst: Sie haben die Drucksache 3/7/76, Jahres-- 
rechnung 1975, Vorschlag des Evangelischen Ober- a 
kirchenrates: *

Der Evangelische Oberkirchenrat empfiehlt 
der Landessynode, den Haushaltsüberschuß



Vierte Sitzung 115

1975 in Höhe von 4 500 651,81 DM als Rück­
lage für das Jahr 1976 zu übertragen. Dadurch 
soll insbesondere die vorgesehene Fremd­
mittelaufnahme unterbleiben und etwaige noch 
1975 entstehende Verbindlichkeiten beglichen 
werden.

Der Finanzausschuß empfiehlt der Synode die Zu­
stimmung. Wer kann nicht zustimmen? — Enthal­
tung? — Einstimmige Annahme.

S Nehmen Sie nun bitte Drucksache 7/7/76 zur Hand. 
Das ist ein Doppelvorschlag des Evangelischen Ober-

• kirchenrats.
Der EOK schlägt der Landessynode folgende 
Verteilung vor:
1. Von den 3 251 360,17 DM Vorwegentnah­

men sollen 2 Millionen DM für eine be­
vorzugte Bedienung gemeindlicher Bauten 
eingesetzt werden; restliche 1 251 360,17 
DM sollen vorerst der Rücklage verbleiben, 
bis über die Bildung eines Fonds aus ge­
meindeeigenen Mitteln Entscheidung fällt.

2. Auf Grund des § III, Satz 1 der Durch-
Finanzaus­führungsbestimmungen zur

gleichsordnung 1974/75 sind die Rücklage­
mittel
a) Schlüsselanteil
b) Härtestock

mit 3 963 290,— DM, 
mit 1 922 340,— DM

an die Kirchengemeinden zu verteilen. Bei 
dieser Verteilung soll jede Gemeinde für 1976 
und 1977 mindestens die Höhe ihrer Zuwei­
sungen aus zentralen Mitteln wie in den Haus­
haltsjahren 1974/75 bekommen. Kirchengemein­
den mit über 10 000 Gemeindegliedern sollen 
darüber hinaus zur teilweisen Abdeckung der
gestiegenen Personalkosten 3 Prozent ihres
Schlüsselanteils 1976 erhalten.

Auch hier empfiehlt der Finanzausschuß, dem 
Vorschlag zu folgen.

Ich untergliedere die Frage. Zunächst Ziffer 1! 
Wer kann dem Vorschlag nicht zustimmen? — Ent­
haltungen? — Einstimmig angenommen.

Ziffer 2! Wer kann nicht zustimmen? — Ent­
haltung? — Einstimmige Annahme.

Herr Gabriel hat einen weiteren Vorschlag 
unterbreitet: den Evangelischen Oberkirchenrat zu 
bitten, den gesamten von ihm vorgetragenen Fra­
genkreis aufzugreifen, und ein Diskussions­
papier zum Herbst 1976 vorzulegen. Wer kann 
diesem Vorschlag des Finanzausschusses die Stimme 
nicht geben? — Enthaltung? — Einstimmig an­
genommen.

Nun zu den Vorschlägen aus dem Bericht von 
Herrn D r. Mülle r. Sein erster Beschlußvorschlag 
lautet — ich wiederhole jetzt wörtlich, was er vor­
getragen hat —:

So erscheint es jetzt vertretbar, unter Einbe­
ziehung der Gebäude der Bewertungsgruppe 
III (im Herbst war nur Gruppe IV und schlech­
ter vorgesehen) den Ansatz für 1976 bei 5 
Millionen DM zu belassen und nun nur für 
1977 auf 4 Millionen DM zu beschränken.

Wer kann hier seine Stimme nicht geben? — Ent­
haltung? — Einstimmig angenommen.

Wir kommen zu dem zweiten Vorschlag, wonach 
landeskirchliche Mittel zunächst für fünf Bau­
vorhaben bewilligt werden können — ich nenne 
sie nur mit dem Ort —: Wössingen, Stupferich/ 
Palmbach, Mannheim-Friedrichsfeld, Zell a. H., Düh- 
ren. Wer ist mit diesem Vorschlag nicht einver­
standen? — Enthaltung? — Einstimmige An­
nahme.

Der dritte Beschluß aus dem Bericht Dr. Müller: 
der Synode weitere neun Bauvorhaben mit 
einiger Differenzierung zur Genehmigung vorzu­
schlagen. Ich nenne wiederum nur die Orte: Bruch- 
hausen/Ettlingen, Denzlingen, Bad Rappenau, Spöck, 
Eberbach, Sonnenhof/Pforzheim, Schönau i. W., 
Wöschhalde/Villingen, Stiftspfarrei Wertheim. Wer 
kann dieser Planung des Finanzausschusses nicht 
zustimmen? — Enthaltung? — Einstimmige An­
nahme.

Wir kommen zur Abstimmung über die Empfeh­
lungen aus dem Bericht von Herrn Erndwein 
zu Punkt IV,4: Ausbau einer Heimvolks­
hochschule. Hier untergliedere ich bei der Ab­
stimmung in drei Absätze; ich verlese sie nochmals.

Nach Anhörung der Vertreter der evangeli- 
schenArbeitskreise muß trotz der augenblick­
lich günstigen finanziellen Bedingungen wegen 
der beengten Lage und der daraus resultie­
renden räumlichen Beschränkungen auf das 
Angebot der Kirchenschaffnei Heidelberg ver­
zichtet werden.

Wer kann diese Feststellung des Finanzaus­
schusses nicht gutheißen? — Enthaltung? — Ein­
stimmig angenommen.

Zur Fortführung der Arbeit der Heimvolks­
hochschule (Nachfolge der Bauernschule Gam­
burg) ist eine Angliederung an das Tagungs- 
und Erholungsheim Pforzheim-Hohenwart vor­
zusehen. Unter Mitbenutzung der hier ohne­
hin erforderlichen Wirtschafts- und Freizeit­
anlagen können die erforderlichen Räume er­
stellt, eingerichtet und die Arbeit der Heim­
volkshochschule fortgeführt werden.

Wer ist mit dieser Festlegung des Finanzaus­
schusses nicht einverstanden? — 1 Gegenstimme. 
Wer enthält sich? — 4 Enthaltungen. Der Vorschlag 
ist angenommen.

Der dritte und letzte Vorschlag:
In Verfolg der am 25. April 1974 gefaßten Be­
schlüsse zur Erhaltung der ökumenischen Bau­
ernarbeit ist mit der katholischen Kirche und 
dem Land Baden-Württemberg zu verhandeln 
und das Ergebnis seinerzeit der Synode zur 
endgültigen Beschlußfassung vorzulegen.

Wer ist hier nicht in der Lage, zuzustimmen? — 
Enthaltung? — Einstimmig angenommen.

Ich komme nun zum fünften der Berichte des 
Finanzausschusses, dem Bericht von Herrn D r. 
von Kirchbach. Ich verlese den Antrag:

9



116 Vierte Sitzung

Der Finanzausschuß bittet Sie deshalb, folgen­
dem Antrag zuzustimmen:
Der Evangelische Oberkirchenrat wird beauf­
tragt, durch den Hauptgeschäftsführer des 
Diakonischen Werkes der Synode zur Zwi­
schentagung im Herbst 1976 einen Bericht über 
die Auswirkungen der Sparmaßnahmen der 
öffentlichen Hand auf die Arbeit der diako­
nischen Einrichtungen vorzulegen und dabei 
auch die Fragen der Koordinierung und Kapa-
zitätsplanung diakonischer Bauvorhaben 
berücksichtigen.

zu

Wer kann nicht zustimmen? — Wer enthält sich? 
— Einstimmige Annahme.

Damit haben wir die Berichte des Finanzaus­
schusses unter IV/1 bis 5 erledigt. Ich danke dem 
Ausschuß und seinen Mitgliedern für die gute Er­
ledigung im Rahmen der Vorbereitung.

(Beifall)

Ich rufe den letzten Bericht des Finanzausschusses 
auf, und zwar zu

IV, 6
Eingabe des Kirchengemeinderats Müll- 
heim/Baden zur Erhebung und Abführung 
landeskirchlicher Kollekten.

Berichterstatter — zugleich für den Hauptausschuß 
— ist Herr Deecke.

Synodaler Deecke, Berichterstatter: Verehrter Herr 
Präsident! Herr Landesbischof! Liebe Mitsynodale! 
Während der 7. Tagung der Landessynode im April 
vergangenen Jahres wurde über einen Antrag der 
Ältestenkreise der beiden Ludwigsgemeinden in 
Freiburg auf Reduktion der Zahl landeskirchlicher 
Kollekten diskutiert.

In diesem Zusammenhang kamen wir auf die 
langjährige Ubung zu sprechen, gemäß einer Be­
kanntmachung des Evangelischen Oberkirchenrates 
von 1948 die Kollektenerträgnisse zu splitten und 
40 Prozent für die eigene Gemeinde einzubehalten.

In den Ausschüssen wurde die Problematik her­
ausgearbeitet, daß die Opfernden ein Recht darauf 
haben, daß ihre Gaben dahin gelangen, wofür sie 
gegeben wurden.

Ehrlichkeit, finanzielle Sauberkeit und Klarheit 
lassen sich mit dem Splitting nicht vereinbaren. Des­
halb hat die Synode den Antrag des Hauptaus­
schusses, die landeskirchlichen Kollekten im vollen 
Umfang für den bestimmten Zweck abzuführen, mit 
großer Mehrheit angenommen.

Der Antrag, die Zahl der Kollekten zu redu­
zieren, wurde bei nur drei Enthaltungen abgelehnt. 
Die Gründe dafür waren, daß die Zahl der landes­
kirchlichen Kollekten 1973 bereits auf 22 im Jahr 
reduziert worden waren und bestimmte Kollekten 
für landeskirchliche Zwecke wie z. B. Männer- oder 
Frauenwerk nur noch in Zweijahreszeitraum ange­
setzt werden.

Seit der Herbsttagung 1975 liegt der Synode die 
Eingabe des Kirchengemeinderats Müllheim/Baden 
vor, den größeren Teil des Kollektenplanes als ein

Angebot zu erklären und die Auswahl dem Ältesten­
kreis der jeweiligen Gemeinde zu übertragen.

Diese ausgewählten Kollekten sollen dann aber 
voll abgeführt werden. Ein solches Verfahren würde 
auch den obrigkeitlichen Geruch der „Pflichtkollek­
ten" mildern und die Gebefreudigkeit der Gemeinde 
anregen.

Der Finanzausschuß empfiehlt in Abstimmung mit 
dem Hauptausschuß, den Antrag aus folgenden 
Gründen abzulehnen:

1. Sinn und Notwendigkeit einer Kollekte für
landeskirchliche Bedürfnisse können kaum von
einem Gremium auf Ortsebene sachlich richtig be­
urteilt und entschieden werden.

2. Durch eine Wahlentscheidung über Kollekten 
würden gesamtkirchliche Aufgaben, die damit bisher 
unterstützt wurden, mit Sicherheit gemindert und 
kämen in ihrer Bedeutung aus dem Gesichtskreis 
der Gemeinde.

3. Auch im Hinblick auf die praktische Durch­
führung und Abrechnung einer solchen durch Aus­
wahl bestimmten Kollekte bestehen erhebliche Be­
denken.

Der Finanzausschuß betrachtet die Kollekten im­
mer wieder aus der Sicht gesamtkirchlicher Priori­
täten. Opfer und Kollekten sind Teil unseres kirch­
lichen Finanzwesens, das gleichmäßig dazu mithelfen
muß, die unserer Kirche gestellten Aufgaben 
erfüllen.

zu

Der Synode wird daher zur Beschlußfassung 
empfohlen, dem Begehren des Kirchenge­
meinderates Müllheim nicht zu entsprechen.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Wünscht jemand das 

Wort? — Ich eröffne die Aussprache. Herr Dr. Mül­
ler!

Synodaler Dr. Müller: Nur zu einem Satz der 
Eingabe des Kirchengemeinderates Müllheim möchte 
ich in meiner Eigenschaft als EKD-Synodaler eine 
kurze Bemerkung machen. Er heißt: „Es erscheint 
uns fraglich" — also dem Kirchengemeinderat Müll­
heim —, „ob die recht abstrakten gesamtkirchlichen 
Aufgaben der EKD auf diese Weise getragen wer­
den müssen." Diesen Satz kann man verstehen, aber 
nicht als eine Begründung zur Abschaffung oder 
Lockerung von landeskirchlichen Kollekten, sondern 
im Gegenteil als einen Satz zur Begründung von 
Bewußtmachung und Unterrichtung über die Wichtig­
keit gesamtkirchlicher Aufgaben der EKD.

Synodaler Steyer: Es gehört nicht zu dem An­
trag, ich hätte aber die freundliche Bitte, daß der 
Evangelische Oberkirchenrat bei der Festlegung 
der Termine für landeskirchliche Kollekten nicht nur 
darunterschreibt: „Auch Bezirkskollekten können 
erhoben werden", sondern auch, wenigstens in An­
sätzen, erkennen läßt, welche Termine seiner An­
sicht nach für Bezirkskollekten ausgespart sind. In 
der Liste des Jahres 1976 sind zwar in der Ferien­
zeit keine Kollekten angesetzt, aber da ist es auch 
doch wohl für einen Bezirkskirchenrat nicht tunlich, 
eine Kollekte in diese Zeit zu legen. Wir in Schopf­
heim haben lange darüber beraten, und ich habe 
mit umsitzenden Mitgliedern von Bezirkskirchen-



Vierte Sitzung 117

raten Fühlung aufgenommen und die Feststellung Ich entnehme der Antwort des Dekanats Pforz-
gemacht, daß auch andere Bezirkskirchenräte in heim-Stadt die beiden wichtigen Anliegen:
Schwierigkeiten gekommen sind, in diesem Jahr 
vernünftige Termine für Bezirkskollekten zu finden, 
die nach vorn oder hinten nicht allzusehr mit Ter­
minen von landeskirchlichen Kollekten kollidieren.

Synodaler Schoener: Ich halte den Vorschlag von 
Bruder Steyer nicht für durchführbar, denn das 
Wesen einer Bezirkskollekte besteht doch gerade 
darin, daß von örtlichen Gegebenheiten ausgegangen 
werden muß. Bedauerlicherweise muß ich feststellen, 
daß er mit dem Dekan von Mannheim keine Füh­
lung aufgenommen hat.

(Heiterkeit — Zuruf: Zu weit weg!)
Präsident Dr. Angelberger: Herr Feil, der Dekan 

aus Bretten, spricht.
Synodaler Feil: Bis vor etwa drei Jahren war vom 

Oberkirchenrat aus angegeben, wann Bezirkskollek­
ten zu erheben seien. Das ist zu unserer Freude 
abgeschafft worden; man überläßt es dem Bezirk 
oder dem Bezirkskirchenrat. Das ist ganz verschie­
den. Ich meine, Bruder Steyer, wenn wir nur noch 
22 sogenannte Pflichtkollekten haben, so dürfte es 
bei 52 Sonntagen nicht schwerfallen, einen oder 
zwei oder drei Sonntage herauszufinden, an denen 
eine Bezirkskollekte erhoben werden soll. Denn 
nach meinem Wissen werden in keinem Bezirk mehr 
als drei Bezirkskollekten erhoben.

Präsident Dr. Angelberger: Jetzt aber zum Ab­
schluß der Sache, dem Begehren des Kirchenge-
meinderats Müllheim. Keine Wortmeldungen? —
Dann stelle ich den Antrag des Finanzausschusses November 1975,
und des Hauptausschusses, dem Begehren des Kir­
chengemeinderates Müllheim nicht zu entsprechen, 
zur Abstimmung. Wer ist gegen diesen Antrag? — 
Wer enthält sich? — 4 Enthaltungen. Bei 4 Enthal­
tungen ist der Antrag der Ausschüsse ange­
nommen.

Ich rufe auf den Tagesordnungspunkt
V.

Bericht des Hauptausschusses.
Antrag des Evangelischen Dekanats Pforz­
heim-Stadt auf Abgabe einer Erklärung 
zum Verhältnis von Kirche und Staat
Israel.

Ich bitte unseren 
Bericht.

Synodalen Schoener um den

1. Die Synodalen möchten eine Stellungnahme 
zur UNO-Resolution „Zionismus ist gleich 
Rassismus" erarbeiten und veröffentlichen.
2. Die Gemeinden sollen aufgerufen werden, 
sich mit der Frage des Verhältnisses Kirche 
und Israel zu befassen.

Bevor der Hauptausschuß über diese beiden Bitten 
debattierte, gab dankenswerterweise Herr Prälat 
Dr. Bornhäuser eine Einführung in die gesamte The­
matik. Zuerst wurde festgestellt, daß die Bezirks­
synode und das Dekanat Pforzheim-Stadt sich nicht 
allein mit dieser Thematik befaßt hatte. Auch aus 
anderen Kirchenbezirken liegen ähnliche Voten 
vor.

Zur Sache selbst: Die UNO-Vollversammlung hatte 
am 10. November 1975 eine Resolution gefaßt, in 
der der Zionismus als eine Form des Rassismus und 
der Rassendiskriminierung bezeichnet wird. Dieser 
UNO-Resolution stimmten 72 Vertreter zu, 35 waren 
dagegen, 32 hatten sich der Stimme enthalten. Ge­
gen diese Resolution haben inzwischen verschiedene 
Gremien weltlicher, vor allem aber auch kirchlicher 
Art ihre Stimmen erhoben. Dem Berichterstatter 
waren folgende Voten zugänglich:

der Beschluß der EKD-Synode vom 6. November 
1975,

die Erklärung des Herrn Landesbischofs D. Claß 
vor der württembergischen Landessynode vom 24.

der Beschluß der Landessynode der Evangelischen
Kirche im Rheinland vom 15. Januar 1976,

die Stellungnahme der DDR-Kirchen in Halle am 
27. November 1975,

ein Artikel in den Evangelischen Kommentaren, 
Ausgabe vom Januar 1976, verfaßt von Hans Nor­
bert Janowski;

eine Mitteilung der Katholischen Nachrichten­
agentur vom 14. November 1975, wonach sich der 
Vatikan von der Resolution der UNO distanziert.

Am 11. November 1975 forderte der General­
sekretär des Weltkirchenrates Philip Potter die UN- 
Generalversammlung auf, die Zionismus-Resolution 
neu zu bedenken und rückgängig zu machen. Potter 
weist vor allem darauf hin, daß diese Resolution 
die ständig explosive Situation im Nahen Osten 
verschlimmert habe. Unter Beachtung des Existenz-

Synodaler Schoener, Berichterstatter: Herr Präsi- rechtes des Staates Israel — so schließt Potter in der
dent! Herr Landesbischof! Liebe Konsynodale! Die Verlautbarung — sollte man nach Wegen suchen,
Bezirkssynode Pforzheim-Stadt hatte am 6. Oktober damit die Palästinenser ihre legitimen Rechte auf
1975 eine Eingabe zur gleichen Thematik, zum Ver- eine Nation und einen Staat verwirklichen könnten.
hältnis von Kirche und Staat Israel, gemacht, die Schließlich heißt es im Berliner Kirchenreport vom 
allen Synodalen zur Herbsttagung damals zuge- 12. November 1975 — ich zitiere wörtlich —: „Man 
gangen ist. Sie finden den Wortlaut dieser Eingabe muß das Ausmaß der nicht nur israelischen Empö- 
im gedruckten Protokoll auf den Seiten 23 und 24. rung über die niederträchtige UNO-Resolution be-

Nach der an Pforzheim gerichteten Anfrage, ob greifen: Sie wurde genau am 37. Jahrestag der
von dort eine mündliche Einführung vor der Synode Kristallnacht in Deutschland verabschiedet. Rassisten
als notwendig erachtet werde, gab das Dekanat vieler Länder verurteilten den jüdischen Zionismus
Pforzheim-Stadt unter dem Datum vom 5. März 1976 als .Rassismus' — zynischer geht es nicht mehr! Die
die Antwort, die sie unter Ziff. 2 im Verzeichnis brennenden Synagogen von 1938 leiteten den Mas- 
unserer Eingänge finden. senmord an den Juden ein. Auf ihm basierte die



118 Vierte Sitzung

Gründung des Staates Israel zehn Jahre danach — 
ein später Erfolg der zionistischen Idee." „Die UNO 
gab dieser Staatsgründung von 1948 ihren Segen — 
mit der Stimme der Sowjetunion. Die UNO machte 
sich total unglaubwürdig. Wer kann sie jetzt noch 
ernst nehmen? Vielleicht hat sie mit diesem Wahn­
sinns-Beschluß ihr eigenes Ende eingeläutet."

Soweit aus dem Berliner Kirchenreport, einer der 
schärfsten Stimmen, die ich kennenlernte.

Nun zur Aussprache im Hauptausschuß. Es wurde 
bei uns mehrmals betont, und ich möchte das mit 
großem Ernst und Nachdruck unterstreichen, daß 
gerade wir Deutschen allen Grund haben, uns von 
der UNO-Resolution zu distanzieren, damit unsere 
besondere Schuld an Israel nicht durch neues Schul­
digwerden vermehrt werde.

Frage: Was soll nun geschehen? Es war die ein­
hellige Meinung im Hauptausschuß, man solle der 
Synode die Abfassung einer eigenen Erklärung zu 
diesem Thema nicht empfehlen. Ein Hinweis auf 
die zahlreichen und wohlfundierten Äußerungen, 
wobei die Erklärung Philip Potters besondere Be­
achtung verdient, schien dem Hauptausschuß aus­
reichend zu sein. Darum habe ich Ihnen die lange 
Liste all dieser Äußerungen vorgelesen, damit Sie 
wissen: es ist schon hinreichend gegen diese UNO- 
Resolution gesprochen worden.

Hingegen zeigte man sich im Hauptausschuß be­
reit, die zweite Bitte der Antragsteller nachdrücklich 
zu unterstützen. Die Gemeinden sollen aufgefordert 
werden, sich mit der durch die UNO-Resolution auf­
geworfenen Problematik „Kirche und Israel" zu 
befassen. Als Hilfen, Hinweise und Anregungen 
werden im Hauptausschuß genannt: Man möge ver- 
wenden: die Erfahrungen aus dem Pfarrkolleg, das 
in Israel stattfand. Man möge Kontakte mit benach­
barten Synagogen aufnehmen. Man solle sehr sorg­
fältig die umfangreiche jüdische Jesus-Literatur stu­
dieren. Es solle überhaupt eine sehr gründliche 
theologische Weiterarbeit in den Gemeinden ge­
leistet werden. Ein Studium des historischen Zionis­
mus und des Antisemitismus wird empfohlen, nicht 
zuletzt die Durcharbeitung der Denkschrift mit dem 
Titel „Christen und Juden”. Es wird hingewiesen 
auf den Studienkreis „Kirche und Israel", dessen 
Mitarbeit erbeten werden kann. Man möge die 
Frage im Religionsunterricht behandeln. Man solle 
sie bei der Erwachsenenbildung zu einer besonderen 
Thematik werden lassen und eventuell sogar ein­
mal eine Sondernummer der „Mitteilungen" mit dem 
Titel „Kirche und Israel" herausgeben, wo all dieses 
Material zusammengefaßt werden könnte.

Solche und ähnliche Hilfen und Hinweise sollen 
den Gemeinden angeboten werden. Dies um so 
mehr, als in letzter Zeit ein Wiederaufleben primi­
tiver antisemitischer Emotionen an vielen Orten zu 
beobachten ist.

Ich fasse zusammen. Der Hauptausschuß meint 
der Synode empfehlen zu sollen, sie möge den 
Antrag des Dekanats Pforzheim-Stadt als durchaus 
begründet anerkennen, auf eine eigene Stellung­
nahme allerdings verzichten unter Hinweis auf die 
zahlreichen bereits erschienenen Äußerungen, nach­

drücklich aber die Gemeinden bitten, die Frage 
„Kirche und Israel" gründlich zu bearbeiten.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Besten Dank. Ich er­

öffne die Aussprache. — Herr Schneider, bitte.
Synodaler Schneider: Ich möchte die schätzens­

werte Aufzählung der verschiedenen Möglichkeiten 
wahrhaftig nicht reduzieren, will aber doch an den 
allernächsten Schritt erinnern, an die sonntägliche 
Fürbitte im Gottesdienst und auch an den Israel- 
Sonntag, den 10. Sonntag nach Trinitatis. Da könnte 
man doch vielleicht versuchen, das wieder etwas 
mehr zu füllen, als das in den letzten Jahren der 
Fall war.

Synodaler Rave: Eine kleine Ergänzung. Der bloße 
Aufruf, die Gemeinden sollen sich mit diesem Thema 
befassen, und Hinweise auf Denkschriften oder 
weiteres Material ist m. E. nicht ausreichend. Man 
muß den Gemeinden eine Hilfestellung geben, indem 
das vorhandene Material aufbereitet wird, um es 
direkt in einer Folge von drei/vier Abenden oder 
wie es die einzelne Gemeinde machen will, dann 
auch zu verwenden. Und im Hauptausschuß war 
daher am Ende sehr stark der Vorschlag, der Stu­
dienkreis Kirche und Israel möge in Zusammenarbeit 
mit der landeskirchlichen Stelle für Erwachsenen­
bildung sich um die Aufbereitung von Material für 
die Arbeit des kommenden Winters einsetzen und 
damit auch ausdrücklich beauftragt werden. Es wäre 
dabei hinzuweisen auf den Versuch, der in ähnlicher 
Weise zur Sektion I und V in Nairobi gemacht 
wurde. Aufbereitetes Material, mit Themenstel­
lungen und Fragen für Gruppenarbeit usf. wurde in 
die „Mitteilungen" aufgenommen mit der Möglich­
keit, davon Sonderdrucke zu beziehen. Wenn diese 
Hilfestellung nicht geleistet wird, bleibt es eine 
leere Deklamation zu sagen: Liebe Gemeinden, be­
schäftigt euch bitte mit diesem Thema.

Synodaler Häffner: Noch ein kleiner Hinweis zum 
Verhältnis von Staat Israel und Kirche. Ich meine, 
es war im Januar 1974, da hat hier eine ganz aus­
gezeichnete Akademietagung stattgefunden über 
dieses Thema. Ich habe daran teilgenommen. Es gibt 
darüber ein ausführliches Protokoll.

Synodale Buschbeck: Der Antrag aus Pforzheim 
geht in seinem ersten Teil darauf hin, daß wir eine 
Stellungnahme abgeben möchten. Ich verstehe, was 
der Hauptausschuß dazu erarbeitet hat, finde es 
aber zu schwach, nur einen Hinweis auf die bereits 
abgegebenen Stellungnahmen abzugeben, ohne sel­
ber zu sagen, wie wir dazu stehen. Denn darin 
gipfelt die Bitte aus Pforzheim, nicht zu schweigen. 
Und ein Hinweis auf andere Stellungnahmen ersetzt 
diese eigene Stellungnahme nicht.

Präsident Dr. Angelberger: Unter Unterbrechung 
der Reihenfolge der Rednerliste der Berichterstatter!

Synodaler Schoener, Berichterstatter: Ich habe 
ausdrücklich gesagt, daß der Hauptausschuß das 
Anliegen voll anerkannt hat und unterstützt. Das 
war doch deutlich ausgesprochen worden.

Synodale Buschbeck: Dann hätte ich die Frage, 
ob es uns nicht gelingt, das, was Pforzheim in seiner 
Bezirkssynode erarbeitet hat, uns anzueignen. Es



Vierte Sitzung 119

fehlt eine eindeutige Stellungnahme, nicht nur Ver­
ständnis für das Anliegen Pforzheim. Sie wollen, 
daß wir als Landessynode uns auch dazu äußern. 
Und ich finde, das ist nicht berücksichtigt.

Synodaler Trendelenburg: Ich meine, es ist schlicht 
festzustellen, daß der Beschluß der UNO an sich 
unsinnig ist, und zwar ist er deshalb unsinnig, nicht, 
weil er ein Mehrheitsbeschluß ist, sondern weil jeder 
normale Mensch, der sich etwas mit Zionismus und 
Rassismus befaßt, feststellen kann, daß das einfach 
falsch ist. Es ist ein Unterschied, ob eine Gruppe in 
der Gesellschaft Identität sucht, eine Gruppe in der 
Gesellschaft sein will und einen Ort sucht oder ob 
es Rassisten sind. Das kann doch jeder Mensch fest­
stellen, der einigermaßen intelligent ist, daß das 
einfach nicht stimmt, und deshalb kann es auch so 
nicht hingenommen werden. Wir müssen das un­
seren Gemeinden erklären und haben dafür doch 
wirklich genug Leute, die das wissen. Schon vom 
Alten Testament her ist da vieles zu sagen.

Erklären will ich das auch: Eine Gettosituation 
führt oft die Umgebenden dazu, rassistisch zu rea­
gieren, weil sie die Gettosituation rassistisch miß­
verstehen. Und wir wissen es heute aus der mo­
dernen Psychologie, die feststellt, daß überall, wo 
die Leute nach einem Ort greifen, sich irgendwo 
halten wollen, eine solche Aussage einfach nicht 
mehr haltbar ist. Und diese Verkürzung der Fest­
stellung der UNO, das meine ich, kann in dieser 
Form nicht hingenommen werden. Sie ist undifferen­
ziert, und deshalb ist sie falsch.

Prälat Würthwein: Das Anliegen von Frau Busch­
beck möchte ich unterstützen und dazu noch etwas 
sagen. Wir müssen auch bedenken, daß wir bei uns 
vielfach auf örtlicher Ebene mit jüdischen Gemein­
den zusammenarbeiten. So hatte ich, zusammen mit 
Landesrabbiner Levinson, sogar ein Pfarrkolleg über 
Psalmenmeditation. Dabei ist immer wieder ein ge­
wisses Mißtrauen von jüdischer Seite uns gegen­
über festzustellen. Man sagt etwa: „Ihr redet immer 
sehr allgemein davon, daß ihr uns in unserem Kampf 
unterstützen wolltet. Wenn es darauf ankommt, sagt 
ihr aber nichts Konkretes." Ich weiß wohl, daß zu 
viele kirchliche Worte allmählich auch eine nega­
tive Wirkung haben können. Wir müssen nicht zu 
allen Fragen und Geschehnissen „ein Wort der 
Kirche" sagen. In diesem Falle aber meine ich doch, 
daß ein klares Wort nötig wäre. Es ist gerade für 
jüdische Ohren doch etwas anderes, wenn eine 
Landessynode zu diesem ungeheuerlichen Vorgang 
etwas sagt, wie wenn das nur auf der örtlichen Ebene 
geschieht. Dieses Wort ist nötig, um das Vertrauen 
und die Zusammenarbeit zwischen uns und den 
jüdischen Gemeinden hier bei uns im Lande zu
stärken. (Vereinzelter Beifall)

Synodaler Krämer: Ich muß mich dem Votum von 
Frau Buschbeck und nun auch Ihrem Votum an­
gleichen und möchte sagen, im Grunde genommen 
ist zwischen der Empfehlung, die so warm ausge­
sprochen ist, nun in den Gemeinden zu arbeiten, und 
gewissermaßen der Ablehnung des ersten Punktes 
ein logischer Bruch. Ich meine für den, der auf diese 
Weise gekennzeichnet wurde, wie das nun durch 
die Rassismus-Resolution der UNO getan wurde,

ist jede Äußerung, auch die 1001. Äußerung noch 
eine Wohltat bzw. eine Erfahrung, daß er nicht 
alleinsteht, und eine Hilfe für seine Bemühungen 
um weitere Existenz in dieser Welt.

Landesbischof Dr. Heidland: Ich würde folgenden 
Vorschlag machen. Bekanntlich kann man im Plenum 
nur schwer einen Beschlußvorschlag formulieren. 
Wäre es nicht möglich, daß in der Mittagspause sich 
aus jedem Ausschuß einer opfert und man im klei­
nen Kreis versucht, eine kurze Erklärung zu formu­
lieren. Diese Erklärung könnte nach meiner Vor­
stellung drei Sätze enthalten. Der eine Satz würde 
die von vielen kirchlichen Stellen bereits abge­
gebenen Äußerungen gegen die UNO-Resolution 
dankbar unterstreichen.

Der zweite Satz würde ausdrücklich diesen UNO- 
Entschluß (Gleichsetzung Rassismus und Zionismus) 
ablehnen.

Und der dritte Satz würde die Gemeinden bitten, 
sich um noch engere Kontakte mit den israelitischen 
Gemeinden und überhaupt um bessere Orientierung 
über das Verhältnis Christentum/Judentum zu be­
mühen.

Ich habe den Eindruck, unsere Übereinstimmung 
ist so groß, daß sie ohne lange weitere Diskussion 
heute nachmittag in solchen drei Sätzen festgehalten
werden kann. (Starker Beifall)

Prälat Dr. Bornhäuser: Im Blick auf die Aussprache 
ist doch zu bemerken, daß auch der Hauptausschuß 
nicht die Meinung vertrat, den ersten Punkt von 
Pforzheim einfach abzulehnen, sondern ein oder 
zwei Sätze zu dem, was er sagt, zu formulieren. 
Und ich meine, daß der Vorschlag von Herrn Landes­
bischof durchaus die Möglichkeit gibt, das nun noch 
wirklich zu tun, was seinerzeit im Hauptausschuß 
nicht expressis verbis erfolgt ist.

Präsident Dr. Angelberger: Zur Geschäftsordnung 
Herr Schnabel!

Synodaler Schnabel: Ich beantrage Unterbrechung 
der Debatte und Fortsetzung heute nachmittag, nach­
dem das ,was Herr Landesbischof vorgetragen hat, 
erfolgt ist.

Präsident Dr. Angelberger: Anderer Vorschlag: 
Wollen wir nicht die Rednerliste jetzt auslaufen 
lassen, so daß die arbeitende Gruppe genau weiß, 
was hier noch geäußert wird. Und wir kommen dann 
doch vielleicht zu einem einheitlicheren Ergebnis, 
wenn wir alles berücksichtigen, wie wenn wir dann 
nochmals eine längere Aussprache führen müßten. 
Wer will, kann ja dann verzichten.

Ich habe in der Rednerliste stehen: Herrn Mar­
quardt, Herrn Fritz, Frau Hansch, Herrn Richter, 
Herrn Bußmann, Herrn Leichle, Herrn Dr. Müller, 
Herrn Viebig und Herrn Rave.

Synodaler Marquardt: Ein Hinweis auf aufberei­
tetes Material: Das Pfarramt für Erwachsenenbildung 
in Lörrach hat für Gemeindeabende umfangreiches 
Material erarbeitet bzw. es ist noch in Erarbeitung. 
Das kann also auch mit verwendet werden.

Synodaler Fritz: Herr Marquardt hat im großen 
und ganzen gesagt, was ich sagen wollte. Ich möchte 
aber noch darauf hinweisen, daß der Bezug dieser



120 Vierte Sitzung

Seminarreihe zu der Denkschrift der EKD „Juden 
und Christen" sich sehr gut ausgewirkt hat.

Präsident Dr. Angelberger: Frau Hansch — 
(Zuruf: Verzichte!)

Herr Richter!
Synodaler Richter: Ich möchte mich den letzten 

Voten stark anschließen und würde es doch sehr 
bedauern, wenn wir nicht hier nach all dem, was 
vorgefallen ist, gerade auch Israel und den Juden 
gegenüber, zu einer Äußerung kommen.

Die Bezirkssynode Emmendingen hat seinerzeit 
gleich aktuell ein Wort verfaßt, auch in der Erkennt­
nis, daß die Kirche oft zu spät kommt und erst rea­
giert, wenn der Markt sich verlaufen hat.

Ich möchte vorschlagen, wenn es jetzt heute nach­
mittag glücklicherweise zu einer Äußerung kommen 
kann, daß die Synode dennoch auch weiterhin wach 
bleibt insofern, daß sie, wenn irgendwelche Aus­
wirkungen dieser Resolution erfolgen, dann direkt 
und entsprechend reagiert.

Synodaler Bußmann: Der letzte Teil der Diskus­
sion hier über unser Israelpapier aus Pforzheim hat 
zu einem Ergebnis geführt, das ich nur sehr be­
grüßen kann, und, falls es noch notwendig ist, 
möchte ich den Vorschlag von Herr Landesbischof 
zum Antrag erheben.

Synodaler Leichle: Ich bin derselben Meinung wie 
Herr Bußmann. .

Synodaler Dr. Müller: Entfällt!
Synodaler Viebig: Der Hauptausschuß wollte 

keine Resolution an die Adresse der UNO in dieser 
Sache verfassen, weil uns das einfach nicht sinnvoll 
erschien. Deswegen haben wir davon abgesehen. 
Und ich meine, daß der Vorschlag von Herrn Lan­
desbischof noch bezüglich der Adresse etwas präzi­
siert werden müßte. Das würde sich an unsere Ge­
meinden richten. Und dann würde der Hauptaus­
schuß auch ohne weiteres zustimmen. Ich schlage 
vor, daß Herr Schoener als unser Berichterstatter 
in dieser Gruppe mitarbeitet und der Präsident 
freundlicherweise das Material, das wir schon zu­
rückgegeben haben, dazu noch einmal zur Ver­
fügung stellt.

Synodaler Rave: Ich möchte zwei Anträge 
stellen:

Der erste als Alternativantrag zu dem von Herrn 
Landesbischof oder auch für den Fall, daß das nicht 
zustandekäme:

1. Die Landessynode macht sich die Erklärung 
des Generalsekretärs des Ökumenischen Rats 
Philip Potter vom 11. 11. 1975 vollinhaltlich 
zu eigen.

Dann brauchen wir nicht selbst anfangen, etwas 
zu basteln; das ist eine sehr ausgewogene und von 
einer sehr prominenten Stelle vorgetragene Er­
klärung dazu.

2. Die Landessynode bittet den Evang. Ober­
kirchenrat, in geeigneter Weise dafür zu sor­
gen, daß den Gemeinden für die Winterarbeit 
1976/77 aufbereitetes Material zur Behandlung 
des Themas zur Verfügung gestellt wird.

Es bleibt damit völlig offen, wie er das am besten 
macht. Ich habe ja vorhin eine Möglichkeit ge­
nannt.

Präsident Dr. Angelberger: Das letztere wäre ja 
im Rahmen des zweiten Abschnittes des Begehrens 
des Hauptausschusses.

Nachdem die Rednerliste erschöpft ist, folgendes: 
Wir unterbrechen jetzt die Sachbehandlung dieses 
Sachgegenstandes. Für heute nachmittag wird dann 
die Fortsetzung vorgesehen. Zwischenzeitlich wird 
der Hauptausschuß die Sache nochmals in Angriff 
nehmen in dem Sinne, wie es Herr Landesbischof 
angeregt, Herr Rave ergänzt und was sich auch aus 
den einzelnen Diskussionsbeiträgen ergeben hat. 
Es wäre zweckmäßig, wenn sich dem Berichterstatter, 
Herrn Schoener, auch jetzt gleich aus jedem An­
schluß ein Mitglied anschließen würde. Um das zu 
vereinfachen, darf ich fragen:

Rechtsausschuß — Bußmann (Zuruf)
Finanzausschuß — Herr Dr. Müller
Bildungsausschuß — Frau Buschbeck (Zuruf)

gut, alles erledigt. Wir unterbrechen jetzt 
diesen Teil bis zum Nachmittag.

Synodaler Rave: Vielleicht noch Herrn Prälat 
Bornhäuser dazu!

Präsident Dr. Angelberger: Das steht ihm frei; 
denn Prälaten und Oberkirchenräte haben das Recht, 
sämtlichen Ausschußsitzungen beizuwohnen.

VI.

Gemeinsamer Bericht des Bildungsausschus­
ses und Hauptausschusses: Antrag der Be­
zirkssynode Ladenburg-Weinheim 
zur Frage des Einsatzes der Pfarr­
vikare in Spezialpfarrämtern (auch Ver­
wendung als Religionslehrer).

Hier wird Herr Viebig zunächst zum Wort ge­
beten.

Synodaler Viebig: Zunächst zur Geschäftsord­
nung! Wir haben uns, nicht nur der Zeitersparnis 
wegen, vorhin in der Pause geeinigt, daß Herr 
Blöchle auch für den Hauptausschuß mit berichtet, 
also nur ein Bericht zu VI vorgetragen wird.

(Vereinzelter Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Und 

dieses Begehren vollziehen wir jetzt, indem wir 
Herrn Blöchle bitten.

Synodaler Blöchle, Berichterstatter: Meine sehr 
verehrten Damen und Herren! Herr Präsident! Der 
Bildungsausschuß hat im Einvernehmen mit dem 
Hauptausschuß für den Antrag des Kirchenbezirks 
Ladenburg-Weinheim Verständnis. Sie kennen die 
Ordnungsziffer 7. Wenn er aber empfiehlt, den An­
trag nicht weiter zu behandeln, so hat dies nach­
stehend genannte Gründe:

Da der Evangelische Oberkirchenrat bei der Be­
setzung von Spezialdiensten und im Religionsunter­
richt in der Regel bereits bisher in der von der 
Bezirkssynode Ladenburg-Weinheim beantragten 
Weise verfährt, ist dem Antrag durch die Praxis 
entsprochen und muß daher nicht eigens entschieden 
werden.



Vierte Sitzung 121

Wo der Evangelische Oberkirchenrat seine Regel 
durchbrechen muß, sind aus gesamtkirchlicher Situa­
tion gravierende Gründe vorhanden.

Der Bildungsausschuß bittet den Evangelischen 
Oberkirchenrat, der Bezirkssynode Ladenburg-Wein­
heim eine detaillierte Antwort zukommen zu lassen.

Vielen Dank! (Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Wir danken! — Frage 

an Sie: Eine Wortmeldung, bitte? — Das ist nicht 
der Fall.

Sie haben das Begehren gehört; vorgetragen für 
beide Ausschüsse, betone ich.

Wer ist gegen diesen Vorschlag? — Enthaltung, 
bitte? — Einstimmige Annahme.

Wir kommen zum nächsten Punkt

VII.

Gemeinsamer Bericht des Rechtsausschusses 
und des Bildungsausschusses
Eingabe des Rudolf Bernard in Bretten/ 
Baden auf Prüfung einer Freizeitmaß­
nahme des Amts für Jugendarbeit.

Zunächst für den Rechtsausschuß unser Synodaler 
Richter. Darf ich bitten!

Synodaler Richter, Berichterstatter: Herr Präsident! 
Herr Landesbischof! Liebe Konsynodale! Ich berichte 
mit für den Bildungsausschuß. So ist das vereinbart
worden. (Beifall)
Aus der Eingabe des Herrn Bernard in Bretten/Baden 
auf Prüfung einer Freizeitmaßnahme des Amtes für 
Jugendarbeit (Sommerlager „Training für gewalt- 
freie Aktion" in Weisweil) spricht die Sorge, daß 
linksgerichtete Gruppen und damit deren Ziele 
Unterstützung finden können.

Wie bekannt wurde, ist der Wortlaut dieser Ein­
gabe identisch mit einem Brief des Herrn Bernard 
an Herrn Landesjugendpfarrer Schellenberg, datiert 
vom 3. März 1976.

Diesen Brief hat Landesjugendpfarrer Schellen­
berg am 18. März d. J. mit einer ausführlichen Stel­
lungnahme Herrn Bernard beantwortet. Außerdem 
haben sich der Evang. Oberkirchenrat und das Pfarr­
amt Weisweil zur Behandlung der gestellten Fragen 
eingeschaltet.

Rechts- und Bildungsausschuß teilen die Ansicht, 
daß derzeit keine sachliche Notwendigkeit besteht, 
die Synode zusätzlich mit dieser Angelegenheit zu 
befassen.

Rechts- und Bildungsausschuß stellen daher den 
Antrag, die Synode möge die Eingabe zur wei­
teren Bearbeitung an den Evang. Oberkirchenrat 
verweisen, und zwar mit der Maßgabe, während 
der Herbstsynode darüber Bericht zu erstatten.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Wird 

hierzu das Wort gewünscht? — Das ist nicht der Fall.
Wer kann dem gemeinsamen Vorschlag seine 

Stimme nicht geben? — Enthaltung, bitte? — Ein­
stimmig gebilligt.

VIIL

Bericht des Bildungsausschusses zugleich für 
Finanzausschuß: Antrag der Evangelischen 
Kirchengemeinde Rheinfe1den/Baden auf 
finanzielle Unterstützung im Bereich der 
Krankenhausseelsorge

Hier ist auch ein gemeinsamer Bericht, er wird 
gegeben durch Herrn Dr. Glum. Darf ich bitten!

Synodaler Dr. Glum, Berichterstatter: Herr Präsi­
dent! Herr Landesbischof! Liebe Konsynodale! Der 
Bildungsausschuß berichtet über den Antrag der 
Evangelischen Kirchengemeinde Rheinfelden/Baden 
auf finanzielle Unterstützung im Bereich der Kran­
kenhausseelsorge (Eingang Nr. 8) auch im Auftrag 
des Finanzausschusses, der diesem Bericht einstim­
mig zugestimmt hat.

Rheinfelden hat vor einem Jahr ein neues Kran­
kenhaus mit 200 Betten in Betrieb genommen, von 
denen nach der Bevölkerungsstruktur durchschnitt­
lich ca. 80 Betten mit evangelischen Patienten be­
legt sind. Ein Emeritus hat die Seelsorge über­
nommen, da die Gemeindepfarrer durch Übernahme 
der Seelsorge an zwei Privatkliniken ä je 60 Betten 
sowie an einem Altersheim ä 100 Betten ausgelastet 
sind. Ein Antrag an den EOK, diesen Emeritus als 
Krankenhausseelsorger einzustellen, wurde aus 
Gründen finanzieller Sparmaßnahmen abgelehnt. 
Dazu erfuhren wir von Kirchenrat Odenwald, daß 
es z. Z. so zahlreiche zusätzliche Dienstaufträge für 
Ruheständler gebe, daß die Mittel für weitere Do­
tierungen nicht ausreichten. Im übrigen wäre die 
jetzige Versorgung des Krankenhauses durch einen 
Emeritus eine Übergangslösung, die Seelsorge könne 
von einem der drei Gemeindepfarrer, der eine rela­
tiv kleine Gemeinde habe, übernommen werden. Der 
derzeitige Stelleninhaber sei aber nicht voll ein­
satzfähig; Verhandlungen über eine Umbesetzung 
liefen.

Unabhängig von den Gegebenheiten in Rhein­
felden entspann sich im Bildungsausschuß eine De­
batte über die Frage, ob man von einem Emeritus, 
der ja in der Regel finanziell ausreichend versorgt 
sei, nicht grundsätzlich erwarten könne, daß er, 
wenn nicht anders möglich, eine solche Tätigkeit der 
Seelsorge auch ehrenamtlich übernehmen könne. Im 
Hinblick darauf, daß von zahlreichen Gemeinde­
gliedern (Älteste usw.) selbstverständlich und ehren­
amtlich z. T. unter großen persönlichen Opfern zahl­
reiche Dienste geleistet werden, erschien es dem 
Bildungsausschuß sowie dem Finanzausschuß für 
durchaus zumutbar, von einem Emeritus das gleiche 
zu erwarten. Es wurde dankbar vermerkt, daß zahl­
reiche Emeriti aus innerer Berufung ehrenamtlich 
in der Krankenseelsorge tätig sind.

(Beifall)
Wie aus dem Antrag hervorgeht, ist die Kirchen­

gemeinde Rheinfelden selber von der Wichtigkeit 
der Krankenhausseelsorge überzeugt. Der Bildungs­
ausschuß empfiehlt daher, daß der Kirchengemeinde­
rat Rheinfelden im Rahmen der Aufstellung der 
Prioritätenliste in Zukunft die Krankenseelsorge 
entsprechend berücksichtigen solle. Im Hinblick auf 
die Tatsache, daß nur eine relativ kleine Anzahl



122 Vierte Sitzung

von Patienten zu betreuen sei und diese Patienten 
ja auch aus dem Einzugsgebiet um Rheinfelden her­
um kämen, wurde zusätzlich die Frage erörtert, ob 
nicht die 6 Gemeindepfarrer aus Rheinfelden und 
Umgebung im Notfall sich in den Seelsorgedienst
teilen könnten, wie dies an zahlreichen Kranken-
häusern in der BRD der Fall sei. Ein entsprechendes
Benachrichtigungssystem sei an anderen Kranken­
häusern bereits erprobt und habe sich bestens be­
währt.

Im Bildungsausschuß sowie im Finanzausschuß 
wurden die speziellen Probleme in Rheinfelden ein­
gehend beraten. In beiden Ausschüssen war man 
sich über die große Bedeutung der Krankenhaus­
seelsorge, wie sie vom Berichterstatter auf der Früh­
jahrssynode 1973 skizziert wurde (vgl. gedrucktes 
Protokoll 73 S. 99 ff.) als eines missionarisch-diako­
nischen Dienstes am kranken und leidenden Men­
schen bewußt. Aus den genannten Gründen sehen 
sich beide Ausschüsse aber nicht in der Lage, den 
Antrag zu befürworten. Bildungsausschuß und Fi­
nanzausschuß empfehlen daher, den Antrag an 
den EOK mit der Bitte zu überweisen, die Gegeben­
heiten vor Ort zu prüfen und in Verbindung mit 
Prälatur und Dekanat die Betreuung des Kranken-
hauses zu regeln. (Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank für 
den Bericht. Ich eröffne die Aussprache; — Herr 
Schneider, bitte!

Synodaler Schneider: Ich möchte aber dann doch 
bitten, daß der Oberkirchenrat mit großem Wohl­
wollen sich dieses Falles noch einmal annimmt.

Begründung:
Es wird an dieser Stelle ein Problem deutlich, das 

weit umgreifender ist als dieser Einzelfall Rhein­
felden. Wenn die Gemeinde Rheinfelden nun einmal 
weiß, daß in vielen anderen Fällen anders entschie­
den worden ist, dann wird sie eine ablehnende Ent­
scheidung hart treffen. Ich möchte nicht wider­
sprechen, daß grundsätzlich die Frage unseres 
Dienstes einmal überdacht wird. Aber nachdem wir 
an vielen anderen Fällen nachgegeben haben und 
selbstverständlich nachgeben, ist es in diesem Falle 
eine sehr problematische Härte.

Ich zähle ein anderes Beispiel auf: Wir haben 
seit einem Jahr einen Erlaß, daß bei einer even­
tuellen Deputatsermäßigung Stunden, die trotzdem 
gegeben werden, nicht honoriert werden. Was ist 
die Konsequenz? Die Stunden hängen in der Luft, 
sie werden nicht mehr gegeben.

Ich möchte das nicht rechtfertigen, sondern ich 
möchte einfach sagen, hier ist ein Problem deutlich, 
das einmal grundsätzlich überdacht werden müßte. 
Wenn gestrichen wird, dann sollte man vorher ein­
mal überlegen, ob wir bei allen streichen.

Synodaler Leser: Ich möchte erklären, daß der 
angesprochene Emeritus den Dienst seit einem hal­
ben Jahr tut, und zwar kostenlos. Er hat erklärt, daß 
er dafür keine Vergütung möchte. Er wird für seine 
Gottesdienste nur im Rahmen der normalen Ver-
tretungskosten aus der Bezirkskirchenkasse ver-
gütet, ebenso trägt die Bezirkskirchenkasse die 
Sachkosten. Der Kirchengemeinderat Rheinfelden

aber meint, daß dies nicht recht sei, weil in Ver­
tretungsfällen außer dem Krankenhausdienst alle 
Dienste bezahlt werden. Der konkrete Fall — und 
dabei darf nichts Nachteiliges auf dem Emeritus 
ruhen bleiben — und die allgemeine Regelung müs­
sen also auseinandergehalten werden. Der Kirchen­
gemeinderat Rheinfelden hat die allgemeine Rege­
lung im Blick.

Präsident Dr. Angelberger: Weitere Wortmeldung? 
— Nicht der Fall. — Darf ich schließen und zur 
Abstimmung kommen.

Sie haben den Vorschlag, den Herr Dr. Glum vor­
getragen hat, gehört. Wer kann dem nicht zustim­
men? — 1 Stimme. Enthaltung, bitte? — 9. Damit 
ist der Vorschlag der Ausschüsse angenommen.

IX.
Gemeinsame Berichte des Rechtsausschusses 

und Hauptausschusses
1. Eingabe der Telefonseelsorge 
Mannheim-Ludwigshafen auf Ab­
gabe einer Entschließung an den Bundes­
minister für das Post- und Fernmeldewesen
und an den Verwaltungsrat der Deutschen
Bundespost.

Zunächst bitte ich Herrn Marquardt.
Synodaler Schoener, Berichterstatter: Herr Mar­

quardt hat mich gebeten, für ihn mit zu berichten.
Herr Präsident! Herr Landesbischof! Liebe Kon- 

synodale! Bevor sich der Hauptausschuß mit dem 
Wortlaut der Eingabe und dem darin enthaltenen 
Entwurf einer Resolution befaßte, gab der Bericht­
erstatter aus seiner Kenntnis der Telefonseelsorge 
Mannheim-Ludwigshafen eine kurze Einführung. Er 
betonte die Bedeutsamkeit dieser noch jungen kirch­
lichen Einrichtung, deren Frequenz von Jahr zu 
Jahr sprunghaft ansteigt. Fast 100 Mitarbeiter sind 
gegenwärtig vorhanden, werden regelmäßig fachlich 
geschult und erbringen große Opfer an Zeit und 
Kraft, zumal für den Dienst keine Vergütung er­
folgt. Das Telefon ist Tag und Nacht besetzt, zu 
bestimmten Stoßzeiten sind sogar zwei Apparate 
sprechbereit. Kürzlich wurde das Ortsnetz Mann­
heim-Ludwigshafen durch den Anschluß von Heidel­
berg, zu dem die Orte Dossenheim und Eppelheim 
gehören, noch weiterhin ausgedehnt. Dadurch ist 
die Anruferzahl erneut gestiegen. Die Telefonseel­
sorge Mannheim-Ludwigshafen wird juristisch von 
der Kirchengemeinde Mannheim getragen unter 
finanzieller Beteiligung der Evangelischen und 
Katholischen Dekanate Ludwigshafen und Heidel­
berg. Der für das Jahr 1975 vorliegende Bericht läßt 
erkennen, daß im letzten Jahr die Zahl der Anrufe 
um 13 Prozent gestiegen ist. Im Jahr waren es 13 123 
Anrufe, das sind ca. 36 Anrufe pro Tag. Bedenkt 
man, daß die Gespräche durchschnittlich eine halbe 
Stunde dauern, daß mehrstündige Gespräche keine 
Seltenheit sind, kann man die starke Beanspruchung 
der Mitarbeiter und die Intensität der Seelsorge er­
messen. Bedenkt man weiter, daß im Jahre 1975 530 
Anrufe beabsichtigten Selbstmord zum Inhalt hatten, 
so wird die schwere Verantwortung dieses Dienstes 
deutlich. Die von der Bundespost geplante zeitliche



Vierte Sitzung 123

Begrenzung der Ortsgespräche würde die Telefon­
seelsorge besonders stark treffen, ihr Dienst würde 
sogar weithin unmöglich gemacht.

Von dieser Sicht aus ist der Antrag der Telefon­
seelsorge Mannheim-Ludwigshafen zu verstehen. 
Ebenso verständlich ist aber auch, daß die für die 
Telefonseelsorge Verantwortlichen aus allgemeiner 
seelsorgerlicher Verantwortung heraus sich grund­
sätzlich gegen jede zeitliche Begrenzung der Orts­
gespräche wenden. Der Hauptausschuß hat den Ent­
wurf, den die Telefonseelsorge erarbeitete, gekürzt 
und geringfügig, vor allem stilistisch und formell, 
Veränderungen angebracht. Nach der Korrektur 
durch den Hauptausschuß soll die Resolution, um 
deren Annahme nachher gebeten wird, folgender­
maßen lauten:

Die Synode der Evangelischen Landeskirche 
Baden bittet die zuständigen Gremien drin­
gend, ungeachtet einer vorgesehenen Neurege­
lung im Nahverkehr, auf einen Zeittakt bei 
Ortsgesprächen zu verzichten.

Das ist in Kürze der Antrag. Er wird wie folgt 
begründet:

Mit der geplanten Einführung eines Zeittaktes — 
wie lange er auch immer sein mag, wird eine Form 
menschlicher Kommunikation, die seit Jahrzehnten 
wesentlich zur Lebensqualität von immer mehr Bür­
gern beiträgt, radikal beschnitten. Im großstädti­
schen Lebensbereich ist das Telefongespräch längst 
eine unaufgebbare Form persönlicher Kontakte und 
ist für viele durch nichts zu ersetzen. Wir halten es 
nicht für einen Luxus, sondern für lebenswichtig, 
diese Kommunikationsmöglichkeit ohne zeitlichen 
bzw. finanziellen Druck zu erhalten. Eine Begren­
zung persönlicher Kontakte hat erfahrungsgemäß 
ein Ansteigen psychischer Erkrankungen zur Folge.

Da die Post ein staatlicher Monopol-Betrieb ist, 
hat sie nach unserer Auffassung sehr wohl über 
wirtschaftliche Argumente hinaus auch soziale und 
psychologische Gesichtspunkte bei ihren Planungen 
zu beachten. Am stärksten betroffen sind alle Bür­
ger, die auf das Telefon als einziges Kommunika­
tionsmittel angewiesen sind: ältere Mitbürger (ins­
besondere die Telefonketten in Heimen und Kran­
kenhäusern) und kranke Menschen, die an das Haus 
gebunden sind. Auch eine große Anzahl finanziell 
schwächer gestellter Menschen würde künftig auf 
das Telefon verzichten müssen, da die Belastung 
durch laufende Gesprächsgebühren erheblich ver­
mehrt würde. Schließlich ist es für die Beratungs­
stellen aller Art — nicht nur für die Telefonseelsorge 
— praktisch unmöglich, Beratungsgespräche unter 
Zeit- und Gelddruck zu führen. Welche Auswirkun­
gen ein Zeittakt auf Beratungsgespräche hat, läßt 
sich am Beispiel der Telefonseelsorge Mannheim- 
Ludwigshafen demonstrieren. Als zwischen Heidel­
berg und dem Sitz der Telefonseelsorge in Mann­
heim ein Ausnahmehauptanschluß geschaltet wurde, 
und damit Gespräche ohne Zeittakt ermöglicht wur­
den, hat sich die Anzahl der Gespräche aus Heidel­
berg innerhalb von 6 Monaten verfünffacht und ist 
weiter im Steigen begriffen.

Allein die Telefonseelsorge von dem geplanten 
Zeittakt auszuschließen — sosehr das auch vom

Standpunkt der Telefonseelsorge begrüßenswert 
sein mag — würde lediglich eine Alibifunktion der 
Öffentlichkeit und dem Parlament gegenüber be-
deuten. (Beifall)
Der Hauptausschuß empfiehlt darum der Syn­
ode, sich diesen Antrag der Telefonseelsorge samt 
Begründung zu eigen zu machen und ihn in dieser 
modifizierten Weise, wie ich ihn vorgetragen habe, 
an folgende Stellen zu richten:
an den Bundesminister für das Post- und Fernmelde­
wesen,
an den Verwaltungsrat der Deutschen Bundespost, 
nachrichtlich an das Diakonische Werk und 
an das Erzbischöfliche Ordinariat Freiburg.

Ergänzend gebe ich den kurzen Bericht des 
Rechtsausschusses wieder. Da heißt es vom 
Berichterstatter Marquardt:

Zum Entwurf einer Resolution an den Bundes­
minister für das Post- und Fernmeldewesen hat der 
Rechtsausschuß beraten, wiewohl es ihm nicht deut­
lich geworden ist, warum er mit dieser Sache be­
faßt wurde.

Zur Sache selbst schreibt der Berichterstatter: „Der 
Rechtsausschuß begrüßt die in der Begründung der 
Telefonseelsorge aufgeführte Tatsache, daß die Ein­
führung eines Zeittakts im Nahbereich auch für die 
Alten und Einsamen eine Einschränkung ihrer Le­
bensqualität bedeuten würde. Es genügt also nicht, 
wenn die Post sich entschließen würde, die An­
schlüsse der Telefonseelsorge von einer Zeittakt­
zählung auszunehmen. Wir unterstützen daher die 
Resolution und schließen uns dem Votum des Haupt­
ausschusses an. Zugleich ist der Rechtsausschuß der 
Meinung, daß von dieser Resolution auch die EKD 
unterrichtet werden sollte."

Soweit die beiden Berichte.
(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank, Herr 
Schoener. Nehmen wir gleich die Ergänzung vorweg, 
die der Rechtsausschuß gibt, die Liste der Adressaten 
möge eine Erweiterung erfahren durch Einbeziehung 
der EKD. — Gut. Wird hierzu das Wort gewünscht? 
— Jawohl. Ich eröffne die Aussprache. Herr Rave, 
bitte!

Synodaler Rave: Ich bitte, die Aufzählung der 
Adressaten zu ergänzen um die Arbeitsgemeinschaft 
christlicher Kirchen in Baden-Württemberg für deren 
Diakonisch-Pastorale Kommission. Konkret heißt 
das: auch die Württemberger sind mit dabei.

Synodaler Dr. von Kirchbach: Ich halte den letzten
Absatz der Begründung, in dem von einer „Alibi-
Funktion" gesprochen wird nicht für besonders 
zweckmäßig. Wenn nämlich die Post sich entschei­
den sollte, dennoch den Zeittakt einzuführen, sind 
wir in einer gewissen Weise fast gezwungen, davon 
Abstand zu nehmen, wenigstens für die Telefonseel­
sorge die Ausnahnieschaltung anzunehmen. Ich 
schlage vor, diesen Satz der Begründung zu strei­
chen.

Synodaler Herrmann: Ich gebe zu bedenken, daß 
die vorgesehene Änderung für den ländlichen Be­
reich eine wesentliche Verbesserung der Kommuni­
kation bedeutet. Man muß ehrlicherweise zugeben,



124 Vierte Sitzung

daß es im ländlichen Bereich weithin nur Fern­
gespräche gibt und daß durch die Neuschaltung dort 
eine viel weitere Streuung von Ortsgesprächen vor­
gesehen ist.

Synodaler Klauß: Ich bitte weiter zu bedenken, 
daß eine Ablehnung des Zeittaktes zwangsläufig 
eine Erhöhung der Telefongebühren zur Folge hätte, 
die gerade die Ärmsten, von denen vorhin die Rede 
war, hart treffen würde.

Synodale Hansch: Die Frage, ob man erklären 
soll, man freue sich darüber, daß der Nahverkehr 
verbilligt wird — das war ja in dem ursprünglichen 
Antrag der Telefonseelsorge Mannheim enthalten 
— haben wir im Hauptausschuß erörtert. Wir sind 
zu dem Ergebnis gekommen: Wenn man das betont, 
setzt man sich dem Argument des Bundespostmini­
steriums aus, das sagt: „Dann müssen wir aus finan­
ziellen Gründen den Zeittakt einführen; diese Nah­
verkehrsbereichsschaltung ist so teuer, daß wir das 
dann machen müssen." Darum haben wir das heraus­
genommen.

Synodaler Trendelenburg: Ich bin der Meinung, 
daß es zwei Problemkreise sind. Der eine ist die 
Telefonseelsorge, der andere betrifft die Gespräche 
alter Leute. Man sollte gescheiter sein als Herr 
Gscheidle und sollte nicht zwei Fliegen mit einer 
Klappe schlagen wollen. Sicher gehört der Ruf zur 
Telefonseelsorge — das sollte allmählich anerkannt 
werden — genauso zu einer öffentlich notwendigen 
Funktion wie der Ruf zur Polizei; er gehört einfach 
in den öffentlichen Bereich Notruf. Es sind ja viele 
Stellen, die man da anrufen kann: Feuerwehr, Ret- 
tungswacht usw. In diesen Bereich gehört auch die 
Telefonseelsorge, und wenn es so geregelt wird, ist 
auch im ländlichen Bereich die Sache klar. Es ist also 
eine öffentliche Aufgabe, die karitative Organi­
sationen eingeführt haben, und insofern auch so zu 
behandeln.

Eine andere Sache wäre dann die Frage des Ge­
sprächs alter Leute. Sicher müßte man das Post­
ministerium darauf aufmerksam machen, daß im 
großstädtischen Bereich das Telefon das einzige 
Kommunikationsmittel ist und daß infolgedessen 
auch ein Zeittakt im Ortsgespräch, zumindest über 
den gesamten Tagesbereich, nicht in Ordnung wäre. 
Aber es gehört wirklich sauber getrennt; sonst hat's 
auch gar keinen Erfolg. Herr Gscheidle hat ja auch 
den Fehler gemacht, daß er gemeint hat, weil er 
nicht genug Geld hat, man holt’s in der Großstadt. 
Das ist ja auch irgendwie komisch.

Präsident Dr. Angelberger: Wie wollen Sie dem,
was Sie vorgetragen haben, Rechnung getragen
wissen, Herr Trendelenburg?

Synodaler Trendelenburg: Ich meine, das haben 
wir ja nun im Dialog gesagt. Wir werden jetzt auf 
der Synode kaum dazu kommen, es zu trennen. Aber 
man könnte mit einer solchen Anregung die Ver­
waltung beauftragen, diese getrennten Dinge dem 
Verkehrsministerium so mitzuteilen. Das können wir 
jetzt nicht in zwei Minuten formulieren.

Synodaler Ritsert: Es kommt ein weiteres Problem 
hinzu. Im ländlichen Raum, wo keine Telefonseel­
sorge ist, die unter Umständen so wie Feuerwehr 
usw. von dem Zeittakt ausgenommen werden könn­

te, gehen seelsorgerliche Gespräche zum Teil über 
das Pfarramt. Sollten nicht auch hier Ausnahme­
regelungen bei der Post erwirkt werden?

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich einen Ver­
mittlungsvorschlag unterbreiten — es ist nur ein 
Vorschlag —: Wir folgen dem, was unser Synodaler 
Schoener vorgetragen hat. Dem wird angeschlossen 
die Anregung Trendelenburg, eine — in Kürze ge­
sagt — „Feuerwehr-Regelung" zu treffen. Könnten 
Sie diese Verbindung akzeptieren?

(Beifall)
— Gut, dann stimmen wir ab. Wer kann dem Vor­
schlag nicht folgen? — 1 Gegenstimme. Enthaltung? 
— Keine Enthaltung. — Bei einer Gegenstimme 
gebilligt.

Ich betone noch einmal: der Zusatz geht dann nicht 
in dieser Kürze, das ist klar.

Es fragt sich, ob man den letzten Satz der Be­
gründung belassen soll, den Herr Dr. von Kirchbach 
angegriffen hat: „Allein die Telefonseelsorge von 
dem geplanten Zeittakt auszuschließen, so sehr das 
auch vom Standpunkt der Telefonseelsorge zu be­
grüßen wäre, würde lediglich eine Alibifunktion der 
Öffentlichkeit und dem Parlament gegenüber be­
deuten. Wer ist für die Streichung dieses Satzes? — 
24. Wer enthält sich? — 12. Gegenfrage: Wer ist 
gegen die Streichung? — 21. — Die Streichung 
ist abge1ehnt.

Offen ist noch ein Punkt, die Frage der Adres­
saten. Der Hauptausschuß hat vorgeschlagen, den 
Antrag an den Bundesminister für das Post- und 
Fernmeldewesen und an den Verwaltungsrat der 
Deutschen Bundespost zu richten und nachrichtlich 
an das Diakonische Werk und an das Erzbischöfliche 
Ordinariat in Freiburg zu geben. Weiter wurde an­
geregt, ihn an die EKD und an die Arbeitsgemein­
schaft christlicher Kirchen in Baden-Württemberg zu 
geben. Können wir diesen Katalog im ganzen zur 
Abstimmung stellen?

(Zustimmung)
Wer ist dagegen? — Enthaltung? — Niemand; ein­
stimmige Annahme.

(Unterbrechung von 12.30 bis 13.15 Uhr)

V. (Fortsetzung)

Synodaler Schoener: Liebe Mitsynodale! Auf Ihren 
Plätzen liegt die in der Mittagspause formulierte 
Resolution Kirche und Israel. Ich lese 
sie der Ordnung halber vor:

Resolution Kirche und Israel

Die badische Landessynode lehnt in Überein­
stimmung mit zahlreichen kirchlichen Stellung­
nahmen die Antizionismus-Resolution der 
UNO-Vollversammlung vom 10.11. 1975 ent­
schieden ab. Die Gleichsetzung von Zionismus 
und Rassismus ist aus historischen und theo­
logischen Gründen unhaltbar. Die Landes­
synode bittet die Gemeinden, sich mit der 
Thematik „Kirche und Israel" gründlich zu be­
fassen, wo immer möglich, Kontakte zu jü­
dischen Gemeinden und Einzelpersonen zu



Vierte Sitzung 125

suchen und allen Anzeichen eines neuen Anti­
semitismus entgegenzutreten.
Die in der Anlage abgedruckte Erklärung des 
Generalsekretärs Potter vom Ökumenischen 
Rat in Genf wird zur Beachtung empfohlen.

(Beifall)
Anlage

Erklärung des Generalsekretärs des ORK, 
Philip Potter, zur Antizionismus-Resolution der UNO
Wir sind tief besorgt über die Mehrheitsentscheidung 
der UN-Vollversammlung, die erklärt, daß „Zionis­
mus eine Form von Rassismus und Rassendiskrimi­
nierung ist“.
Wir erkennen, daß diejenigen, die für diese Resolution 
gestimmt haben, versucht haben mögen, gegenüber 
einigen bestimmten israelischen Verfahrensweisen, 
die sie stark mißbilligen, ihren Einspruch zu erheben. 
Andere mögen dadurch motiviert worden sein, daß 
ihrer Meinung nach auf seiten Israels keine Bereit­
schaft besteht, die UN-Resolutionen bezüglich des 
Nahen Ostens zu erfüllen.
Jedoch möchten wir unzweideutig der Gleichsetzung 
von Zionismus mit Rassismus aus folgenden Gründen 
widersprechen:
1. Zionismus war in der Geschichte eine Bewegung, 
die sich für die Befreiung des jüdischen Volkes aus 
Unterdrückung, einschließlich rassischer Unterdrückung, 
einsetzte. Zionismus ist ein umfassender historischer 
Prozeß, der seit Jahren viele verschiedene Bestrebun­
gen des jüdischen Volkes zum Ausdruck bringt und 
Gegenstand untersdiiedlicher Verständnisse und Inter­
pretationen ist. Keine von ihnen kann im eigent­
lichen Sinne dazu dienen, Zionismus als Rassismus 
zu verurteilen.
2. Zum anderen bedeutet Rassismus, wie er allge­
mein in der Weltgemeinschaft gemäß der Definition 
einer Studie der UNESCO verstanden wird, „anti­
soziale Überzeugungen und Handlungen, die auf dem 
Irrtum beruhen, daß diskriminierende Beziehungen 
zwischen Gruppen auf biologischer Grundlage zu 
rechtfertigen sind. Rassismus erhebt fälschlicherweise 
den Anspruch, daß es eine wissenschaftliche Begrün­
dung dafür gibt, das Verhältnis von Gruppen hier­
archisch zu ordnen nach psychologischen und kultu­
rellen Eigenarten, die unveränderlich und angeboren 
sind. So bemüht sich der Rassismus darum, vor­
handene Unterschiede unverbrüchlich zu einem Mittel 
zu machen, um gegenwärtige Beziehungen zwischen 
Gruppen auf Dauer zu stellen“ (Erklärung über Rasse 
und rassisches Vorurteil, UNESCO, 1967). Es gibt 
keinen Beweis dafür, daß Zionismus in diesem Sinne 
offenkundig rassistisch ist.
3. Der Versuch, Zionismus mit Rassismus gleichzu­
setzen, hat die ernsthafte schädigende Wirkung, die 
bereits explosive Situation im Nahen Osten zu ver­
schärfen, weil er die Aufmerksamkeit nicht nur inner­
halb der UN-Organisation, sondern auch in den 
Massenmedien und in der öffentlichen Meinung ab­
lenkt von der vordringlichen Aufgabe, den Konflikt 
im Nahen Osten durch den Fortgang friedlicher Ver­
handlungen zu lösen.
Daher appellieren wir an die UN-Vollversammlung:

diese Resolution noch einmal zu bedenken und
rückgängig zu machen. Darüberhinaus appellieren wir 
an alle am Nahostkonfiikt beteiligten Parteien und an 
die UN:
1. sich darauf zu konzentrieren, alle UN-Resolu­
tionen bezüglich des Nahen Ostens zu erfüllen, 2. vor­

dringlich Wege zu finden, die das palästinensische
Volk in die Lage versetzen, ihre legitimen Rechte auf 
Nationalität und Staatlichkeit zu erreichen, unter 
gleichzeitiger Anerkennung, daß der Staat Israel das 
Recht hat, friedlich innerhalb international anerkann­
ter Grenzen zu leben.
Alles, was die Aufmerksamkeit von diesen Problemen 
ablenkt oder zur Ablenkung benutzt werden kann, 
wird nur das akute Risiko neuer und schwerer be­
waffneter Konflikte im Nahen Osten immer bedroh­
licher machen.

Diese Erklärung des Generalsekretärs Potter konn­
ten wir in der Kürze der Zeit, wie Sie verstehen 
werden, nicht abziehen; es sind aber so viele Exem­
plare vorhanden, daß wir in jede Bank zwei oder 
drei legen können. (Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Danke. Wünscht je­
mand das Wort? — Das ist nicht der Fall; dann 
kann ich zur Abstimmung kommen. Wer ist gegen 
diese Resolution? — Enthaltung? — Einstimmig an­
genommen.

(Zuruf betr. Abstimmung zu Punkt IX, 1)

Noch: I X, 1
— Die Entschließung müssen wir nicht noch an­
nehmen; Mißverständnis!

In § 21 unserer Geschäftsordnung heißt es, sogar 
in Ubereinstimmung mit unserer Grundordnung, und 
ich bitte das in Zukunft zu lesen, ehe ein Wirbel 
veranstaltet wird: „Zur Fassung eines Beschlusses 
ist die Zustimmung der Mehrheit der anwesenden 
Synodalen erforderlich (§ 116 Abs. 1 Buchst, c GO)." 
Das zur Erläuterung, warum ich vorhin sagte, es 
sei nicht die erforderliche Mehrheit für den Abände­
rungsantrag aufgebracht worden. Das Stimmenver­
hältnis war: für die Streichung des betreffenden 
Satzes waren 24 Synodale; 21 waren für die Bei­
behaltung, 12 haben sich der Stimme enthalten, 
macht 33, wobei sich fünf sogar nicht an der Ab­
stimmung beteiligt haben.

Oberkirchenrat Dr. Sick: Anlaß zu diesem Ge­
spräch war nicht eine Meinungsverschiedenheit über 
diese Bestimmung, sondern die Tatsache, daß ver­
schiedene Synodale im Grunde nicht genau wußten, 
worüber sie abgestimmt haben.

(Vereinzelte Zustimmung)
Präsident Dr. Angelberger: Dann sollten sie acht­

geben. Wer nicht zuhört und lieber mit dem Nach­
barn redet, muß die Nachteile tragen. — Vielen 
Dank für die Aufklärung.

Jetzt wird begehrt, daß trotzdem Punkt IX, 1 noch 
einmal aufgegriffen werden soll, und zwar durch 
ergänzende Anträge hinsichtlich der sogenannten 
„Feuerwehr-Regelung", und erneuten Antrag auf 
Streichung des besagten Absatzes. Ich frage: Wer 
ist dafür, daß wir die Sache nochmals aufnehmen? 
— 15. Enthaltungen? — 7 Enthaltungen. Gegen-
stimmen? — 33. Herr Schriftführer, das Ergebnis
bitte.

Synodaler Reger, Schriftführer: 15 Stimmen für 
eine Wiederaufnahme, 7 Enthaltungen, 33 Gegen­
stimmen.

Präsident Dr. Angelberger: Somit ist die Wie­
deraufnahme abgelehnt.



126 Vierte Sitzung

Wir kommen zum Tagesordnungspunkt

IX, 2

Eingabe der Eheleute Steiger in Sinsheim- 
Hoffenheim auf Änderung des Pfarr­
vikargesetzes

Synodaler Dr. Wendland, Berichterstatter: Herr 
Präsident! Meine Damen und Herren! Dem Rechts­
ausschuß ist zugewiesen worden, über den Antrag
der Eheleute Steiger an die Landessynode vom 16.
Februar 1976 (Nr. 10 der Liste der Eingänge) zu be­
richten. Im Hintergrund steht die Frage nach der 
Teilzeitbeschäftigung nach abgelegtem zweiten theo­
logischen Examen, wenn sich beispielsweise eine 
Frau aus persönlichen Gründen nicht voll dem Vi­
karsdienst widmen kann. In der letzten Woche hat 
sich der Verfassungsausschuß, den die Eheleute 
Steiger ja eingeschaltet haben wollten und der mit 
der Sache auch schon befaßt ist, ausführlich der 
Problematik gewidmet und ist zu folgenden Über­
legungen gekommen:

§ 47 Abs. 1 der Grundordnung enthält die Legal- 
definition der Ordination: Zur Ausübung des Pre­
digtamtes ist die Berufung durch die Kirche (Ordi­
nation) notwendig. In dieser Legaldefinition ist ein 
sehr weites Ordinationsverständnis enthalten, das 
auf eine Vielzahl der Arten der Wortverkündigung 
(vgl. § 46 Abs. 1 und 3 GO) bezogen ist, etwa auch 
auf die Verkündigung durch Lektoren und Prädi­
kanten. Danach wäre es möglich, jemanden zu ordi­
nieren, der nur mit einem Teilzeitauftrag verwendet 
werden soll.

Jedoch: nicht alle in der Grundordnung vorge­
sehenen rechtlichen Möglichkeiten sind auch schon 
in die vorhandenen Gesetze übergegangen. Mit an­
deren Worten: Was im Rahmen der Grundordnung 
möglich ist, muß nicht schon durch die vorhandenen 
Gesetze auch ausgeschöpft sein; so gesehen, läßt 
der weitere Rahmen der Grundordnung dann ledig­
lich eine Fortentwicklung zu. Der Verfassungsaus­
schuß ist nun in Übereinstimmung mit dem Beschluß 
des EOK vom 17. Juni 1975 der Meinung, daß nach 
der gegebenen Rechtslage die Ordination gebunden 
ist an die volle hauptamtliche, auf Dauer gerichtete 
Ausübung des Predigtamts. Nach § 47 Abs. 3 Satz 2 
Grundordnung ist die Landeskirche bei der Regelung 
der Einzelheiten der Ordination auch an die Ord­
nung der EKD gebunden. In der EKD wird aber die 
Ordination ganz allgemein in dem einge­
schränkten Sinne einer Berufung in das volle 
hauptamtliche Predigtamt verstanden. Auch § 3 des 
Pfarrvikargesetzes setzt nach allgemeinem Ver­
ständnis den Vollzeitauftrag voraus. Nach gelten­
dem Recht ist daher eine Ordination von Theologen, 
die nur eine Teilzeitbeschäftigung anstreben, nicht 
möglich.

Der Verfassungsausschuß wird sich jedoch im Zu­
sammenhang mit anderen Änderungen des Pfarrer­
dienstrechts auch mit einer Fortentwicklung dieses 
Problemkreises befassen. Er wird bei der Fortent­
wicklung des Pfarrerdienstrechts prüfen, ob bei Vor­
liegen besonderer persönlicher Gründe eine Ordi­
nation bei Teilzeitbeschäftigung etwa dann möglich

ist, wenn jedenfalls das spätere Berufsziel die Über­
nahme eines vollen Pfarramtes ist. Es wird hier auch 
zu prüfen sein, ob und inwieweit Regelungen der 
EKU oder des staatlichen öffentlichen Dienstrechts 
übernommen werden können.

Für die Übergangszeit, also für die Zeit, bis eine 
Fortentwicklung erreicht ist, hat die Landeskirche 
in Ausübung ihrer Fürsorgepflicht gegenüber den­
jenigen Theologen, die aus besonderen persönlichen 
Gründen ein Amt nicht voll ausüben können, bereits 
jetzt eine Regelung getroffen. Ich verweise auf den 
Beschluß des EOK vom 16. März 1976, wonach unter 
besonderen Voraussetzungen Teilzeitaufträge für die 
Wahrnehmung einzelner Funktionen des Pfarr­
vikariats auf der Basis eines Arbeitsvertrages (An­
gestelltenverhältnis) erteilt werden können. Ich 
möchte hier stichwortartig nur sagen, daß minde­
stens die Hälfte eines vollen Deputats übernommen 
werden muß im Hinblick auf die rechtlichen Konse-
quenzen (denken Sie an BAT, Sozialversicherung,
Anrechnung auf Besoldungsdienstalter usw.) und 
daß eine Dienstanweisung weitere Einzelheiten re­
geln soll wie beispielsweise die Anrechnung der 
Teildienstzeit auf ein späteres Vikariat, die Ver­
pflichtung des Theologen, die Entwicklung einer 
agendarischen Ordnung und ihr Verhältnis zu einer 
späteren Ordination, die Bewertung des Teilzeit­
auftrags als Probedienst im Sinne von § 1 Abs. 3 des 
Pfarrvikarsgesetzes usw. Die Einzelheiten sind aus 
dem Beschluß des EOK vom 16. März 1976 ersicht­
lich.

Der Rechtsausschuß hat von diesen Beratungen des 
Verfassungsausschusses Kenntnis genommen und be­
grüßt die in Aussicht genommene Fortentwicklung 
in diesem Ausschuß ebenso wie die zwischenzeit­
lich getroffene Regelung durch den EOK vom 16. 
März 1976. Speziell zu den von den Eheleuten Stei­
ger gestellten Fragen ist der Rechtsausschuß ein­
stimmig der Meinung, daß

1. nach dem oben Gesagten das angestrebte 
Ziel einer authentischen Interpretation der 
Grundordnung nicht erreichbar ist;
2. die Ausbildung zum Gemeindepfarrer mit 
dem zweiten theologischen Examen abgeschlos­
sen ist;
3. die Ordination an die Vollzeitbeschäftigung
gebunden ist. (Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön. Herr 
Schnabel bitte für den Hauptausschuß!

Synodaler Schnabel, Berichterstatter: Herr Präsi­
dent! Meine Damen und Herren! Bei dem Antrag 
des Ehepaares Steiger, in dem um eine Interpre­
tation der Frage gebeten wird, welche Vorausset­
zungen nach dem 2. Examen erfüllt sein müssen, 
um ordiniert zu werden, handelt es sich um eine An­
gelegenheit, hinter der eine Reihe anderer Probleme 
steht. Der Verfassungsausschuß hat dieses Problem 
darum auch in seiner letzten Sitzung im Zusammen­
hang mit anderen Fragen besprochen, die mit dem 
Pfarrerdienstgesetz zusammenhängen. Der Verfas­
sungsausschuß wird sich in seiner nächsten Sitzung 
damit weiter zu beschäftigen haben.

Zu der genannten Frage des Ehepaares Steiger 
wurden noch zwei andere grundsätzliche Fragen ge-



Vierte Sitzung 127

stellt: Wann ist die Ausbildung zum Gemeinde­
pfarrer abgeschlossen? An welche Dienstausübung 
ist die Ordination gebunden? Dazu lag dem Ver­
fassungsausschuß die Antwort des Evangelischen 
Oberkirchenrats vom 17.Juni 1975 und vom 16. März 
1976 vor. In der ersten Antwort wird festgestellt, 
daß die Ordination als Berufung in das Predigtamt, 
d. h. in die öffentliche Wortverkündigung und die 
Sakramentsverwaltung, entsprechend der Ordnung 
in der EKD auch in Baden nur an denen vollzogen 
wird, die unmittelbar danach hauptamtlich und auf 
Dauer das Predigtamt in der Landeskirche über­
nehmen. Zur neben- oder ehrenamtlichen oder be­
fristeten Ausübung des Predigtamtes oder eines der 
in ihm zusammengefaßten Dienste genügt ein spe­
zieller Auftrag, der sich von der Ordination nicht 
durch einen geringeren geistlichen Rang unterschei­
det, sondern lediglich dem begrenzten zeitlichen oder 
inhaltlichen Umfang des Dienstes gilt. Diese erste 
Antwort wird in der zweiten vom 16. März 1976 
bestätigt, Dort heißt es, daß mindestens die Hälfte 
eines vollen Deputats geleistet werden muß. Sonst 
werden nur Teilzeitaufträge auf der Basis eines 
Arbeitsvertrags im Angestelltenverhältnis erteilt. 
Dieser Regelung entspricht auch die Stellungnahme 
der Arnoldshainer Konferenz vom 12. Dezember 
1972, wenn auch dort in II, 2 festgestellt wird, daß 
der Dienstauftrag des Ordinierten rechtlich verschie­
denartig gestaltet werden kann und nicht auf Lebens­
zeit und hauptamtlich begründet werden muß, wohl 
aber regelmäßig zu sein hat. Eine Ordination ad hoc 
soll nicht stattfinden. Damit ist die zweite Frage des 
Ehepaars Steiger beantwortet. Auf die erste Frage, 
wann die Ausbildung zum Gemeindepfarrer abge­
schlossen sei, lautet die Antwort nach dem Gesetz 
über den Dienst der Pfarrvikare: mit dem 2. Examen. 
Denn die Probedienstzeit des Pfarrvikars gilt nicht 
mehr als Ausbildung, auch wenn der Pfarrvikar wie 
alle Menschen der ständigen Fort- und Weiter­
bildung bedarf.

Die beiden Beschlüsse des EOK und die Anfrage 
des Ehepaares Steiger haben im Hauptausschuß zu 
einer Reihe von Fragen geführt, mit denen sich zu­
nächst der Verfassungsausschuß und dann auch die 
Synode weiterbeschäftigen müssen. Denn in der 
Auffassung der Ordination und der Beziehung auf 
das Pfarrerdienstgesetz erscheint dem Hauptaus­
schuß hier einiges problematisch. Darum möchten 
wir folgende Fragen stellen:

1. Durch die Ordination wird das Wesen des 
Predigtamtes, aber nicht sein Umfang bestimmt. Es 
scheint uns nicht möglich zu sein, daß die Fragen des 
Anstellungsverhältnisses ständig mit der Frage nach 
dem Wesen der Ordination vermischt werden. Wie 
kann hier eine Entflechtung erreicht werden?

2. Wenn ein Theologe nach dem 2. Examen nicht 
sofort in den Predigtdienst tritt, sondern beispiels­
weise weiterhin an der Universität bleibt, also nicht 
die drei Voraussetzungen zu der Antwort des EOK 
erfüllt, warum darf er dann nicht ordiniert werden?

3. Wenn klar ist, daß die Ordination an einen 
Dienst unmittelbar danach und auf Dauer gebunden 
ist, warum ist dann nicht auf Dauer eine Teilzeit­
arbeit möglich, bei der ebenso die Bereitschaft zu

der in der Ordination vollzogenen Verpflichtung ge­
geben ist?

4. Ist eine Beauftragung und Verpflichtung ent­
sprechend der Grundordnung nicht auch dann sinn­
voll, wenn von einem Prediger ein Dienst ab und zu 
vollzogen wird?

5. Wie ist das Verhältnis gemeint, das in § 47 
Abs. 1 GO beschrieben wird, im Gegenüber von 
Ordination, Beauftragung und Ausübung des Pre­
digtamtes?

6. Wie ist die Situation in der EKD, mindestens 
aber in den Gliedkirchen der Arnoldshainer Konfe­
renz zu dieser Frage?

7. Wie ist die Regelung, wenn etwa eine Theo­
login ordiniert wird, zunächst voll in den Dienst 
der Landeskirche tritt, dann aber nach einiger Zeit 
heiratet, den regelmäßigen Dienst aufgibt und nur 
noch ab und zu in Wortverkündigung und Sakra­
mentsverwaltung tätig ist?

8. Alles in allem geht es uns um die Frage, was 
Ordination bedeutet und in welcher Beziehung sie 
zum Anstellungsverhältnis steht. Was hat die Be­
rufung durch die Kirche (§ 47 GO) zu tun mit der 
Anstellung durch die Kirche?

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Ich eröffne die Aus­

sprache: — Herr Rave!
Synodaler Rave: Ich möchte nur einen einzigen 

Punkt aus dem Bericht des Rechtsausschusses her­
ausgreifen. Es kann also der Fall eintreten, daß Be­
stimmungen der Grundordnung schon weiter fortent­
wickelt sind als die gesetzlichen Regelungen der 
betr. Frage, weil diese aus Gesetzen stammen, die 
einige Zeit vor der Neufassung der Grundord­
nung zustande gekommen waren. Ich kann nur 
meiner Verblüffung Ausdruck geben, daß der Rechts­
ausschuß der Meinung ist, daß man dann zunächst 
einmal bei den gesetzlichen Regelungen zu bleiben 
habe. In der Bundesrepublik haben wir im staat­
lichen Bereich ein Bundesverfassungsgericht, das in 
einem solchen Konfliktsfall klarstellt, daß das Grund­
gesetz, die Verfassung, Vorfahrt hat. Ich möchte 
doch grundsätzlich die Frage gestellt haben: Wie 
stellt sich denn der Oberkirchenrat das vor?

Ich meine, er ist zunächst und vor allen Dingen 
gewiesen, die Grundordnung zu praktizieren. Und 
wenn in einer bestimmten Frage ein geltender Ge­
setzesparagraph dieser Grundordnung nicht ent­
spricht und der Oberkirchenrat nicht von sich aus 
die Freiheit hat, dann eine Regelung entsprechend 
der Grundordnung eintreten zu lassen, dann soll er 
die Dinge an den Landeskirchenrat oder an die 
Synode geben — das letztere wäre bei Grundsatz­
fragen wahrscheinlich das richtige —, aber nicht so
verfahren, wie er es in diesem Fall getan hat.

Von da aus noch einmal die Rückfrage an den 
Rechtsausschuß, ob denn der Rechtsausschuß dieses 
Vorgehen für recht gefunden hat?

Oberkirchenrat Dr. Wendt: Ich bin nicht befugt, 
mich zu dieser Schelte über den Rechtsausschuß zu 
äußern. Ich möchte nur darauf hinweisen — das 
kommt leider im Bericht nicht vor —, daß die Grund­
ordnung selber die hier diskutierte Einschränkung



128 Vierte Sitzung

gebietet. In dem § 47, 3 heißt es ausdrücklich, daß 
die Einzelheiten der Ordination in besonderen kirch­
lichen Gesetzen geregelt werden. Die Synode selber 
hat doch vor noch gar nicht langer Zeit sich diese 
Frage nach der Ordination zu stellen gehabt näm­
lich bei dem kirchlichen Gesetz über den Dienst des 
Lektors und des Prädikanten. Die Synode hat dort 
die gottesdienstliche Beauftragung nicht Ordination 
genannt.

Ich meine, der Fragenkatalog des Hauptausschus­
ses trifft die wesentlichen Fragen. Die Schelte geht 
zu weit, wenn sie ein „verfassungswidriges" Ver­
halten unterstellt. Die Verfassung selber schränkt 
die Konkretion der Ordination durch den Hinweis 
auf besondere kirchliche Gesetze ein. Diese liegen 
auch aus neuster Zeit vor und sind an diesem Punkte 
eindeutig. Auf die Selbstbindung der Landeskirche 
an die Entwicklung in der EKD (§ 47, 3 GO) hat der 
Berichterstatter des Rechtsausschusses bereits in 
diesem Zusammenhang hingewiesen.

Synodaler Schneider: Ich möchte den Aufgaben­
katalog an den Verfassungsausschuß noch um eine 
Aufgabe ergänzen. Ich bitte, doch einmal das Ver­
hältnis zwischen theologischen und juristischen Ar­
gumenten in dieser Frage etwas zu überdenken.

Synodaler Klauß: Meine Frage: Stammt der Be­
griff der Ordination nicht aus einer Zeit, als die 
Verkündigung auch in der evangelischen Kirche 
fast ausschließlich von hauptamtlich bediensteten 
Leuten versehen wurde. Nach meinem Verständnis 
ist es so, daß in der Ordination zwei Dinge ver­
quickt sind: einmal beamten- und kirchenrechtliche 
und zweitens geistliche Aspekte. Ich meine, durch 
die immer mehr praktizierte Aufnahme des Ver­
kündigungsdienstes auch durch Laien müßte man 
einen Weg finden, diese beiden Dinge irgendwie 
auseinanderzuhalten. Warum soll nicht der, der

gerecht werden muß durch eine entsprechende Or­
dination, sagen: das geschieht ja. Wir haben, wenn 
Sie es so wollen, ja eine ganze Reihe abgestufter 
Möglichkeiten der Ordination. Wir sind uns auch 
im Kollegium des Oberkirchenrats klar darüber, daß 
zwischen einer „Beauftragung" für Teilzeitbeschäf­
tigte und einer „Ordination" im herkömmlichen Sinn 
kein theologischer Unterschied gemacht werden 
kann. Aber — und das muß man sich jetzt auch ein­
mal klarmachen — unsere Kirche hat in der der­
zeitigen Situation ein besonderes Interesse daran, 
Theologen zu haben, die voll und ganz der Kirche 
und Gemeinde zur Verfügung stehen und die nicht 
infolge von Rücksichten beruflicher, familiärer oder 
sonstiger Art nur für einen ganz eingeschränkten 
Einsatz überhaupt in Frage kommen. Wir meinen, 
daß es sinnvoll ist, daß der Berufung solcher Theo­
logen, die in diesem uneingeschränkten Sinne für die 
kirchliche Arbeit zur Verfügung stehen, auch durch 
ein entsprechendes Formular Rechnung getragen 
werden sollte.

Das steht also hinter dieser ganzen Frage.
Synodaler Dr. Müller: Ich möchte noch einmal 

auf § 47 der Grundordnung zurückkommen; dieses 
Mal auf den Absatz 2: „In das Predigtamt können 
sowohl Männer als auch Frauen berufen wer­
den", heißt es dort, und es ist mir in der bisherigen 
Berichterstattung, sowohl bei Rechtsausschuß wie 
Hauptausschuß, viel zu wenig darauf abgehoben 
worden, daß dieser Antrag, der uns beschäftigt, von 
einem Ehepaar kommt, die beide Theologen sind, 
und das Problem der Teilzeitbeschäftigung der Ehe­
frau ja zum auslösenden Faktor für diese ganze 
Antragstellung hat. Ich habe den Eindruck, wir 
diskutieren darüber als über ein rein juristisches 
Problem der Beschäftigung von Pfarrern. Diese be­
sondere Situation, die durch § 47, 2 GO umrissen

zeitweise oder in einem begrenzten Umfang Ver- ist — Sie wissen ja auch, nach welchen Schwierig­
kündigungsdienst leistet, auch diese geistliche Seite 
der Ordination für sich in Anspruch nehmen. Oder 
anders gesagt: ist sie für ihn nicht genau so wichtig?

Synodaler Herb: Ich darf anschließen an das, was 
Herr Klauß sagte: Auch die von ihm angesprochene 
Frage wird im Verfassungsausschuß Gegenstand 
unserer Erörterung sein. Das übrige ist durch Pro­
fessor Dr. Wendt schon beantwortet.

Synodaler Dr. Wendland: Zur Klarstellung möchte 
ich darauf hinweisen, daß ich in meinem Bericht auf 
§ 47 Abs. 3 Satz 2 GO verwiesen habe — ich habe 
ihn allerdings nicht zitiert —, wonach die „gesamt- 
kirchliche Bedeutung der Ordination und ihre Ord­
nung in der EKD in Deutschland zu beachten ist". 
Das ist der Wortlaut.

Oberkirchenrat Dr. Wendt: Aber der Satz vorher 
ist entscheidend für Herrn Rave.

Präsident Dr. Angelberger: Lesen Sie es auch, Sie 
haben es in der Hand!

Synodaler Dr. Wendland: „Die Einzelheiten der 
Berufung regeln besondere kirchliche Gesetze für 
die verschiedenen das Predigtamt ausübenden 
Dienste. Hierbei sind..."

Oberkirchenrat Dr. Sick: Ich wollte nur zu der 
eben gestellten Frage, inwieweit die Kirche nicht 
auch den Bedingungen einer Teilzeitbeschäftigung

keiten und verschiedenen Anläufen wir dazu ge­
kommen sind, diese Gleichberechtigung in § 47,2 
der neuen Grundordnung auszusprechen —, scheint 
mir nicht genügend ins Blickfeld gekommen zu sein. 
Deswegen meine ich, es ist unbefriedigend, wenn 
in dem Punkt 1 vom Rechtsausschuß erklärt wird, 
eine authentische Interpretation sei nicht erreichbar. 
Heißt das, es ist grundsätzlich nicht erreichbar, oder 
wieviel Zeit braucht der Rechtsausschuß noch dazu, 
um diese zu erreichen? Es muß doch möglich sein 
zu erklären, wenn das zweite theologische Examen 
bestanden ist, ist die Ausbildung beendet; und war­
um soll dann nicht, warum kann dann nicht die 
Ordination diese Ausbildung auch abschließen und 
dann nach dem EKD-Vorschlag nur als Voraus­
setzung für ein Dienstverhältnis die regelmäßige 
Tätigkeit sein? Warum muß denn wieder — ent­
schuldigen Sie — Beamtenrecht gleich mit hinein­
spielen. So muß ich es leider sehen.

Synodaler Herrmann: Lieber Herr Dr. Müller! 
Eines ist ja, glaube ich, klar, daß die Ordination tod- 
sicher kein Abschluß einer kirchlichen Ausbildung 
ist.

(Synodaler Dr. Müller: Aber am Abschluß steht!)
Jawohl, zufälligerweise kann sie am Abschluß 

einer Ausbildung stehen, aber sie ist doch inhaltlich



Vierte Sitzung 129

etwas ganz anderes. Sie meint ja eine Beauftragung. 
Und der Streit geht jetzt darum, ob diese Ordination 
auch einem, der nur mit Teilzeitaufgaben beauf­
tragt wird, erteilt werden kann, oder ob da die 
sogenannte herkömmliche Beauftragung mit kirch­
lichen Aufgaben Platz greifen kann. Aber es wird 
ja die Ordination begehrt.

Präsident Dr. Angelberger: Besteht die Wortmel­
dung noch, Herr Herb?

(Zuruf: Nein!)
Weitere Wortmeldungen? — Bitte? — Wir ha­

ben jetzt zunächst die drei Vorschläge des Rechts­
ausschusses, aber ich bin der Ansicht, daß, nachdem 
die Materie noch läuft, eine Entscheidung oder Be­
schlußfassung darüber jetzt gar nicht notwendig ist.

Herr Wendland, bitte!
Synodaler Dr. Wendland: Es ist nicht beabsichtigt, 

Anträge in die Synode hinein zu stellen, sondern 
daß das hier vorgegebene Material aus der Aus­
sprache und den Berichten dem Verfassungsausschuß 
eingebracht wird, so wie es Herr Schnabel auch an­
gedeutet hat, und dann mit all den Schwerpunkten, 
die angedeutet sind, dort weiterberaten wird. Das 
ist der Sinn.

Präsident Dr. Angelberger: Gut, jawohl! — Nun 
zum Bericht des Hauptausschusses: Wir haben die 
acht Fragen mit Ergänzung durch Herrn Schneider, 
und die Adresse wäre zunächst der Verfassungsaus­
schuß. Ist das klar?

Frage: Wer ist mit diesem weiteren Gang des 
Verfahrens nicht einverstanden? — Enthaltung, 
bitte? — Einstimmige Billigung.

Nun kommt die Fortsetzung von IX,

IX, 3
Eingabe des D r. D r. Altner, Heidelberg, 
auf Beratung der Kernenergieproble­
rn atik.

Für beide Ausschüsse berichtet Herr Richter. 
Bitte!

Synodaler Richter, Berichterstatter: Herr Präsi­
dent! Herr Landesbischofl Liebe Konsynodalel Die 
Synode sah sich in der Frühjahrstagung nicht in 
der Lage, die von Prof. Dr. Dr. Altner bereits im 
Herbst 1975 zugestellte Eingabe bezüglich der Kern­
energieproblematik dezidiert zu bearbeiten. Die 
Gründe sind vielschichtig und können hier nicht 
Gegenstand der Erörterung sein.

Die Probleme der Atomenergie werden zunehmend 
auch von Menschen diskutiert, die nicht unmittelbar 
von naher Standortplanung eines Atomkraftwerkes 
betroffen sind. Die Diskussion ist über den spe­
ziellen Fall Wyhl längst hinausgegangen. Zahl­
reiche namhafte Wissenschaftler fordern angesichts 
der Risiken eine Reduzierung, Verlangsamung, ja 
den Stop von Planung und Bau neuer Atomener­
gieanlagen (Moratorium). Ihre großen Bedenken 
haben sie vor allem im Blick auf den Brennstoff­
kreislauf (Wiederaufbereitung), Lagerung von Atom­
müll. Hier ist zum Beispiel die ungefährliche lang­
fristige Lagerung von hochradioaktivem Atommüll

bekanntermaßen nicht annähernd geklärt. Die mög­
lichen politischen Gefahren durch Terroranschläge, 
Sabotage und Krieg werden in ihrer Problematik in 
zunehmendem Maße erkannt und diskutiert. Wie 
in der Eingabe von Prof. Altner erwähnt, zeigt die
Diskussion aber auch, daß es in diesem Zusammen­
hang gleichzeitig um die Fragen geht, „wie Energie­
verbrauch und wirtschaftliches Wachstum zusammen­
hängen, welche Einsparungen sich die Öffentlich­
keit leisten will, wie soziale Stabilität und wach­
sende Anfälligkeit großtechnischer Produktionsin­
strumente zusammenpassen".

Diese Gesamtschau veranlaßt Prof. Dr. Dr. Altner 
die Synode zu bitten, hinsichtlich der darin ent­
haltenen seelsorgerlichen, sozialen, ökologischen, 
wirtschaftlichen und wohl auch politischen Dimen­
sionen der Energieproblematik seinem Antrag be­
sondere Aufmerksamkeit zu widmen.

Rechts- und Hauptausschuß teilen die Ansicht, daß 
die Synode in absehbarer Zeit diese Problematik 
eingehend behandeln sollte. Die der Herbsttagung 
gestellte Thematik (Industrie- und Sozialarbeit) 
dürfe eigentlich das besondere Interesse für die an­
stehenden Fragen herausfordern.

Um der gestellten Aufgabe gerecht zu werden, 
stellen Rechts- und Hauptausschuß folgende An­
träge:

1. Es möge ein Sonderausschuß gebildet 
werden, bestehend aus Mitgliedern der jetzt tagen­
den Synode. Er sollte von Mitgliedern aller stän­
digen Ausschüsse besetzt sein. Im Benehmen mit 
Pfarrer Beck, dem landeskirchlichen Beauftragten 
für Umweltfragen, wird dieser Ausschuß gebeten, 
Sachverständige auszuwählen und zu hören. Vor 
allem sind Kontakte zur Forschungsstätte der Evang. 
Studiengemeinschaft (FEST) in Heidelberg aufzu­
nehmen. Diese FEST fertigt derzeit auf Bitten des 
Evang. Oberkirchenrates ein Grundsatzpapier zur 
Energieproblematik im Allgemeinen und zur Kern­
energie im Besonderen. Erkenntnisse dieses Arbeits­
vorhabens sollten in die Überlegungen einbezogen 
werden.

2. Bis zur nächsten Zwischentagung im Septem­
ber d. J. sollte dieser Sonderausschuß zusammen 
mit einem Bericht eine informative Material­
mappe zusammenstellen. In dieser Mappe soll 
kurz, griffig und einigermaßen umfassend die Ge­
samtproblematik aufgezeigt und dargestellt werden. 
Eventuell könnte sie später auch den Gemeinden 
unserer Landeskirche einen guten Dienst tun.

Neben den notwendig zu diskutierenden wissen­
schaftlich-technischen Dimensionen soll vor allem 
der theologisch-ethische Hintergrund des kirchlichen 
Engagements in dieser Sache aufmerksame Bearbei­
tung erfahren.

3. Die Synode möge beschließen, daß der Ener­
gieproblematik in ihrer Vielschichtigkeit (gegebenen­
falls) in der Herbsttagung 1976 ausreichend 
Zeit zur Behandlung eingeräumt wird.

Wir sind uns dessen bewußt, daß unsere Landes­
synode nicht in der Lage ist, die Gesamtproblematik 
zu lösen. Wir fühlen uns jedoch verpflichtet, sie vom 
Standpunkt des Evangeliums aus zu beleuchten und



130 Vierte Sitzung

damit zu einem notwendigen Prozeß der Bewußt­
seinsbildung in unserem Volke beizutragen, beson­
ders nachdem Professor Dr. Birch auf der Welt­
kirchenkonferenz in Nairobi die Energiefrage in 
einen weltweiten Zusammenhang christlicher Ver­
antwortung hineingestellt hat.

Ich danke Ihnen!
(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Vielen Dank! Wünscht 
jemand das Wort? — Ich eröffne die Aussprache. — 
Herr Dr. Slenczka!

Synodaler Dr. Slenczka: Ich zögere, etwas dazu zu 
sagen. Im Hauptausschuß haben wir uns mit dieser 
Materie beschäftigt. Ich hatte in Erinnerung, daß 
die Vorschläge zu einer Beschlußfassung der Synode 
in etwas anderer Richtung liefen. Aber das ist nicht 
ausformuliert worden.

Ich möchte bloß eine Frage hier anschneiden, die 
Herr Richter in seinem Bericht auch schon genannt 
hat, nämlich die Frage: Was können wir überhaupt 
nach unseren Fähigkeiten und nach der Kompetenz 
unserer Synode zu diesem Problem, das seit Jahren 
uns alle bewegt, Neues beitragen? Was können wir 
beitragen auch unter dem Gesichtspunkt der Zeit, 
des Aufwandes, den das kostet?

Lassen Sie mich diese Überlegungen in Kürze noch 
etwas weiterführen für die Entscheidung, vor der 
wir stehen. Es ist ja zweifellos eine Entscheidung 
der Vernunft, um die es hier geht, für die Sach­
kunde vorhanden sein muß, und wir hätten dann 
also unter diesem Aspekt zwei Aufgaben vor uns: 
einmal eine sachgemäße Information über die Ent­
scheidungsfragen, die anstehen, und zweitens hät­
ten wir die Möglichkeit, das Gewicht der Synode 
in der politischen Auseinandersetzung um diese 
Frage einzusetzen.

Ob wir das können und sollen, scheint mir frag­
lich. Eine anderes Problem scheint mir sich darin 
durchaus abzuzeichnen bei dem Stichwort des Seel- 
sorgerlichen, was hier eingebracht worden ist. Wenn 
ich sage, es ist eine Entscheidung der Vernunft, 
dann meine ich damit, es ist nicht eine Entscheidung 
der Seligkeit. Sondern worauf es bei uns ankommt, 
wäre jetzt einmal deutlich zu machen, daß bei sol­
chen Fragen — und es ist ja nicht die einzige, die 
uns umtreibt — es nicht um Leben und Tod geht. 
Ich sage das jetzt in einer Verkürzung, die wahr­
scheinlich provozierend wirken wird. Vielleicht wäre 
es eine Aufgabe, von der Synode bzw. eher von der 
christlichen Verkündigung einmal die Vernunft auf 
ihre Freiheit der Verantwortung hinzuweisen und 
gleichzeitig auch auf den Zuspruch des christlichen 
Glaubens, daß die Erhaltung der Welt in den Hän­
den Gottes liegt und daß eine solche Auseinander­
setzung nie motiviert zu sein braucht von der Frage, 
daß wir hier die Erhaltung der Welt selbst zu ver­
antworten hätten. Das ist in Kürze gesagt, aber eine 
Begründung dafür, daß ich meine, daß es nicht in 
den Aufgabenbereich unserer Synode gehört, zur 
Vernunftsentscheidung etwas beizutragen oder bei­
tragen zu können, während es sehr wohl aber in die 
Verantwortung der christlichen Verkündigung, der 
Seelsorge gehört, auf das Erhaltungshandeln Gottes 
an dieser Welt hinzuweisen und damit auf die Frei­

heit der Vernunft, Entscheidungen zu fällen, auch in 
der Polarisierung der Meinungen.

(Beifall)
Synodaler Trendelenburg: Ich bin der Meinung, 

daß wir in dieser Frage hauptsächlich den Gemein­
den verpflichtet sind. Ich bin zwar in der Lage, den 
Ausführungen des Herrn Professors vollinhaltlich zu 
folgen, weil ich eine gewisse Ausbildung habe, die 
mir das möglich macht. Aber wie wollen Sie das 
mit einem Gemeindeglied besprechen, ohne daß 
diese Besprechung die Teilnehmer ideologisiert? Und 
ich meine, das Vorhandensein von Bürgerinitiativen, 
die teilweise von der Ökologie bzw. von Landwirt­
schaftsproblemen — gehen wir mal eine Stufe tie­
fer — oder vom Problem des Handelns für die Welt 
herkommen — der verschiedenen Gruppen — zwingt 
uns dazu, uns zu qualifizieren und damit auseinan­
derzusetzen und die großen Gedanken nun einmal 
in die gemeindliche Praxis umzusetzen. Und deshalb 
bin ich der Meinung, man sollte das auf jeden Fall 
mit einer Arbeitsgruppe bearbeiten. Die Frage, ob 
das in der Synode bei der nächsten Tagung ein so 
großes Gewicht erhalten muß, daß Herr Oberkirchen­
rat Stein sein besorgtes Gesicht noch vergrößern
muß, (Heiterkeit)
— Entschuldigen Sie, ich habe gesehen, daß er sich 
bedrängt gefühlt und Angst hat, daß wir zu viel 
Zeit darauf verschwenden —

(Große Heiterkeit)
möchte ich nicht beantworten. Aber ich glaube, daß 
wir uns einfach Mühe geben müssen, den Gemein­
den diese ganze Problematik verständlich zu machen, 
weil sie auch in der Wissenschaft und in der Gesell­
schaftspolitik so polarisiert ist, daß fast kein Ge­
spräch möglich ist. Dies ist auf jeden Fall für einen 
Fachmann etwas unbefriedigend.

Oberkirchenrat Stein: Mein besorgtes Gesicht kam 
zunächst daher, daß mit der für den Herbst vor­
gesehenen Besprechung über die kirchliche Arbeit 
in der Industrie- und Sozialwelt dieses Thema ge­
koppelt werden soll. Ich glaube, dann bekommt das, 
was wir vorgesehen haben, einen ganz anderen 
Aspekt. Das wird kaum gehen. Es wären das auch 
nicht die richtigen Gesprächspartner. Denn wenn 
sie sich in einem einig sind, dann sind Arbeitnehmer­
schaft und Unternehmerschaft darin übereinstim­
mend, daß sie auf Kernenergieausnutzung drängen, 
die einen wegen der wirtschaftlichen Konjunktur, 
die anderen wegen der Arbeitsplätze. Also daher 
kam die Sorge.

Außerdem sind wir ja mit der ganzen Materie 
seit Jahren in intensiven Gesprächen, gerade auch 
mit der FEST.

Und jetzt kommt die zweite Frage: Ist es sinn­
voll, vor Abschluß der in Auftrag gegebenen Unter­
suchung durch die FEST etwas zu machen? Sollte 
man nicht die Geduld haben, bis zum Frühjahr zu 
warten und sagen, legt erst mal eure Untersuchung 
vor.

Weiter haben wir vorgesehen — ich glaube, das 
darf man sagen —, in allernächster Zeit ein Spitzen­
gespräch der Kirchen mit Politikern und Wissen­
schaftlern unter Beteiligung der FEST über diese



Vierte Sitzung 131

Dinge zu führen. So, wie die Planung bisher ist, 
wird es wohl unmittelbar nach der Herbstsynode 
liegen. Da überlegt man sich, ob es nicht gut wäre, 
dieses mit abzuwarten.

Im übrigen habe ich gar nichts dagegen, daß sich 
ein Ausschuß bildet. Wie weit er kommt, ist eine 
offene Frage.

Präsident Dr. Angelberger: Darf ich hier vielleicht 
mit Genehmigung des Berichterstatters gerade mal 
die Ziffer 3 der gestellten Anträge verlesen:

Die Synode möge beschließen, daß der Ener­
gieproblematik in ihrer Vielschichtigkeit (ge­
gebenenfalls) in der Herbsttagung 1976 aus­
reichendZeit zur Behandlung eingeräumt 
wird.

Also das Begehren geht ja gar nicht dahin, das mit 
dem Sonderthema so fest zu koppeln, wie es jetzt 
zuletzt zum Ausdruck gekommen war. Das zur 
Richtigstellung.

Herr Landesbischof!

Landesbischof Dr. Heidland: Wir können jetzt 
natürlich nicht diese sehr komplexe Materie auch 
nur annähernd anreißen, wie man so schön sagt. 
Nur, ich möchte auf die präzise Frage von Herrn 
Professor Slenczka doch eine, natürlich recht un- 
präzise, aber vielleicht doch hilfreiche kurze Ant­
wort geben. Ich sehe nach reiflicher Beschäftigung 
mit der Materie doch eine ganze Reihe ausgesprochen 
ethischer Implikationen in ihr gegeben.

(Beifall)
die uns zwingen zu sprechen. Ich nenne nur:

1. die Frage des Energieverbrauchs. Die Rechnung 
derjenigen, die für die Kernenergie plädieren, geht 
aus von einem bestimmten Wachstum von Energie. 
Die Prognose für das Wachstum wurde aber im letz­
ten Jahr bereits weit unterschritten. Das Rhei­
nisch-Westfälische Elektrizitätswerk zum Beispiel 
hat nicht, wie erwartet, 7 Prozent Wachstum gehabt, 
sondern 14 Prozent Minus an Stromabnahme, so daß, 
wenn man mit nur etwas Erfolg unsere Gemein­
den zu einem bewußteren Umgang mit Energie, 
zu mehr Sparsamkeit — ich will gar nicht von As­
kese reden — ermahnen könnte, das wirtschaftliche 
Problem gelöst wäre, nämlich wie unsere Arbeits­
plätze erhalten werden, und zwar ohne Kernenergie 
gelöst werden. Sparsamkeit und Erhalt der Arbeits­
plätze sind auch ethische Fragen. Deshalb muß die 
Kirche darüber etwas sagen.

2. Die Erhaltung der Schöpfung geschieht gewiß 
letztlich durch den Herrn der Schöpfung, aber wir 
sind es doch, die nun in seinem Auftrag und damit 
in Verantwortung vor ihm die Schöpfung zu erhalten 
haben. . (Beifall)

Es gäbe eine ganze Reihe solcher, ich glaube, am 
Ende sogar hochtheologischer Überlegungen, die es 
rechtfertigen, daß sich ein Theologe, eine Synode, 
eine Kirchengemeinde mit der Materie befassen.

Natürlich können wir nichts dazu sagen, wie der 
Atommüll gelagert werden muß, ob nun das Kühl­
system so oder so zu gestalten ist. Aber, soweit ich 
sehe, sind gerade die Voraussetzungen und Folgen 
der Gewinnung von Kernenergie nicht nur tech­

nischer, sondern auch ethischer, theologischer Natur. 
Und von denen wollen wir sprechen.

(Allgemeiner Beifall)
Synodaler Herrmann: Ich habe Herrn Riditer in 

einer ganzen Reihe von persönlichen Gesprächen 
durchaus deutlich meine Überzeugung gesagt, daß 
es sich um ein sehr schwer durchschaubares Problem 
handelt, das ohne Zweifel an die Grenze dessen 
geht, was wir als Synode leisten können. Aber, Herr 
Slenczka, ich muß doch zurückfragen: Wo gibt es 
eine ethische Entscheidung, in der nicht auch ver­
nunftgemäße Überlegungen erforderlich sind? Oder 
in diesem konkreten Fall: Ist es tatsächlich nach 
Ihrem Urteil präzise so, daß es sich hier nur um 
vernunftgemäßes Handeln dreht und nicht zugleich 
um eine Fülle von ethischen Implikationen?

Ist es tatsächlich so, daß Kirche nur dort etwas 
zu sagen hat, wo es um die Seligkeit, um Tod und 
Leben in einem allerletzten Sinn geht? Hat die 
Kirche nicht auch etwas Bindendes und Verpflichten­
des über menschliches Handeln zu sagen? Und wie 
in aller Welt ist das auseinanderzureißen, daß tat­
sächlich Gott die Welt erhält, aber wir die Welt auch 
zu erhalten haben? Und Beweise dafür gibt es doch 
genug, daß der Mensch Gottes Welt zerstören kann. 
Es gibt also sicher ein Handeln, das vor Gott ver­
antwortet werden muß. Wie kann man das aus­
einanderreißen? Ich meine, wenn wir in dieser 
Richtung denken, dann kann es eine Frage prak­
tischer Erörterung sein, ob wir im Spätjahr 1976 
oder Frühjahr 1977 diese Fragen aufgreifen. Es bleibt 
dann immer noch offen, ob wir sie bewältigen. Aber 
diese Grundsatzfrage kann so nicht im Raum stehen 
bleiben.

Synodale Hansch: Was ich sagen wollte, ist weit­
gehend durch das Votum des Herrn Landesbischofs 
überholt. Ich möchte nur noch Herrn Slenczka darauf 
hinweisen, daß ja auch in der Apologie der Kon­
fession diese beiden Dimensionen ganz ausdrücklich 
zusammengefaßt sind. Da steht — so ungefähr im 
Wortlaut —, daß Christus sein Reich durch die Taten 
seiner Heiligen vor den Augen der Welt zeigt, daß 
sie Kampfmittel Gottes sind.

Synodaler Dr. Göttsching: Was hier gesagt worden 
ist, ist sicherlich alles richtig. Ich habe keinen Wider­
spruch zwischen dem einen und dem anderen Votum 
gefunden. Ich glaube, man hat Herrn Professor 
Slenczka — ich brauche ja nicht für ihn zu reden — 
etwas falsch verstanden. Er ist ja nun wahrschein­
lich in der Lage, auch die anderen Voten zu be­
denken, die hier geäußert worden sind. Ich meine, 
wir sollten aber auch das hören, was er gesagt hat. 
Wenn ich an diese Synodaltagung denke, dann 
möchte ich sagen, daß wir auch eine Verantwortung 
für die Zeit haben, mit der wir uns hier zu beschäf­
tigen haben. Wir können wohl sagen, daß diese 
Tage so ausgefüllt waren, daß praktisch kein ein­
ziger Abend frei war, und daß sicher wenig dabei 
herauskommt, wenn man nur noch „tagt". Deswegen 
stelle ich den Antrag, abzuwarten, bis FEST so 
weit gekommen ist, daß man von ihr eine mögliche 
Klärung der augenblicklichen Situation erhalten 
kann. Erst dann sollte der Stoff uns hier vorgelegt 
werden, möglicherweise zusammen mit zwei oder

10



132 Vierte Sitzung

drei Referaten, die gleichzeitig die ethische Frage 
beleuchten sollten.

Synodaler Dr. Slenczka: Ich habe offensichtlich 
das Pech, mich unklar auszudrücken und dadurch 
die Gemüter gegen mich aufzubringen. Das tut mir 
etwas leid. Die Diskussionslage ist ähnlich wie am 
Montagabend; Sie werden sich erinnern. Aber viel­
leicht kann man es an dieser Stelle doch etwas 
deutlicher machen, auch wenn wir die Debatte nun 
im Drang der Zeit nicht bis zu Ende führen. Ich bin 
ja gar nicht dafür, die Vernunft aus der Kirche aus­
zuschließen, sondern ich bin dafür, ihr die Freiheit 
zu geben, die Freiheit, die sie hat, Gottes Schöpfung, 
die ihr anvertraut ist, in der rechten Weise zu ver­
walten durch Forschung, ethische Entscheidung und 
durch politisches Handeln. Aber worum es mir geht, 
wenn ich hier — sicherlich provozierend — unter­
schieden habe zwischen Fragen der Weltverant­
wortung und Fragen der ewigen Seligkeit, das ist 
an einem Punkt deutlich zu machen, von dem Herr 
Herrmann gesprochen hat, nämlich der Sorge, die 
in dieser Auseinandersetzung aufbricht, der Mensch 
könnte Gottes Welt zerstören. Sehen Sie: das ist 
ein Punkt, wo die Vernunft unvernünftig wird und 
wo von der christlichen Verkündigung her zu sagen 
ist, daß es schlechterdings unmöglich ist, daß unter 
Gottes Herrschaft das Böse gegen Gottes Willen 
die Oberhand gewinnt. Das war ja überhaupt mein 
Punkt. Nicht daß ich hier die Möglichkeit einer 
vernünftigen Diskussion dieses Problems bestreiten 
wollte, wobei ich allerdings, bei allem Respekt vor 
der Synode, ein Fragezeichen hinsichtlich der Kom­
petenz machen würde. Ich wollte auf den seelsorger- 
lichen Aspekt hinweisen, der übrigens auch in dem 
Schreiben von Herrn Professor Altner kurz berührt 
ist. Aber an dieser Stelle könnten wir durchaus 
etwas sagen, nämlich, daß man von der Vernunft 
Gebrauch machen soll und sich nicht in Polarisie­
rungen verrennen soll, in denen die eine wie die 
andere Seite meint die Welt retten zu müssen vor 
einem drohenden Untergang, der gegen Gottes 
Willen sei. Da sehe ich überhaupt das zentrale theo­
logische Problem, unter Respektierung aller anderen 
wissenschaftlichen und ethischen Fragen, die ich 
genauso sehe wie jeder andere.

(Beifall)
Synodaler Klauß: Bei dieser Frage wie bei an­

deren Fragen möchte ich wirklich davor warnen, als 
Kirche auch hier ein Wort sagen zu wollen in Be­
reiche hinein,die nicht primär Bereich der Kirche sind; 
warnen einfach deshalb, weil es uns da häufig an 
Sachkenntnis fehlt, um Richtiges und Gewichtiges 
sagen zu können.

Ich möchte einen Punkt aufgreifen, den der Herr 
Landesbischof erwähnt hat. Der Umsatz des VEW, 
des verantwortlichen die Gebiete Nordrhein-West-
falens mit Energie versorgenden Instituts, ist zu-
rückgegangen, weil industrielle Umwandlungen 
stattgefunden haben. Vor zwei Jahren hat man dort
die Grundgebühr ausgesetzt, um den Energiever­
brauch wieder anzukurbeln. Das sind Dinge, die 
momentan zum Greifen kommen, die aber nichts 
aussagen über den Gesamtenergiebedarf in der 
Bundesrepublik. Das sind praktische Gegebenheiten.

Ich meine, hier müßte man wirklich vorsichtig sein 
und sich hüten, in Bereichen etwas zu sagen, die 
doch wirtschaftliche Bereiche sind.

Synodaler Richter: Ich habe es vielleicht mit einer 
etwas kürzeren, aber ganz bestimmt mit einer etwas 
anderen Theologie als Herr Slenczka zu tun. Wenn 
ich Genesis 1 und 2 richtig verstehe, ist dort in be­
sonderer Weise der Mensch nicht ausgenommen. 
Vom „Dominium terrae" ist dort die Rede: „Machet 
euch die Erde untertan." Und dann heißt es in einem 
anderen, in dem zweiten Schöpfungsbericht, daß 
der Mensch diese Erde zu „bebauen" und zu „be­
wahren" habe. Ich kann da also nicht ganz mit — 
ich meine fast, es wäre fatalistisch —, wenn wir diese 
Welt so sich selbst überlassen, wie mir das in ge­
wissen Aspekten in dem Votum von Herrn Slenczka 
zum Ausdruck gebracht schien. Aber vielleicht habe 
ich ihn da auch falsch verstanden.

Worum geht es hier bei uns in der Synode? Ganz 
bestimmt nicht darum, jetzt wissenschaftlich das 
Pro und Contra auseinandergesetzt zu bekommen, 
um dann sagen zu können: „Wir entscheiden uns 
für Pro" oder „Wir entscheiden uns für Contra". Es 
geht darum — ich meine, es ist einfach unsere christ­
liche Verantwortung, die wir einzubringen haben —, 
angesichts der Ambivalenz der vorhandenen Gut­
achter und der vorliegenden Gutachten zu sagen: 
Die durch Kernenergie möglichen Schäden sind mög­
licherweise irreparabel. Von da her, im Blick auf 
unsere und die nach uns kommenden Generationen 
können wir nicht anders, als ein „Moratorium" zu 
fordern.

Ich wehre mich auch dagegen — ich habe einen 
solchen Wunsch auch nie zum Ausdruck gebracht —, 
daß die Synode sich jetz t auf dieser Tagung 
irgendwie zu einem Pro oder Contra zur Kernenergie 
entschließt. Aber sie hat künftig die Gefahren zu 
sehen. 650 Kernforschungsleute haben der Kern­
energie eine relativ ungefährliche Zukunft voraus­
gesagt; aber immerhin stehen allein bei der Mora- 
toriums-Unterschrift, die Herr Altner eingeholt hat, 
über 2000 Wissenschaftler mit anderer Meinung da­
gegen, darunter viele Physiker, darunter auch viele 
Mediziner, vor allem Menschen aus dem natur­
wissenschaftlichen Bereich. Ich meine deshalb, wir 
dürfen uns nicht ständig an dieser Materie vorbei­
drücken. Wir haben den Antrag Altner aus formalen 
Gründen im Herbst nicht behandeln können, wir 
wollten das jetzt tun, es ging auch jetzt nicht; aber 
ich wäre sehr dankbar, wenn wir jetzt zu einem Ent­
schluß kämen, wonach wir auf den Herbst hin zu 
möglichen Aussagen der Synode auch in dieser 
Sache kommen.

Ich weise darauf hin, daß im Bericht das Wort 
„gegebenenfalls" deswegen eingeklammert steht, 
weil ein Dissens bestand zwischen dem Rechtsaus­
schuß, der das Wort „gegebenenfalls" eingebracht 
haben wollte, und dem Hauptausschuß, der es ge­
strichen sehen wollte.

Wir sollten es der Gruppe, die sich jetzt bald an 
die Arbeit machen müßte, überlassen, sich darüber 
schlüssig zu werden, ob die Dinge im Herbst dieses 
Jahres griffig werden oder erst irgendwann in einer 
der nächsten Synoden, eventuell im Frühjahr des



Vierte Sitzung 133

nächsten Jahres. Wir sollten das nicht vom FEST- 
Papier abhängig machen, zumal bis zum Herbst, wie 
mir Herr Dr. Dr. Altner gestern sagte, schon wesent­
liche Aussagen vorliegen dürften.

Lassen Sie mich zum Schluß ein Wort sagen, das 
mir in den anstehenden schwierigen Fragen Anstoß 
zum Engagement geworden ist. Es ist ein Wort 
D. Bonhoeffer's, der im Gefängnis in Tegel einmal 
schrieb: „Wir sind nicht Christus, aber wenn wir 
Christen sein wollen, so bedeutet das, daß wir an 
der Weite des Herzens Christi Teil bekommen sollen 
in verantwortlicher Tat, die in Freiheit die Stunde 
ergreift und sich der Gefahr stellt, und in echtem 
Mitleiden, das nicht aus der Angst, sondern aus der 
befreienden und erlösenden Liebe Christi zu allen 
Leidenden quillt. Tatenloses Abwarten und stumpfes 
Zuschauen sind keine christlichen Haltungen. Den 
Christen rufen nicht erst die Erfahrungen am eigenen 
Leibe, sondern die Erfahrungen am Leibe der Brü­
der, um deretwillen Christus gelitten hat, zur Tat 
und zum Mitleiden."

(Beifall)
Synodaler Leser: Wir sind eine Kirche, die in 

der Ökumene mitarbeitet. Nun liegt uns eine An­
frage aus der Ökumene vor. Vorhin wurde Birch 
zitiert. Es gibt viele evangelische Gemeindeglieder 
in unserem Land, die fragen — wir haben dies aus 
den Anträgen, die uns vorliegen, ersehen können: 
Wie kommen wir mit der ganzen Energieproble­
matik zurecht? Sie suchen eine Antwort auf die 
Frage: Was können oder was müssen wir tun, um 
der Bedrohung durch die Kernenergie möglichst aus­
zuweichen und diese so klein wie möglich zu halten? 
Ich meine, wir müssen uns, ganz abgesehen davon, 
wie wir theologisch stehen und wie wir über die 
Sache denken, um der Glaubwürdigkeit unseres 
Dienstes willen auf diese Fragen und auf die Proble­
matik einlassen. Wir haben nicht das Recht, auch 
nicht die Befugnis und bestimmt nicht die Kraft, 
hier ein Symposium über Kernenergie und derglei­
chen durchzuführen. Aber wir sollten diese Fragen 
bedenken, und wir sollten sie möglichst sachgerecht 
bedenken. Deshalb bittet der Rechtsausschuß um die 
Einsetzung eines Ausschusses, um die Vorklärung 
dieser Dinge und um Bericht in der Zwischentagung, 
damit wir uns ein Bild machen können, in welchem 
Umfang und zu welcher Zeit wir uns der Proble­
matik stellen können und sollen.

(Beifall)
Nur nicht ausweichenl Abwarten wäre falsch.

(Beifall)
Synodaler Schneider: Es wurde mehrfach die Auf­

gabe der Synode angesprochen. Ich möchte eine ganz 
einfache Antwort geben. Zunächst hat eine Synode 
die Aufgabe, die Anträge, die ihr vorliegen, so red­
lich und sachverständig wie möglich zu bearbeiten. 
Aber es würde gegen eine Synode sprechen, wenn 
sie nur immer wieder ihre Inkompetenz und Un­
fähigkeit deutlich machte. Wenn wir im Laufe der 
Beschäftigung mit einem Thema sehen, daß dieses 
Thema uns überfordert — gut, dann geben wir das 
zu. Aber wenn Gemeinden am Kaiserstuhl sich mit 
diesen Problemen auseinandersetzen — unsere Ge-

meinden! —, können sie erwarten, daß wir sie dabei
begleiten. (Beifall)

Zweitens. Ich glaube, es ist nicht allen von uns 
die Dimension deutlich, um die es geht. Es geht hier 
nicht um die Frage eines politischen Programms 
oder um irgendeine Tagesfrage, es geht um das 
Problem menschlicher Existenz. An einer solchen 
Frage können wir nicht vorbeigehen.

Drittens. Wenn gesagt wird: „Es ist eine Aufgabe 
der Verkündigung und der Seelsorge", dann sind 
wir erst recht dran. Dann ist es die Aufgabe einer 
Synode, dafür zu sorgen, daß die Verkündigung in 
rechter Weise sich den Fragen stellt, die nun mal 
dran sind, sei es zum Beispiel in der Weise, daß 
sie anregt, den Buß- und Bettag, der kalendarisch 
regelmäßig gehalten wird und bei dem dann die 
Prediger mit gleicher Regelmäßigkeit immer wieder 
zu begründen versuchen, warum dieser Tag über­
haupt noch seine Funktion hat, einen solchen Tag
einmal unter das hier jetzt erörterte Thema zu
stellen. (Zustimmung)

Synodaler Feil: Ich möchte nicht wiederholen, 
was schon sehr deutlich gemacht worden ist, sondern 
durch einen lateinischen Satz das verbinden, was in 
den beiden Voten des Herrn Dr. Slenczka und un­
seres Herrn Landesbischofs zunächst auseinander­
zugehen scheint. Ich glaube, dieser Satz — ich will 
ihn dann auch übersetzen —

(Heiterkeit und Beifall) 
könnte uns eine Hilfe sein. — Ja, wir sind ange­
halten, Strukturen der Liebe auch hier durchzufüh­
ren; das gehört dazu. Der Satz heißt: „Helvetia regi- 
tur providentia Dei et confusione hominum." Nun 
kann man das natürlich so oder so übersetzen,

(Große Heiterkeit)
— ich meine, was die Begriffe angeht. Ich würde so 
übersetzen: „Die Schweiz wird regiert durch die 
Herrschaft Gottes" — Sie können „providentia" auch 
mit „Vorsehung" übersetzen, und die „confusio ho­
minum" können Sie übersetzen mit „Machenschaften 
der Menschen" oder auch mit „Verirrungen und Ver­
wirrungen der Menschen". Das gilt natürlich auch 
für die ganze Welt.

Ich meine, in diesem Satz ist — und nun kommt 
der Ernst der Sache — beides zusammengefaßt. Es 
sind keine entgegengesetzten Voten des Herrn Dr. 
Slenczka und des Herrn Landesbischofs, sondern man 
muß das ganze Problem in dieser Kombination sehen 
und behandeln. Es hat zunächst so ausgesehen, als 
wenn Herr Dr. Slenczka nur von der providentia 
Dei spreche und nicht auch die Verantwortlichkeit 
des Menschen, auch seine ganzen Verirrungen und 
Verwirrungen und auch die Herrschaft des Bösen 
einbeziehe. Vielleicht können durch den zitierten 
Satz die beiden zunächst scheinbar auseinander­
fallenden Voten zusammengebunden werden.

Präsident Dr. Angelberger: Zur Geschäftsordnung 
Herr Dr. Wendland.

Synodaler Dr. Wendland: Ich beantrage Schluß 
der Rednerliste.

Präsident Dr. Angelberger: Ich verlese: Herr Stock, 
Herr Krämer, Herr Viebig, Herr Dr. Bilger und Herr 
Ertz. Wer ist gegen den Antrag auf Schließung der



134 Vierte Sitzung

Rednerliste? — Enthaltung? — Sie haben die Namen 
gehört. Herr Stock, bitte!

Synodaler Stock: Ich bin der Meinung, daß wir uns 
dem Problemkreis nicht entziehen können. Ich kann 
mich kurz fassen, weil Wesentliches schon gesagt 
ist. Es geht darum, daß wir ein neues Energie­
bewußtsein in unserer Bevölkerung entwickeln. Wir 
haben ja auch gemerkt, daß wir ein neues Umwelt­
bewußtsein brauchen, und haben es innerhalb rela­
tiv kurzer Zeit bekommen. Es handelt sich allerdings 
bei der Frage der Energie, das kann gar nicht anders 
sein, um ein hochpolitisches Thema, und deshalb 
habe ich die Angst: wir spüren das, und darum 
drücken wir uns gern. Gerade das sollten wir nicht 
tun. Wir dürfen, wenn wir politische Probleme er­
örtern, eben nicht immer nur parteipolitisch denken. 
Politik ist mehr. Politik ist etwas, das das Zusam­
menleben der Menschen auf dieser Erde betrifft, 
und wo immer es darum geht, ganz egal unter 
welchen Aspekten, sind wir als Kirche gerufen, ein 
Wort der Hilfe den Menschen zu geben, die nicht 
im Besitz der Informationen sind, welche uns zu­
gänglich sind, und die fragend und ratend und dann 
am Ende ängstlich auf den Tag der Zukunft schauen, 
weil ihnen die Hilfe fehlt, die zu geben unsere Auf-
gäbe ist. (Beifall)

Synodaler Krämer: Ich möchte auf ein Wort ein­
gehen, das von Herrn Professor Slenczka stammt, 
die Formulierung mit der „freien Vernunft". Ich 
meine ihm widersprechen und ihm bestreiten zu 
müssen, daß es überhaupt eine freie Vernunft gibt. 
Auch er hat seine Vernunft letztlich gebunden an 
irgendeine Gewissens- und Lebensauffassung oder
wie immer wir es jetzt nennen wollen. Und wenn
er sagt, daß die Zerstörung der Welt einfach nicht 
gegen Gottes Willen möglich ist, so könnte man 
jetzt überspitzt sagen: deswegen, weil nicht alle 
ihre Vernunft frei, das heißt ungebunden, walten
lassen. (Beifall)

Synodaler Viebig: Der Hauptausschuß hat dem 
Berichtsvorschlag von Herrn Richter mehrheitlich 
nicht seine Zustimmung geben können und beson­
ders gerade dem, was er im letzten Absatz seines 
Berichts sagt: „Rechts- und Hauptausschuß teilen 
die Ansicht, daß sich die Synode einmal genügend 
Zeit nehmen und diese Problematik eingehend be­
handeln sollte." Wir haben dann versucht, eine 
Kompromißformulierung zu finden, und haben eines 
unserer Mitglieder in den Rechtsausschuß geschickt. 
Es ist nur in etwa gelungen, sie zu finden, so daß 
ich nicht sagen kann, daß der Hauptausschuß voll 
hinter diesem Vorschlag steht. Ich möchte aber, an­
knüpfend an das, was die Herren Richter und Gött­
sching gesagt haben, einen Vorschlag machen, wie 
wir unseren Beschluß fassen könnten. Wir könnten 
beginnen mit dem letzten Teil von „Drittens": „Wir 
sind uns dessen bewußt, daß unsere Landessynode 
nicht in der Lage ist, die Gesamtproblematik zu 
lösen. Wir fühlen uns jedoch verpflichtet", — daß 
wir also zur Bewußtseinsbildung beitragen soll­
ten —, und dann käme Abs. 1: „Es möge ein Sonder­
ausschuß gebildet werden." Dieser soll das einmal 
aufarbeiten und auch das Papier der FEST einbeziehen, 
auch eine Materialmappe zusammenstellen, und uns

sein Arbeitsergebnis im Herbst vortragen. Dann 
können wir immer noch entscheiden, ob wir uns 
längere Zeit — ausreichend Zeit — zur Behandlung 
der Sache nehmen. Denn es wird, wenn wir eine 
Schwerpunkttagung machen, sehr schwierig sein, 
dann immer andere Schwerpunkte in diese selbe 
Tagung mit einzubauen. Das hat sich als nicht prak­
tikabel erwiesen.

Präsident Dr. Angelberger: Zur Erläuterung: Was 
Sie vorgetragen haben, ist schon ein Bestandteil in 
dem Begehren von Herrn Dr. Göttsching, der es ja 
auch noch schriftlich niederlegt oder niedergelegt 
hat. Lesen Sie es bitte noch einmal vor.

Synodaler Dr. Göttsching: Ich möchte meinen 
Antrag so formulieren:

Erstens. Die Landessynode nimmt zur Kenntnis, 
daß u. a. auch von der FEST wissenschaftliches 
Material über die Möglichkeiten und Gefahren 
der Kernenergie erarbeitet wird.
Zweitens. Dieses Material soll der Synode auf 
einer der nächsten Tagungen vorgelegt werden. 
Dabei soll in geeigneten Referaten zu ethi­
schen Grundfragen im Zusammenhang mit den 
Gefahren der Kernenergie Stellung genommen 
werden.
Drittens. Diese Tagung soll durch einen ad- 
hoc-Ausschuß, bestehend aus Mitgliedern von 
jedem Ausschuß, vorbereitet werden.

Dieser Antrag faßt meiner Ansicht nach alles das, 
was vorgebracht und gewünscht wird, zusammen 
und würde, glaube ich, jedem Begehren, das hier 
vorgebracht worden ist, gerecht.

Synodaler Dr. Bilger: Nach all dem Vorangegan­
genen kann ich mich kurz fassen. Ich möchte aber 
noch einmal darauf hinweisen, daß wir alle ja auf 
dem Gebiet der Kernenergie keine Fachleute sind, 
daß wir also, wenn wir ethische Aussagen machen 
wollen, völlig abhängig sind von der technischen 
Information, die wir erhalten. Deswegen halte ich
es für unabdingbar, daß die Vorbereitung einer
solchen Besprechung hier in der Synode nicht nur 
außerordentlich gewissenhaft, sondern auch sehr 
umfangreich gemacht wird, damit wir wirklich zu 
einer substantiierten ethischen Aussage kommen 
können. Das wird auch die Referentenauswahl be­
treffen. Ich glaube, man sollte auf jeden Fall dieses 
Symposion oder diese Konferenz, die Herr Ober­
kirchenrat Stein erwähnt hat, abwarten. Also lieber 
etwas später, aber besser vorbereitet, und nicht 
nun schnell was sagen wollen.

Präsident Dr. Angelberger: Als letzter Redner 
Herr Ertz.

Synodaler Ertz: Was ich sagen wollte, haben Herr 
Viebig und Herr Dr. Göttsching gesagt.

Präsident Dr. Angelberger: Wir haben jetzt die
Anträge vom Rechtsausschuß, unterstützt vom
Hauptausschuß. Wir haben den Antrag Dr. Gött­
sching. Ich frage den Berichterstatter, wie er sich 
als Initiator des Gesamtrahmens zu dem stellt, was 
Herr Dr. Göttsching aufgenommen hat. Es wäre 
allerdings noch daran zu denken, die Materialmappe 
aufzunehmen, was ich für sehr gut fände, — es steht 
nicht im Antrag —, und vielleicht einen zeitlichen



Vierte Sitzung 135

Prüfungsstopp einzulegen: in die Zwischentagung 
1976.

Synodaler Richter: Ich meine, die Frage, die im 
Antrag Altner ansteht, die Frage nach der Behand­
lung der Kernenergie-Problematik, dürfte nicht so 
behandelt werden wie bisher: im retardierenden 
Verfahren. Diese Frage bekommt eine gewisse 
Dringlichkeit angesichts der Lage, in der wir uns auf 
diesem Gebiet befinden. Darum meine ich — das 
ist gar kein Widerspruch zu dem, was jetzt die 
zusätzlichen Anträge einbringen —, daß es doch 
auch dem entgegenkommt, was Herr Dr. Göttsching 
vorbrachte, wenn wir jetzt schrittweise vorgehen 
und erstens einmal den Sonderausschuß bilden, der 
klären muß: Können wir es schaffen, auf die Zwi­
schentagung hin die Materialmappe zusammenzu­
stellen? Haben wir überhaupt den nötigen back­
ground, um dann einigermaßen richtig in die Herbst­
tagung einsteigen zu können? Wir sollten es die­
sem zu bildenden Ausschuß und den zu hörenden 
Experten überlassen, wie die Dinge dann weiter­
geführt werden. Wir hätten dann die Materialmappe 
unter Umständen erst in der Herbstsynode, viel­
leicht auch noch etwas später, so daß wir dann erst 
in der Frühjahrssynode dezidiert dazu kommen, 
diese Dinge zu behandeln. Um aber wirklich, wenig­
stens im Frühjahr zu einer guten Aussage zu kom­
men, brauchen wir jetzt recht schnell und bald die 
Installation dieser Gruppe. Wir sollten es dieser 
Gruppe überlassen, mit welchem Zwischenbericht 
sie dann in der Zwischentagung auf uns zukommt.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Darf ich das noch ein­

mal kurz zusammenfassen. Es kommt uns darauf an, 
den Fortgang des Verfahrens zu fördern, und zwar 
a) durch Materialbeschaffung — en bloc gesprochen 
— und b) durch die Bildung des Personenkreises 
oder Sonderausschusses. Das möchte ich jetzt zur 
Abstimmung stellen und gleichzeitig hinzufügen, 
daß eine zeitliche Festlegung für diesen Sonderaus­
schuß erfolgt; wobei er — in Klammern gesetzt — 
nicht unbedingt mit einem fertigen Ergebnis kommen 
muß, aber bei der Zwischentagung im Herbst den 
vier Ausschüssen über seine Arbeit berichtet.

Synodaler Dr. Göttsching: Da ich den Antrag ge­
stellt habe, darf ich sagen: Dieser ad-hoc-Ausschuß 
könnte sofort gebildet werden, und ich würde mich 
bereit erklären, dort mitzuarbeiten, weil mir nämlich 
das gesamte Material, das in unserem Ministerium 
vorhanden ist, zur Verfügung gestellt werden könn­
te. Das ist neutrales Material von beiden Seiten.

Präsident Dr. Angelberger: Ich frage noch einmal: 
Sind Sie mit meinem Vorschlag der Zusammen­
fassung einverstanden? — Wer nicht? — Enthal­
tung? — Einstimmig angenommen.

Jetzt kommen wir zum Sonderausschuß. 
Herr Richter! Für den Finanzausschuß Herr Dr. Gött­
sching. Darf ich den Hauptausschuß fragen?

Synodaler Richter: Darf ich mich noch kurz ein­
schalten. Es wurde innerhalb der kleinen Vorberei­
tungsgruppe schon gefragt, wer gern bereit dazu 
wäre und da mittun würde. Ich habe eine Umfrage 
gestartet, die mich zu allen Ausschüssen, außer zum

Bildungsausschuß, geführt hat. Ich kann vom Rechts­
ausschuß sagen, daß sich hier bereit erklären wür­
den die Synodalen Leser, Herr von Baden, Mar­
quardt und ich, vom Hauptausschuß Frau Hansch, 
Herr Georg Hoffmann und Herr Gomer, 

(Zurufe)
Präsident Dr. Angelberger: Darf ich mal unter­

brechen. Je kleiner ein Ausschuß, desto besser das 
Arbeitsergebnis.

(Zustimmung)
Denken Sie bitte auch daran, daß der eine oder an­
dere von außerhalb mitarbeiten soll. Sie selber 
haben Herrn Pfarrer Beck empfohlen. Wenn Sie 
beim Rechtsausschuß, der zehn Mitglieder hat, be­
reits vier anbieten und jeder andere Ausschuß 
gleichbehandelt werden möchte, haben Sie einen 
Verein — entschuldigen Sie das Wort — von 40 
Leuten beieinander, und da kriegen Sie keine ratio­
nelle Arbeitsweise auf die Beine. Es sollte ein 
kleines, flott arbeitendes Gremium sein, wobei man 
immer wieder mal den einen oder anderen zusätz­
lich hören kann.

Synodaler Viebig: Darf ich für den Hauptausschuß 
Frau Hansch vorschlagen.

(Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Und für den Rechts­

ausschuß, außer Herrn Richter?
(Zuruf: Herr v. Baden!)

Bildungsausschuß?
(Zuruf: Herr Fischer v. Weikersthal — 

vorbehaltlich seines Einverständnisses!)
In Vertretung oder Ersatz?
Ich frage zwischenzeitlich einmal: Herr Richter, 

Sie selbstverständlich ja?
Herr Göttsching hat sich angeboten!

(Zuruf: Ja!)
Frau Hansch?

(Zuruf: Nein! — Ich würde Herrn Leser vor­
schlagen!)

— Der ist im Rechtsausschuß. —
Synodaler Rave: Darf ich etwas zur Aufklärung 

sagen? — Die drei aus dem Hauptausschuß Genann­
ten sollten nicht alle gleichzeitig dabei sein. Der 
Hauptausschuß hatte gedacht, wenn es bei jeman­
den Terminschwierigkeiten gibt, sollte auf jeden 
Fall ein Vertreter da sein.

Präsident Dr. Angelberger: Das habe ich eben 
auch bei Herrn Fischer v. Weikersthal angeregt.

Synodaler Rave: Von da aus wäre auch Herr 
Gomer vom Hauptausschuß mit aufzunehmen.

Präsident Dr. Angelberger: Also statt Frau Hansch 
Herrn Gomer, Rechtsausschuß: Herr v. Baden; ist er
gefragt? (Zurufe: Ja, ja!)
Dann Fischer v. Weikersthal, Herr Fettke als Ver­
treter; Vertreter von Herrn Göttsching ist Herr 
Stock; beim Rechtsausschuß Herr Leser für den 
Herrn v. Baden; Herr Gomer wird vertreten durch 
Herrn Georg Hoffmann, wenn ich richtig gehört 
habe.

Dann wäre es beisammen, und wenn der eine 
oder andere noch gerufen werden muß, kann das 
immer noch geschehen.



136 Vierte Sitzung

Sind Sie damit einverstanden, einschließ­
lich der Stellvertretungen?

(Allgemeiner Beifall)
Daß die Materia1mappe geschaffen wird, 

ist eigentlich eine Selbstverständlichkeit. Ist jemand 
dagegen? — Enthaltung? — Nein!

Jetzt zum Modus noch: Bei der Zwischentagung 
berichtet der jetzt gebildete kleine Ausschuß über 
seinen Arbeitsstand jedem Ausschuß. — Einver­
standen? — Jemand dagegen? — Enthaltung? — 
Nicht der Fall. — Danke!

Wenn sonst irgendetwas sein sollte, kann ja der 
Ausschuß die anderen Materialien sich noch dazu 
holen.

Nächster Punkt: Ziffer

IX,4

Eingabe des Evangelischen Pfarramts March 
auf Stellungnahme der Landessynode zur 
kirchlichen Situation in Südafrika

Herr Rüdel, bitte! — Ruhe bitte!

Synodaler Rüdel, Berichterstatter: Herr Präsident! 
Liebe Mitsynodale! Es handelt sich um die Eingabe 
des Evang. Pfarramts March auf Stellungnahme der 
Landessynode zur kirchlichen Situation in Süd­
afrika (Liste der Eingänge Nr. 5). Sie haben in Ihren 
Unterlagen als Anlage zu dieser Eingabe die Reso­
lution der Evang. Erwachsenenbildung des gleichen 
Pfarramts March, und ich habe für den Hauptaus­
schuß, Finanzausschuß und Rechtsausschuß zu be­
richten, die diesen Bericht einstimmig angenommmen 
haben.

Die Evang. Erwachsenenbildung March hat der 
Landessynode folgende Bitte vorgetragen:

Die Evang. Landeskirche in Baden möge sich bei 
der Synode der EKD und beim Kirchlichen Außen­
amt dafür einsetzen, daß
1. keine Pfarrer aus der BRD mehr in den deut­

schen Gemeinden oder anderen weißen Gemein­
den in Südafrika und Südwestafrika eingesetzt 
werden,

2. daß keinerlei Kirchensteuermittel aus dem Be­
reich der EKD in die deutschen Gemeinden dort 
fließen,

3. daß geprüft wird, ob nicht ab 1976 mit diesen 
eingesparten Kirchensteuermitteln die in der 
Entstehung begriffene Evang. Lutheran Church 
of South Africa (also eine schwarze Kirche), 
unterstützt werden könnte.

Dazu wurde folgende Stellungnahme erarbeitet:
Zu 1. Pfarrer aus der EKD nach Süd- 

afrika: In der lutherischen Föderation sind alle 
lutherischen Kirchen Südafrikas vereinigt, also weiße 
und schwarze. Unter ihnen gibt es vier deutschspra­
chige Kirchen, mit denen die EKD seit Jahren ver­
tragliche Abmachungen hat, zu deren Erfüllung bei 
personellem Defizit auch Pfarrer aus dem Bereich der 
EKD zur Verfügung gestellt werden. Solche Pfarrer 
werden hier besonders sorgfältig vorbereitet, wobei 
die Qualifikation sich aus der von der EKD selbstver­
ständlich erkannten Situation dort in Südafrika er-

geben muß. Wenn auch diesen vier Kirchen keine 
kritische Position zur offiziellen Apartheid-Politik 
der Regierung nachgesagt werden kann, so soll auch 
nicht unerwähnt bleiben, daß diese Kirchen und 
damit auch ihre Pfarrer gemäß dem sog. „Lutheran 
Appeal of Swakopmund" u. a. auch auf die luthe­
rische Einheit und die Überwindung des Rassismus 
ausdrücklich verpflichtet sind. Das personelle Defi­
zit wird von Jahr zu Jahr geringer, da für die Aus­
bildung eigener Pfarrer, nicht zuletzt unter dem 
Einfluß der EKD, viel getan worden ist. Die aus­
gesandten deutschen Pfarrer werden von den Ge­
meinden bzw. Kirche dort am Ort bezahlt. Zuschüsse 
aus der EKD werden aus der bekannten finanziellen 
Situation heraus immer geringer.

Zu 2. Kirchensteuermitte1 für die 
Gemeinden von Südafrika: Zweifelsohne 
bläst für Südafrika der „Wind der Veränderung" 
(Wind of Change). Gerade jetzt aber werden die 
Gemeinden und vor allem ihre Pfarrer besonders 
seelsorgerlich in Anspruch genommen werden. Ein 
totaler Stopp der EKD-Hilfe in diesem Moment 
wäre sicherlich wenig hilfreich. Die Zuschüsse von 
seiten der EKD werden außerdem jährlich weniger, 
da das vom Außenamt der EKD in richtiger Erkennt­
nis verfolgte Prinzip der anzusteuernden Unab­
hängigkeit jetzt deutlich seine Früchte trägt.

Zu 3. Verwendung dieser Mitte1 für 
die schwarzen Kirchen: Eine Umleitung 
von Mitteln aus einer evtl. Sperrung zugunsten der
schwarzen evangelischen lutherischen Kirche von
Südafrika würde nach Auskunft der EKD scheitern, 
da diese Kirchen solchermaßen eingesparte Gelder 
mit Sicherheit ablehnen würden.

Im übrigen ist noch zu bemerken, daß die kirch­
liche Einheit zwischen schwarzen und weißen Kir-
chen durch die EKD nur gefördert werden kann,
wenn die EKD sich auch weiterhin den weißen 
Kirchen verpflichtet. Andernfalls würde die über­
wiegende Mehrheit der weißen Lutheraner in kirch­
liche Gruppierungen abwandern, in denen sie das 
Evangelium unter Einbeziehung seiner politischen 
Dimension nicht mehr erreicht. Damit aber wäre 
dem erklärten Ziel der Föderation der Ev. luthe­
rischen Kirchen in Südafrika, also einer Kirchen­
einheit unter schwarzen und weißen Lutheranern, 
der Boden entzogen.

Und schließlich noch eine Information für die Be­
antwortung an das Pfarramt in March:

Die Frühjahrssynode 1976 tagte mit Schwerpunkt 
„Ökumene und Mission", in deren Verlauf die mit 
Südafrika zusammenhängenden Fragen öfters Gegen­
stand der Beratungen waren. Die Stellungnahme zur 
Eingabe des Ev. Pfarramts March bzw. der dortigen 
Erwachsenenbildung konnte deshalb unter Inan­
spruchnahme des Sachverstands von EKD-Referenten 
so gründlich und prompt erfolgen wie vorliegend.

(Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Herzlichen Dank, Herr 
Rüdel! — Sie haben die Stellungnahme ge­
hört. Wünscht jemand hierzu Ausführungen zu ma­
chen? — Das ist nicht der Fall.



Vierte Sitzung 137

Ist jemand mit der Art der Beantwortung oder tung der Christen, die wir als Kirche nicht über-
der Stellungnahme nicht einverstanden? — Enthal­
tung, bitte? — Bei 3 Enthaltungen angenommen.

Nun kommt IX, 5:
Antrag des Konvents badischer 
Theo1ogiestudenten auf Abgabe 
einer Stellungnahme durch die Landessynode. 

Hier darf ich Herrn Bußmann bitten.

schreiten dürfen. Es kam dem Hauptausschuß, für 
den ich mitberichte, und dem Rechtsausschuß zu­
gute, daß die Herren Dr. Held, Präsident des Kirch­
lichen Außenamtes der EKD, und Oberkirchenrat Dr. 
Linnenbrink. Referent für Kirchlichen Entwicklungs­
dienst und Entwicklungspolitik bei der EKD, hinzu­
gezogen werden konnten. Der Rechtsausschuß hat 
sich gern den Kenntnisstand dieser Fachleute auf 
dem Gebiet dieser Beziehungen der Evang. Kirche

Können wir die beiden Anträge 5 und 6 unter IX zur Bundesregierung und zu den Kirchen im Aus-
Eingabe des Evangelischen Kirchengemeinde­
rats Furtwangen/ Baden zur Unter­
stützung der Entwicklungsländer 

zusammenfügen?
(Allgemeine Zustimmung)

IX, 5 und 6

land, hier speziell zu denen in Südafrika, zunutze 
gemacht. Dabei hat sich wieder gezeigt, wie not­
wendig es ist, eine gut funktionierende EKD zu 
haben, die Gemeinschaftsaufgaben stellvertretend 
für die Gliedkirchen wahrnimmt.

(Beifall)
Aus der Sachbehandlung im Rechtsausschuß resul­

tieren folgende Hinweise, die von der Synode und
Synodaler Bußmann, Berichterstatter: Herr Präsi- von den Antragstellern beachtet werden sollten:

dent! Verehrte Synodale! Der Antrag des Konvents 1. Seit vier Jahren gibt es in der Bundesrepublik
der badischen Theologiestudenten und die Eingabe eine für die katholische und evangelische Kirche ge­

meinsame Konferenz für Entwicklungsfragen. Sie hatdes Evang. Kirchengemeinderats Furtwangen wur­
den in der begrüßenswerten Absicht verfaßt, die im Februar ein von der EKD und von der Katho-
Ergebnisse der 5. Vollversammlung des Okumeni- lischen Bischofskonferenz gebilligtes Memorandum 
schen Rates der Kirchen in Nairobi, wie sie uns mit dem Titel „Soziale Gerechtigkeit und internatio- 
nun vorliegen, umzumünzen auf die Ebene der nale Wirtschaftsordnung" im Blick auf die demnächst 
Gliedkirchen und fruchtbar werden zu lassen für auch in Nairobi stattfindende Welthandelskonferenz 
das Wort- und Tatzeugnis der Christen je in ihrem vorgelegt. Darin wird u. a. zu Fragen der wirtschaft- 
Verantwortungsbereich. In dieser Hinsicht muß lichen Expansion, des Verhältnisses der Industrie­
allerhand geschehen. Das hat sich unsere Synode nationen zu den rohstoffexportierenden Ländern, des
gerade durch das Schwerpunktthema Okumene und Rüstungswettlaufs und des internationalen Waffen- 
Mission auf dieser Tagung eindringlich vor Augen geschäftes Stellung genommen. Das Studium dieses
führen lassen. Die Anstöße, die von Nairobi aus­
gehen, gelten nicht nur dem Miteinander der Kir­
chen im Blick auf die Einheit in Christus, sie moti-

Memorandums wird von Herrn Dr. Linnenbrink
wärmstens empfohlen.

2. Was die Frage der nuklearen Zusammenarbeit 
vieren auch nicht nur das Handeln der Gemeinden zwischen der Republik Südafrika und der BRD an- 
im Blick auf den einen oder anderen Brennpunkt geht, so erscheint es dem Rechtsausschuß unmöglich, 
des Elends in der Welt, sondern sie sind in starkem irgendwie Partei zu ergreifen. Die Gestalter der
Maße auch Anfragen an den persönlichen Lebensstil 
des Einzelnen: Wie wirkt sich der Appell an die

Afrika-Politik in unserer Bundesregierung tragen
für dieses Politikum allein die Verantwortung. Wie 

Weltverantwortung im großen und ganzen aus auf bekannt ist, hat der Rat der EKD
das Verhalten des Einzelnen in seinem Lebens­

es nicht versäumt,
gegenüber unserer Regierung auf das Gewicht der 

gut geht wie Verantwortung in dieser Angelegenheit rechtzeitig 
uns? So fragen durch Antrag und Eingabe eigentlich
bereich, speziell bei denen, denen es so

hinzuweisen. Vom 11.—13. Mai wird der Rat der
die Antragsteller. So fragt mit besonders verständ- EKD jn dieser Sache noch Gespräche mit Vertretern
licher Besorgnis auch die Junge Generation, hier re- der allafrikanischen Union führen.
präsentiert durch den Konvent unserer badischen 
Theologiestudenten. Der Wert der vorliegenden Ein­
gabe und des Antrages liegt hauptsächlich in dem 
Beitrag zu der viel berufenen Bewußtseinsbildung, 
für die beides einen Beweis darstellt und auf die in 
den Gemeinden abgezielt wird.

Die Sachbehandlung im einzelnen wurde freilich 
erschwert durch das Ansprechen einer Vielzahl von 
sehr heterogenen Problemstellungen, Anregungen

Es soll auch nicht unerwähnt bleiben, daß die Ar­
beitsgemeinschaft der Evang. Jugend in Deutschland 
zusammen mit dem Bund katholischer Jugend un­
längst eine Stellungnahme zu Wirtschaftsfragen ver­
öffentlicht hat.

Soweit die Berichterstattung zu den Punkten 14 
und 20 im Verzeichnis der Eingänge.

Gestatten Sie mir zum Schluß noch, daß ich Sie
und Vorschlägen. Außerdem durch die zu hoch ge- als Vorsitzender des besonderen Ausschusses 
schraubte Erwartung, die Synode der Evang.Landes- „Hilfe für Opfer der Gewalt" informiere,
kirche in Baden besitze eine Fülle an Möglichkeiten über die Ergebnisse der Sitzung vom 27. 4. 1976 —
zur Einflußnahme und an Informationen, wie sie erstmals in Verbindung mit dem neuen Hauptge-
allenfalls den Organen der EKD zur Verfügung schäftsführer des Diakonischen Werkes, Herrn Kir­
stehen. Auch gelangten wir bei den Beratungen chenrat Michel. Der Ausschuß nahm zur Kenntnis,
deutlich an die schon häufig in dieser Woche an- daß der Fonds per 31. 3. 1976 über Mittel in Höhe
gesprochenen Grenzen der politischen Verantwor- von 104 806,41 DM verfügt. Es ist jedoch zu beach-



138 Vierte Sitzung

ten, daß davon 80 000 DM durch Beschluß im Früh­
jahr 1975 für ein Projekt in Vietnam reserviert wor­
den sind. Sie erinnern sich. Davon gehören wiederum 
20 000 DM dem Christusträger Waisendienst, der 
diese nun im Rahmen einer Hilfsaktion von „Brot 
für die Welt" für das Kinderkrankenhaus in Hai­
phong einsetzen will. Damit ist der Ausschuß natür­
lich einverstanden. Es ist im Augenblick noch nicht 
abzusehen, wie die verbleibenden 60 000 DM zu­
gunsten der beschlossenen Zweckbestimmung ein­
gesetzt werden können. Der Ausschuß steht über 
Herrn Walz (Referat für ökumenische Diakonie im 
Diakonischen Werk Karlsruhe) dieserhalb in stän­
diger Verbindung mit der Zentrale in Stuttgart. Im 
übrigen wurden bei der Sitzung Einzelfallhilfen ge­
prüft und beschlossen. Sehr herzlich sei im Namen 
des Ausschusses allen Spendern gedankt, die den 
Fonds von Oktober 1975 bis März 1976 mit Spen­
den in Höhe von 4 871 DM bedacht haben.

Liebe Synodale! Auch die Hilfe für Opfer der 
Gewalt in der Welt versteht sich an ihrem Teil als 
einen kleinen Beitrag unserer Landeskirche zu der 
Bemühung um die in diesen Tagen häufig erwähnte 
Glaubwürdigkeit der Christen mit ihrem Reden und
Tun. (Beifall)

Präsident Dr. Angelberger: Danke schön! — Sie 
haben den Bericht gehört. Wird Aussprache ge­
wünscht? — Ich habe es bereits gesehen. Die Aus­
sprache ist eröffnet. Herr Rave, bitte!

Synodaler Rave: Zwei Bitten! Im Nachgang zum 
Hauptthema dieser Synodaltagung würde ich an­
regen, das eben genannte Memorandum zu der kom­
menden Welthandelskonferenz und den dort be­
handelten Fragen der Entwicklung, das vom Rat der 
EKD und der Katholischen Bischofskonferenz wieder 
gemeinsam wie schon vor Jahren zu Santiago di 
Chile herausgebracht worden ist, allen Synodalen 
zugehen zu lassen. Ich habe seinerzeit mit einer 
Obersekunda die Verhandlungen in Santiago mit­
gearbeitet und fand das überaus nützlich und hilf­
reich. Und ich würde auch meinen, daß es für die 
Beurteilung der Tagesnachrichten, die dann über 
diese Konferenz kommen werden, nützlich wäre, 
wenn die Synodalen durch dieses Memorandum über 
die Problematik ausreichend orientiert wären.

Die zweite Bitte, auch wieder in Erinnerung an 
das, was wir diese Woche gemacht haben: Wir 
hatten am Dienstagabend einen Südkorea-Bericht. 
Dort wurde uns gesagt, daß Anfang März wieder 
eine Verhaftungswelle war. Ich möchte anregen, 
daß der Ausschuß „Opfer der Gewalt" beim EMS 
nachfragt, ob neue Notfälle von Familien, deren Er­
nährer eingesperrt worden ist, vorliegen, Fälle, bei 
denen eine neue Hilfe unsererseits angebracht wäre. 
Ich bedanke mich, daß wir auch für Südkorea aus 
diesem Ausschuß und seinen Mitteln schon Hilfe 
gewährt haben.

Synodaler Bilger: Ich möchte auch nochmal auf 
dieses von Herrn Rave nun auch erwähnte Memo­
randum zurückkommen. Ich war am Mittwoch nicht 
hier, weil ich zu einer Besprechung eben dieses 
Memorandums mit der „Gemeinsamen Konferenz 
der Kirchen" in Bonn war. Bei dieser Besprechung

ist deutlich geworden, daß an dem Memorandum 
doch ganz erhebliche Kritik geübt werden kann. Es
haben an diesem Memorandum weite Kreise, die
eigentlich hätten einbezogen werden müssen, nicht 
mitgearbeitet, wie zum Beispiel die Wirtschaft. Ur­
sprünglich war als Adressat des Memorandums nur 
unsere Regierung gedacht. Da wäre eine ganz be­
stimmte Auswahl von Problemen zu nennen ge­
wesen, die dann konkretisiert hätten werden können. 
Dieses Mandat ist später irgendwie abgeändert wor­
den. Das hat zu einer Ausweitung in erheblichem 
Umfang geführt, die nun eben diese Kritik hat laut 
werden lassen. Die Besprechung in Bonn — ich will 
es kurz machen und nicht auf Einzelheiten eingehen 
— hat dazu geführt, daß es klar geworden ist, daß 
es so nicht geht, daß man 50 Paragraphen entwirft, 
in denen man lauter Reizworte anführt, die heute in 
der Diskussion sind, und daß man nicht substantiiert 
aussagt, was man sagen will, sondern daß man 
schwerwiegende Probleme in einem einzigen Para­
graphen nur oberflächlich berührt. Die Gespräche 
sollen nun fortgesetzt werden. Es ist klar geworden, 
daß dies notwendig ist, um die im Memorandum
gemachten Aussagen zu hinterfragen und zu ver-
tiefen, je nach dem, um was es sich da handelt.

Ich möchte nur soweit dies zur Information geben.
Präsident Dr. Angelberger: Noch eine Wortmel­

dung? — Herr Schöferl
Synodaler Schöfer: Ich wollte Herrn Bußmann als 

Vorsitzenden des besonderen Ausschusses für Opfer 
der Gewalt anregen, auch einmal jenes Gebiet ins 
Auge zu fassen, in dem heute nach den politischen 
Veränderungen in Indochina — wenn auch nur die 
Hälfte oder ein Drittel von dem wahr ist, was be­
richtet wird — neue gewaltige Opfer der Gewalt 
zu beklagen sind, nämlich in Laos und Kambodscha. 
Vielleicht könnte unser Ausschuß versuchen zu 
recherchieren, ob nicht jetzt auch dorthin Hilfe ge-
hört. (Vereinzelter Beifall)

Synodaler Dr. Müller: Um da gleich zu antworten: 
ich glaube, daß damit der Ausschuß von Herrn Buß­
mann überfordert ist. Unsere Aufgabe war bisher
nicht, zu recherchieren, sondern wir haben auf Fälle, 
die an uns herangetragen wurden, versucht zu rea­
gieren. Wenn wir recherchieren wollten, brauchten 
wir ein Vielfaches des Haushaltes der Landeskirche, 
um zu helfen.

Präsident Dr. Angelberger: Sagen wir statt „re­
cherchieren" Rückfragen halten bei EMS oder der­
gleichen und überlassen den Weg denjenigen, die 
sich jetzt mit der Materie befassen. — Herr Dr. 
Müller, bitte!

Synodaler Dr. Müller: Noch einen zweiten Punkt 
zu einem Einsatz dessen, was Herr Bilger aus Bonn 
berichtet hat: Ich meine, das sollte uns nicht davon 
abbringen, das Memorandum zu lesen; es hat ja 
auch positive Kritik gehabt, und die Adressatin, 
nämlich die Regierung, hat in einer Pressekonferenz 
versichern lassen, daß es eine sehr wertvolle Hilfe 
für ihre Unterhandlungen sei. Also der Antrag, daß 
wir das zu lesen bekommen, soll aufrechterhalten 
bleiben.



Vierte Sitzung 139

Synodaler Rave: Nur eine kurze Zusatzinforma­
tion: der einzige Europäer, der seit Beendigung des 
Bürgerkrieges nach Kambodscha einreisen konnte, 
war der schwedische Botschafter in Peking. Es ist 
völlig aussichtslos, sich über die Situation dort 
orientieren zu wollen.

Präsident Dr. Angelberger: Die Verhältnisse sind 
noch ganz in Bewegung. — Jetzt habe ich eine Frage 
an den Evangelischen Oberkirchenrat: Kann dem 
entsprochen werden mit dem Memorandum?

Oberkirchenrat Dr. Sick: Das Memorandum liegt 
vor und kann vervielfältigt werden. Es ist umfang­
reich und ist nicht ganz leicht zu lesen.

Synodaler Rave: Es gibt es kostenlos in Hanno­
ver.

Präsident Dr. Angelberger: Herr Wettach, 120 Stück 
und Versand. — Oder ist jemand dagegen?

(Zurufe: Nein!)
Also schon erledigt!

Meine lieben Schwestern und Brüder! Sie werden 
bemerkt haben, daß ich den letzten Berichterstatter 
doppelt an den Schluß gesetzt habe, und das in 
voller Absicht. Wir haben uns alle zu Beginn dieser 
Tagung darüber gefreut, auch offiziell ihm unsere 
guten Wünsche für sein Wirken in Villingen- 
Schwenningen — ich meine die Stadt, nicht den 
Kirchenbezirk; der heißt nur Villingen — darzu­
bieten. Es ist uns sicherlich eine aufrichtige Mit­
freude gewesen, ihm Glückwünsche auszusprechen 
und Segenswünsche zum neuen Amt mit auf den 
Weg zu geben. Aber andererseits bedeutet dies für 
uns eine Trennung hier in der Synode. Und das war 
für mich der Anlaß, die Eingaben 14 und 20 an den 
Schluß zu setzen, nachdem ich wußte, wie der Be­
richterstatter des Rechtsausschusses heißt.

Heute vor zehn Jahren war nach der alten Ge­
schäftsordnung zum Rumpfältestenrat das jüngste 
Paar der Synode getreten, Frau Pfarrerin Beyer und 
der Pfarrer Bußmann. Herr Bußmann, in diesen 
zehn Jahren sind Sie uns nicht nur ein treuer, un­
ermüdlicher, stets interessierter Helfer, sondern ein 
wirklich aufrichtiger, stets hilfsbereiter Kamerad 
gewesen. Sie haben im Plenum, hier bei uns im 
Präsidium, bei der Fertigung der Protokolle und 
Mitlenkung der Sitzungen stets mitgewirkt, ohne 
überhaupt über die Mehrbelastung je ein Wort zu 
verlieren. Sie haben auch in unseren anderen Gre­
mien den ständigen Ausschüssen, zunächst im Haupt­
ausschuß und dann im Rechtsausschuß, und schließ­
lich in den besonderen Ausschüssen, vor allen 
Dingen in dem, für den Sie zu allerletzt hier bei uns 
sprechen durften, für den Ausschuß für Opfer der 
Gewalt, dessen Vorsitzender Sie waren seit Beginn 
dieser Legislaturperiode, unermüdlich für uns ge­
arbeitet, uns informiert, Vorschläge unterbreitet, so 
daß auch hier Wertvolles beschlossen werden konnte.

Ich möchte deshalb die Tagesordnung unter die­
sem Punkt nicht schließen, ohne Ihnen aus ganzem 
Herzen persönlich und im Namen aller Mitsynodalen 
zu danken für die Menschlichkeit und Ihre Arbeit.

(Allgemeiner sehr starker Beifall)

Hinzu den Wunsch, wenn Sie der Weg mal von 
Villingen wieder nach Pforzheim führen sollte, 
nehmen Sie einen kleinen Umweg wahr, wenn Sie 
wissen, daß hier die Synode tagt. In Bad Herrenalb, 
bei uns sind Sie stets herzlich willkommen.

(Nochmals Beifall)
Synodaler Bußmann: Vielen Dank!

Präsident Dr. Angelberger: Damit sind wir am 
Ende unserer Tagesordnung. Ich habe lediglich noch 
die Ziffer X aufzurufen:

X.
Verschiedenes

Präsident Dr. Angelberger: Herr Jörger noch zu 
einer Mitteilung.

Synodaler Jörger: Das Personal dieses Hau­
ses bedankt sich bei Ihnen für die hochherzige 
Spende von 713 DM, deren Betrag etwas unter 
dem der letzten Spende liegt, die verwendet worden 
ist für Geburtstagsgeschenke, Weihnachtszuwen­
dungen und auch einige Barzuwendungen an das 
Personal.

Präsident Dr. Angelberger: Weitere Wortmel­
dungen? — Herr Gabriel, bitte.

Synodaler Gabriel: Sehr verehrter, lieber Herr 
Präsident! Man kann es kaum glauben, und doch ist 
es Tatsache, daß wir schon am Ende dieser Synodal­
tagung angelangt sind, einer besonderen Tagung, 
die auch ein besonderes Wort an dieser Stelle er­
lauben dürfte — ein Wort des Dankes natürlich.

Wir alle stehen noch unter dem Eindruck des 
Eröffnungsgottesdienstes bei dieser Tagung, der 
Andachten, der Vorträge und der Begegnungen mit 
den Brüdern und Schwestern aus der Dritten Welt. 
Wir stehen aber auch unter dem Eindruck unserer 
eigenen Arbeit, insbesondere der Gespräche in den 
Ausschüssen. Und auch das sollte erwähnt werden 
dürfen: auch die geselligen Stunden am späten 
Abend und am frühen Morgen sind ein wertvolles 
Geschenk der Gemeinschaft. Hervorzuheben wären 
auch unsere Singübungen auf dieser Tagung, in 
denen wir, ich glaube es so sagen zu dürfen, zu 
unserer eigenen Überraschung beachtliche Leistun­
gen hervorgebracht haben. Freilich — und hier 
kommt schon die Einschränkung —: in der unge­
wohnten Sprache jenes besonderen Liedes — als 
Nichttheologe vermag ich nicht ganz zu ermessen,
glaube aber, daß 
handelt hat

es sich nicht um Zungenreden ge- 
(Heiterkeit)

müssen wir erst noch einige Lektionen dazulernen, 
um über den feinen, hintergründigen Humor fröh­
lichen Herzens schmunzeln zu können. Auch das 
Summen ist in unserer Synode nach der Grundord­
nung offensichtlich verfassungskonform (in Klam-
mern gesagt: damit also erlaubt), es sei denn, daß
eine spätere authentische Interpretation des Rechts­
ausschusses dieser Auffassung widersteht.

(Heiterkeit)
Ich kann nichts dafür, Herr Präsident, daß ich bei 
dieser so einvernehmlich summenden Synode wie­
der an meine Bienenstöcke gedacht habe, die im



140 Vierte Sitzung

Frühjahr einen ähnlichen Summton abgeben, der 
für ihre Wohlbefindlichkeit spricht.

Heute aber ist nicht der Zeitpunkt, allein in hu­
moristischen oder gleichnishaften Ausführungen den 
edlen Wettstreit der Dankeswortgeber fortzusetzen. 
Der Schwerpunkt dieser Tagung, die Probleme der 
Dritten Welt gebieten es meines Erachtens, ein 
ernstes Wort hinzuzustellen.

Ich bin gewiß, Herr Präsident, daß Sie in diesen 
Tagen dann und wann gern einmal der früheren 
Zeiten gedacht haben, etwa an den Oktober 1961, 
wo wir als badische Landeskirche erstmals Gelder 
aus Kirchensteuermitteln für die Dritte Welt be­
schlossen haben. Sie, Herr Präsident, haben damals, 
noch ziemlich am Anfang Ihres Präsidentenamtes, 
sich für diesen Missionsbeschluß sehr eingesetzt. 
Damals wurde der Satz eines afrikanischen Bischofs 
zitiert, nämlich: daß die Junge Kirche, welche Hilfe 
braucht, schuldig wird, wenn sie aus Gründen des 
Stolzes solche Hilfe, falls sie angeboten wird, nicht 
annimmt, und daß die alte Kirche, die der jungen 
Kirche helfen könnte, ebenfalls schuldig wird, wenn 
sie ihr diese Hilfe versagt. Der damalige Beschluß 
vom Oktober 1961 war dann auch Anlaß für un­
seren Altlandesbischof D. Bender, ein Jahr später, 
im Oktober 1962, einen Vortrag über das Thema 
„Kirche und Mission" zu halten, ein Referat übri­
gens, das in allen Gliedkirchen der EKD zu einem 
Anstoß in Richtung Mission und Ökumene geworden 
ist.

Diese Jahre seit 1961 bis zum heutigen Tage sind 
also im Blick auf Mission und Ökumene zu einem 
unübersehbaren Stück badischer Kirchengeschichte 
geworden, das mit Ihrem Namen, Herr Präsident, 
auf das engste verknüpft ist. Durch Ihre Initiative 
werden auf unseren Tagungen immer wieder kirch­
lich aktuelle Themen zum Tragen gebracht. Dafür 
sind wir Ihnen dankbar.

Jetzt gehen wir aus dieser Synode in unsere Ge­
meinden zurück mit einer Fülle von Eindrücken und 
offenen Fragen, aber wir gehen auch zurück neu 
orientiert über die Probleme der Dritten Welt und 
auch neu verpflichtet. Wir können in unserer Arbeit 
und in unserem Fröhlichsein nicht mehr so tun, als 
wüßten wir nicht, welche Not in diesem Teil der 
Welt besteht. Wir können kaum anders als das zu 
übernehmen, was ein Kirchenführer so ausgespro­
chen hat: daß derjenige Christ, der die Not in der 
Welt ignoriert, vergessen macht oder gar abstreitet, 
sich ebenso der Häresie schuldig macht wie der­
jenige, der die eine oder andere Glaubenswahrheit 
verleugnet. Die Kirchen haben viel geleistet, auch 
unsere badische Landeskirche; aber ich glaube, es 
ist unsere Erkenntnis dieser Tage, daß es nicht ge­
nügt, Gelder hinzugeben oder allein in Strukturen 
zu machen: wir müssen unser Herz mit einbringen.

Verehrter Herr Präsident, Sie haben für diese 
Synode ein unwahrscheinliches Maß an Vorarbeit 
geleistet, was nicht ohne weiteres für jedermann 
sichtbar ist. Aber nicht nur davon möchte ich spre­
chen, sondern auch von der psychischen Beanspru­
chung, die Sie ständig auf sich nehmen, Spannungen 
ertragend, Konflikte ausgleichend und uns in den

Ausschüssen väterlich beratend. Dafür möchten wir 
als Synodale Ihnen herzlich danken. Wir wünschen 
Ihnen weiterhin Wohlergehen, viel Freude an wei­
tergehender Arbeit, und wir wünschen, daß Gott 
Ihnen Ihre Gesundheit erhalten möge.

(Lebhafter langanhaltender Beifall)
Präsident Dr. Angelberger: Meine lieben Schwe­

stern und Brüder, insbesondere Sie, lieber Bruder 
Gabriel, haben Sie recht herzlichen Dank für die 
Worte, die Sie an mich gerichtet haben, und die 
Kundgebung Ihres Dankes. Ich gebe zu, daß ich auf 
diese Tagung mit etwas ängstlichen Gefühlen hin-
gearbeitet habe. Es war nicht nur die Zeit, sondern
es waren auch neben dem Gesamtthema die son­
stigen, zum Teil in starkem Gegensatz zueinander 
liegenden Themen im allgemeinen. Wegen der Zeit 
hatte ich eigentlich keine große Befürchtung, denn 
ich wußte, daß es uns infolge unseres guten Zu­
sammenwirkens und unseres gegenseitigen ver­
trauensvollen Miteinanderarbeitens sicher gelingen 
werde, all das zu erledigen, was von uns erbeten 
wird. Ich bin jetzt, das darf ich sagen, auch froh, 
daß wir auf dieses Wagnis eingegangen sind, zu 
dem doch immerhin sehr umfangreichen Programm 
dieses Sonderthema hinzuzunehmen. Denn wir sind, 
wie Sie schon herausstellten, Herr Gabriel, über 
die beiden Tage hinweg wirklich reich beschenkt 
worden. Es ist uns unendlich viel geboten worden. 
Es wurde uns auch gezeigt, wo die Stellen sind, 
an denen wir zeigen können, daß wir gerne helfen 
und auch erkennen, daß dort Mitmenschen in Gefahr 
sind und dringend unserer Hilfe bedürfen.

Daß alles so gut verlaufen ist, verdanken wir ins­
besondere, das möchte ich auch heute nochmals 
herausstellen, der Vorbereitungsgruppe, auch dem 
unermüdlichen Herrn Dr. Epting — er ist nicht mehr 
hier, aber den Dank haben wir ihm ja ausgesprochen 
— und auch Ihnen allen. Sie haben sowohl hier im 
Plenum wie in den Arbeitsgruppen und in den Aus­
schüssen permanent und mit vielseitigem Wechseln 
in den Tagesordnungspunkten zur Arbeit gehen 
müssen. Eines ist jedoch zu kurz gekommen; darauf 
wurde ich gestern kurz angesprochen: man sollte 
doch auch mal gemütlich zusammensitzen und nicht 
— auch unter dem Druck der Zeit — ab 24 Uhr ver­
suchen, dem alten Tag noch etwas Muße abzuringen, 
selbst wenn der neue Tag sich schon eingestellt hat. 
Daß hier noch manches platzgreifen konnte, war 
schön, und ich darf sagen, daß die beiden Herren 
von der EKD, Herr Gundert und Herr Dr. Linnen­
brink, erklärt haben, so etwas hätten sie eigentlich 
noch nicht erlebt: einen Ernst der Arbeit, ein un­
ermüdliches Handeln, Denken und, wenn es sein 
muß, Entscheiden auf der einen Seite, eine Fröhlich­
keit und Gemütlichkeit auf der anderen Seite, die 
wirklich beispielhaft sei und die man eigentlich im 
Raum der EKD verbreiten müßte.

(Heiterkeit und Beifall)
Aber nun zurück zu dem, was mir besonders am 

Herzen liegt: daß ich allen recht herzlich danke für 
das, was sie menschlich gezeigt haben, für das, was 
sie an Arbeit geleistet haben, und auch für all das, 
was Sie nun noch am Schluß ausgesprochen haben.



Vierte Sitzung 141

Ihnen allen hier im Plenum und auch außerhalb des 
Saales, die zu dieser für meine Begriffe sehr gut 
verlaufenen Tagung beigetragen haben, meinen 
aufrichtigen und von ganzem Herzen kommenden 
Dank!

Mit diesem Dank verbinde ich alle guten Wünsche 
über den Sommer hinweg; und anläßlich unserer 
Zwischentagung im September freue ich mich auf ein 
Wiedersehen und die Zusammenarbeit mit Ihnen.

(Lebhafter Beifall)

XI.
Nun darf ich Sie, Herr Landesbischof, bitten, das 

Schlußgebet zu sprechen.
Landesbischof Dr. Heiland spricht das Schluß­
gebet.

Präsident Dr. Angelberger: Ich schließe die letzte 
Plenarsitzung dieser Tagung.

(Schluß der Sitzung: 15.15 Uhr)



uobejuy



Anlage 1

Vorläufiges kirchliches Gesetz 
zur Ergänzung des kirchlichen Gesetzes über die Besoldung 

und Versorgung der Kirchenbeamten *

Vom 11. Februar 1976

Der Landeskirchenrat hat gemäß § 123 Abs. 2 Buch­
stabe a der Grundordnung das folgende Vorläufige 
kirchliche Gesetz beschlossen:

§ 2

Dieses Gesetz tritt am 1. Januar 1976 in Kraft.

§ 1
§ 1 des kirchlichen Gesetzes über die Besoldung 

und Versorgung der Kirchenbeamten vom 4.12. 1974/ 
7. 3. 1975 (VBI. S. 113/28) erhält folgende Fassung:

„§ 12 Abs. 2, § 36 Abs. 3 und § 48 des Pfarrerbesol­
dungsgesetzes finden auf die Kirchenbeamten und 
deren Hinterbliebene entsprechende Anwendung."

Dieses Gesetz wird hiermit verkündet.

Karlsruhe, den 11. Februar 1976

Der Landeskirchenrat

Heid1and

Begründung

Durch das Haushaltsstrukturgesetz des Bundes 
vom 18. 12. 1975 (BGBl. S. 3091) ist ab 1. 1. 1976 eine 
Kürzung des Ortszuschlags in den Fällen eingeführt 
worden, in denen beide Ehegatten im öffentlichen 
Dienst stehen. Eine ähnliche Kürzung in solchen Fäl­
len war bis 31. 12. 1963 schon einmal geltendes Recht 
(§ 16 LBesG), bis sie durch § 1 Nr. 10 des 4. Gesetzes 
zur Änderung des Landesbesoldungsgesetzes vom 
16. 10. 1963 (Gesetzblatt S. 143) abgeschafft wurde. 
Sowohl nach dem vor 1964 als auch nach dem ab 1976 
geltenden staatlichen Besoldungsrecht gilt kirchlicher 
Dienst in diesem Zusammenhang nicht als öffent-
licher Dienst, so daß die im öffentlichen Dienst ste-
henden Ehegatten von Pfarrern, Kirchenbeamten 
und kirchlichen Angestellten keine Kürzung ihres 
Ortszuschlags erfahren. Um die finanzielle Gleich­
stellung mit Ehepaaren, von denen beide Ehegatten 
im nichtkirchlichen öffentlichen Dienst stehen, zu 
wahren, muß der kirchlicherseits gezahlte Orts­
zuschlag entsprechend stärker gekürzt werden. Durch 
§ 13 Abs. 2 des kirchlichen Gesetzes über die Dienst­
bezüge der Geistlichen vom 25. 11. 1959 (VBI. S. 92) 
und § 2 des kirchlichen Gesetzes über die Besoldung 
und Versorgung der Beamten der Evang. Landes­
kirche in Baden und ihrer Kirchengemeinden vom 
25. 11. 1959 (VBI. S. 97) wurde damals die gesetzliche 
Grundlage hierfür geschaffen. Für die unter das 
Pfarrerbesoldungsgesetz (PfBG) fallenden Personen 
ist sie heute noch in Gestalt des § 12 Abs. 2 PfBG 
(VBI. 1963 S. 29) vorhanden, während die Rechts­
grundlage für die Kirchenbeamten — und daraus

* Siehe VBI. Seite 46.

folgend für die kirchlichen Angestellten — durch die 
in anderem Zusammenhang am 4. 12. 1974 (VBI. 
S. 113) vorgenommene Aufhebung des o. a. kirch­
lichen Gesetzes vom 25. 11. 1959 (VBI. S. 97) als da­
mals gegenstandslos wegfiel. Sie muß daher für die­
sen Personenkreis wieder geschaffen werden, um 
einheitliches Ortszuschlagsrecht für alle kirchlichen 
Gehaltsempfänger zu wahren.

Die neue Fassung des § 1 des kirchlichen Gesetzes 
vom 4. 12. 1974/7. 3. 1975 unterscheidet sich von der 
bisherigen nur dadurch, daß die Worte „§ 12 Abs. 2" 
eingefügt wurden. Dieser § 12 Abs. 2 PfBG lautet 
„Verheiratete Pfarrer, deren Ehegatte im öffent­
lichen Dienst steht oder auf Grund einer Tätigkeit 
im öffentlichen Dienst nach beamtenrechtlichen 
Grundsätzen versorgungsberechtigt ist, erhalten 
Ortszuschlag höchstens in dem Umfang, daß die 
Ortszuschläge beider Ehegatten zusammengerechnet 
nicht höher sind als der Betrag, der den beiden Ehe­
gatten zustehen würde, wenn sie beide im nicht- 
kirchlichen öffentlichen Dienst stünden."

Nach § 29 BAT wird Angestellten der Ortszuschlag 
in sinngemäßer Anwendung der für die Beamten des 
Arbeitgebers jeweils geltenden Bestimmungen ge­
währt. Das Gesetz für die Beamten hat somit zugleich 
Wirkung für die Angestellten. Da das Gesetz ent­
sprechend der Änderung im staatlichen Bereich am 
1. Januar 1976 in Kraft treten sollte, wäre eine Ver­
zögerung des Gesetzgebungsverfahrens bis zum Zu­
sammentritt der Landessynode im April 1976 miß­
lich. Deshalb sollte durch vorläufiges kirchliches 
Gesetz die Rechtsgrundlage vom Landeskirchenrat 
alsbald geschaffen werden.



Anlage 2

Vorlage des Landeskirchenrats 
an die 

Landessynode der Evangelischen Landeskirche in Baden 
im Frühjahr 1976 *

Entwurf 
eines Gesetzes über die Dienste der Mitarbeiter in 

Gemeindediakonie, Jugendarbeit, Religionsunterricht und 
kirchlicher Sozialarbeit (Mitarbeiterdienstgesetz)

Grundsatz
§ 1

(1) Zur selbständigen Wahrnehmung besonderer 
Ämter und Dienste in Gemeinde, Kirchenbezirk oder 
Landeskirche (§ 44 GO) können Männer und Frauen 
berufen werden, die durch staatlich oder kirchlich 
anerkannte Ausbildungsgänge die Befähigung zu 
einem kirchlichen Dienst erworben haben.

(2) Die Dienste dieser Mitarbeiter sind auf den 
Gesamtauftrag der Kirche bezogen. Sie wirken zu­
sammen am Aufbau der Gemeinde und stärken so 
die Einheit der Kirche in ihren vielfältigen Aufgaben 
in der Welt.

(3) Der Auftrag dieser Mitarbeiter richtet sich 
nach den Erfordernissen der verschiedenen kirch­
lichen Arbeitsfelder und berücksichtigt nach Mög­
lichkeit Schwerpunkte ihrer Fachausbildung. Je nach 
ihrem an der Fachausbildung orientierten Dienst­
auftrag gehören die Mitarbeiter zu den Berufsgrup­
pen der Religionslehrer, Gemeindediakone oder 
Jugendreferenten, Sozialarbeiter oder Sozialpädago­
gen.

Aufgaben 
§ 2

Der Dienst dieser Mitarbeiter umfaßt insbesondere 
Aufgaben im lehrend-erziehenden, seelsorgerlich­
beratenden und diakonisch-sozialen Handeln der 
Kirche. Diese Aufgaben schließen gottesdienstliches 
Handeln im Rahmen des Aufgabenbereichs mit ein. 
Die Aufgaben dieser Mitarbeiter haben Anteil am 
Verkündigungsauftrag der Kirche (§ 46 GO) oder 
gehören zu den Diensten am Nächsten und an der 
Gesellschaft, die der Kirche darüber hinaus auf­
getragen sind (§ 67 Abs. 1 GO). Insofern sind diese 
Dienste und der Dienst des Pfarrers aufeinander 
bezogen und ergänzen sich (§ 46 i. V. m. § 50 f. GO).

* Dieser Vorlage sind beigefügt:
a) die Stellungnahme der Arbeitsrechtlichen Kommission 

der Evang. Landeskirche in Baden vom 16. 3. 1976 zu 
diesem Gesetzentwurf (Anhang 1);

b) die Empfehlungen einer gemeinsamen Kommission von 
Arnoldshainer Konferenz und VELKD 1975 „Der Dienst 
von Pfarrern und Mitarbeitern“; Empfehlungen zur Neu­
ordnung des Verhältnisses der Dienste in der Gemeinde 
(Anhang 2).

Ausbildung und Anstellungsfähigkeit
§3

(1) Voraussetzung für die Anstellung durch die 
Landeskirche ist die abgeschlossene Ausbildung in 
einem, den in § 1 Abs. 3 genannten Berufsgruppen 
zugeordneten Fachbereich einer staatlich anerkann­
ten Fachhochschule.

(2) Die Verwendung in einem übergemeindlichen 
Dienstbereich der Landeskirche setzt die auch durch
praktische Bewährung erworbene Befähigung zur
persönlichen und fachlichen Beratung und zur An­
leitung anderer Mitarbeiter voraus.

(3) Für die Aufgabenbereiche Gemeindediakonie 
und Jugendarbeit können auch Absolventen der 
Fachbereiche Sozialarbeit und Sozialpädagogik einer 
staatlich anerkannten Fachhochschule mit einer theo­
logischen Zusatzausbildung berufen werden.

(4) Die Ausbildung an anderen kirchlichen Aus­
bildungsstätten kann vom Evang. Oberkirchenrat all­
gemein oder im Einzelfall aufgrund besonderer Richt­
linien als gleichwertig anerkannt werden.

Dienstverhältnis
§ 4

(1) Der Mitarbeiter steht in einem Angestellten­
verhältnis zur Landeskirche. Soweit dieses Gesetz 
und die zu seiner Durchführung erlassenen Bestim­
mungen (§ 14) keine Regelung enthalten, findet auf 
das Dienstverhältnis das allgemeine Recht für kirch­
liche Angestellte Anwendung.

(2) Der Evang. Oberkirchenrat regelt nähere Ein­
zelheiten der Aufgaben und des Dienstverhältnisses 
in einer Dienstanweisung, die zum Bestandteil des 
Dienstvertrags zu machen ist.

(3) Im Rahmen seines Dienstauftrags übt der Mit­
arbeiter seinen Dienst selbständig und in partner­
schaftlicher Zuordnung zu dem Pfarrer und den 
anderen Mitarbeitern des gemeindlichen oder über­
gemeindlichen Arbeitsbereichs und in enger Zusam­
menarbeit mit ihnen aus.
(4) Am Ende des ersten und zweiten Dienstjahres 
legt der Mitarbeiter über das zuständige Leitungs­
organ (Altestenkreis, Kirchengemeinderat oder Be­
zirkskirchenrat) dem Evang. Oberkirchenrat einen 
Bericht über seine Arbeit vor. Das Leitungsorgan 
fügt seine Stellungnahme zu dem Bericht bei.

11



2 Anlage 2

§ 5
(1) Im Rahmen der landeskirchlichen Regelung 

des Dienstes entscheidet über die nähere Gestaltung 
desselben und seine Koordinierung mit anderen 
Diensten im Benehmen mit den beteiligten Mitarbei­
tern das Leitungsorgan (Ältestenkreis, Kirchen­
gemeinderat oder Bezirkskirchenrat), in dessen Ver­
antwortungsbereich die Mitarbeiter den Schwerpunkt 
ihres Dienstauftrags haben. Für die Zusammenarbeit 
ist eine klare Bestimmung und Abgrenzung der ein­
zelnen Aufgaben und eine Arbeitsteilung entspre­
chend den verschiedenen Ausbildungen Voraus­
setzung (§ 67 Abs. 4 GO).

(2) Der Dienst des Religionslehrers wird durch 
die geltenden Lehrpläne und entsprechende landes­
kirchliche Regelungen bestimmt.

(3) Die unmittelbare Dienstaufsicht führt der 
Dekan (Schuldekan). Die Fachaufsicht wird ent­
sprechend den Aufgabengebieten durch die vom 
Evang. Oberkirchenrat hierzu Beauftragten wahr­
genommen.

§ 6
Der Mitarbeiter wird zu Beginn seines Dienstes 

in einem Gottesdienst in sein Amt eingeführt. Bei 
einem Stellenwechsel wird der Mitarbeiter der Ge­
meinde in einem Gottesdienst vorgestellt.

§ 7
Der Mitarbeiter ist versetzbar. Vor einer Verset­

zung sind der Mitarbeiter und das für den bisherigen 
und für den neuen Dienstbereich zuständige Lei­
tungsorgan zu hören.

§ 8
Der Mitarbeiter hat über Angelegenheiten ver­

traulicher Art, die er in Ausübung seines Dienstes 
erfährt, Verschwiegenheit zu bewahren. Die Bestim­
mungen des Pfarrerdienstgesetzes über das Beicht­
geheimnis und die Verschwiegenheitspflicht finden 
entsprechend Anwendung.

§ 9
(1) Will ein Mitarbeiter sich als Kandidat für 

eine aus allgemeiner Wahl hervorgehende Ver­
tretungskörperschaft aufstellen lassen, so hat er dies 
alsbald dem Evang. Oberkirchenrat mitzuteilen.

(2) Nimmt er die Wahl an, so wird er für die 
Dauer der Wahlperiode durch den Evang. Ober­
kirchenrat aus dem Dienstverhältnis beurlaubt. Er 
erhält eine Vergütung nach den staatlichen Bestim­
mungen für die Übernahme eines Mandats durch 
Angestellte des öffentlichen Dienstes. Erfolgt die 
Wahl des Mitarbeiters nicht in den Bundestag oder 
in den Landtag, so kann der Evang. Oberkirchenrat 
den Mitarbeiter im aktiven Dienst belassen.

Mitwirkung in Leitungsorganen
§ 10

Werden in den in § 5 genannten Leitungsorganen 
für den Dienst des Mitarbeiters wichtige Angelegen­
heiten behandelt, so soll er zur Beratung hinzu-

gezogen werden. Auf Verlangen des Mitarbeiters 
soll ihm Gelegenheit gegeben werden, über be­
stimmte aktuelle Fragen seines Aufgabenbereiches 
zu berichten.

Fort- und Weiterbildung
§ 11

(1) Für die Fortbildung des Mitarbeiters gelten 
landeskirchliche Richtlinien.

(2) Die Landeskirche kann dem Mitarbeiter mit 
langjähriger Berufstätigkeit und Bewährung Mög­
lichkeiten zur Weiterbildung und zur Übernahme 
neuer Aufgaben eröffnen.

Mitarbeitervertretung
§ 12

Für die Mitarbeitervertretung der Religionslehrer 
gilt das kirchliche Gesetz über die Pfarrervertretung 
der Evang. Landeskirche in Baden (25. 10. 1974). Auf 
die übrigen Mitarbeiter findet das Mitarbeiterver­
tretungsgesetz der Landeskirche (29. 4.1971) Anwen­
dung.

Übergangsregelung
§ 13-

(1) Dieses Gesetz gilt auch für Mitarbeiter im 
Dienst einer Kirchengemeinde, eines Kirchenbezirks 
oder der Landeskirche, die eine andere als die Aus­
bildung gemäß § 3 absolviert haben und Aufgaben 
gemäß § 2 wahrnehmen,

(2) Auf Religionslehrer, die bei Inkrafttreten die­
ses Gesetzes im Beamtenverhältnis zur Landeskirche 
stehen oder aufgrund ihrer besonderen Ausbildung 
z. Z. übernommen werden können, findet dieses 
Gesetz sinngemäß Anwendung; ihr Beamtenstatus 
bleibt unberührt.

(3) Durch die Richtlinien gemäß § 3 Abs. 4 wird 
auch festgelegt, in welchen Fällen Ausbildungen, die 
vor dem 1. 1. 1972 an anderen als den in § 3 genann­
ten Ausbildungsstätten abgeschlossen worden sind, 
die Anstellungsvoraussetzungen gemäß § 3 Abs. 1 
erfüllen.

Durchführungsbestimmungen
§ 14

Der Evang. Oberkirchenrat wird ermächtigt, Durch­
führungsbestimmungen und Richtlinien zu erlassen, 
insbesondere die persönliche und fachliche Beratung 
und Anleitung des Mitarbeiters durch hierzu Beauf­
tragte zu regeln.

Inkrafttreten
§ 15

(1) Dieses Gesetz tritt am in Kraft.
(2) Gleichzeitig tritt das kirchliche Gesetz über 

den Dienst der Gemeindediakonin i. d. F. vom 14. 6. 
1971 außer Kraft.

Dieses Gesetz wird hiermit verkündet.
Karlsruhe, den...April 1976

Der Landesbischof



Anlage 2 3

Erläuterungen

I.
Allgemeines

Die Vorlage entspricht im wesentlichen einem Ent­
wurf des Verfassungsausschusses der Landessynode 
(Sitzung vom 13. 12. 1975). Die grundsätzliche Ein­
beziehung der nicht universitätstheologisch ausgebil­
deten Religionslehrer in das Mitarbeiterdienstgesetz 
hat der Verfassungsausschuß insbesondere im Blick 
auf den einheitlichen Fachbereich Religionspädagogik 
und Gemeindediakonie der Evang. Fachhochschule 
Freiburg vorgeschlagen.

Der Entwurf hat eine Neuordnung des Dienstes 
der kirchlichen Mitarbeiter in Gemeindediakonie, 
Jugendarbeit, Religionsunterricht und kirchlicher 
Sozialarbeit zum Ziel. Dies hat sich in mehrfacher 
Hinsicht als wünschenswert und notwendig erwie­
sen: Über die kirchlichen Fachhochschulen werden 
der Kirche neue, qualifizierte Mitarbeiter zugeführt. 
Insbesondere der an mehreren dieser Fachhochschu­
len eingerichtete Fachbereich III für Religions­
pädagogik und Gemeindediakonie macht eine Klä­
rung und Fixierung der Anstellungsvoraussetzungen 
und Dienstverhältnisse in den verschiedenen Berufs­
feldern und auf den verschiedenen Handlungsebenen 
erforderlich. Die Absolventen der Fachhochschule 
erwarten von der Kirche klare Aussagen über das 
Berufsbild.

Im Zusammenhang mit dieser Entwicklung bedür­
fen die Zugangsvoraussetzungen für Absolventen 
anderer kirchlicher und nichtkirchlicher Ausbildungs­
stätten einer Überprüfung. Sie können den Absol­
venten der Fachhochschule nicht ohne weiteres 
gleichgestellt werden, aber ebensowenig kann die 
Landeskirche auf Mitarbeiter aus diesen Einrich­
tungen grundsätzlich verzichten. Daraus ergibt sich 
die Notwendigkeit einer differenzierten Regelung, 
die den Ausbildungsvoraussetzungen entspricht. In 
Verhandlungen mit der württembergischen Landes­
kirche ist eine Regelung gefunden worden, die die­
sen Problemen Rechnung trägt.

Verschiedene Landeskirchen, so etwa die EKHN 
und die württembergische Landeskirche, haben be­
reits entsprechende Ordnungen entwickelt. Eine ge­
meinsame Theologische Kommission der Arnolds- 
hainer Konferenz und der VELKD hat ein Grundsatz­
papier: „Der Dienst von Pfarrern und .Mitarbeitern" 
als Empfehlungen zur Neuordnung des Verhältnisses 
der Dienste in der Gemeinde (s. Anhang 2) er­
arbeitet, das den Landeskirchen 1975 zugeleitet
wurde. Diesen Empfehlungen entspricht die ver-
fassungsrechtliche Ordnung der Dienste in der Ge­
meinde in unserer Grundordnung (Abschnitt III, 
§§ 44 ff.) bereits weithin. Sie sind bei der Ausarbei­
tung des vorliegenden Entwurfs berücksichtigt wor­
den. Gespräche mit den Nachbarkirchen im Rahmen 
der Südwestdeutschen Arbeitsgemeinschaft der Trä­
ger kirchlicher Fachhochschulen haben weitgehende 
Ubereinstimmung erzielt. Eine auf dieser Grundlage 
aufbauende Regelung des Dienstverhältnisses kirch­
licher Mitarbeiter bedeutet also keinen Alleingang 
der Landeskirche. In Weiterführung der vorbereiten-

den Überlegungen sind auch die Sozialarbeiter und 
Sozialpädagogen in die Regelung einbezogen wor­
den, um mit der vorliegenden Dienstordnung den 
gesamten Ausbildungsbereich der landeskirchlichen 
Fachhochschule abzudecken.

Als Alternative zu dem vorgelegten Gesetz wäre 
eine Novellierung des Gesetzes für Gemeinde- 
diakoninnen/diakone vom 14. 6. 1971 in Frage gekom­
men. Eine Überprüfung hat jedoch ergeben, daß 
einerseits entscheidende Änderungen notwendig 
wären, andererseits Mitarbeitergruppen wie z. B. 
Jugendreferenten und Religionslehrer, für die bisher 
keine kirchengesetzliche Regelungen bestehen, dort
nicht berücksichtigt sind, obwohl sie oft aus den-
selben Ausbildungsstätten kommen. Die wünschens­
werte horizontale Durchlässigkeit erfordert gleiche 
Regelungen für gleiche Ausbildungsgänge.

Der Entwurf ist als Rahmenordnung zu verstehen. 
Manche, auch gewichtige, Einzelfragen bedürfen 
einer Präzisierung durch Ausführungsbestimmungen 
und Richtlinien. Das Rahmengesetz soll einerseits 
genügend Freiraum für künftige Entwicklungen las­
sen, andererseits aber die notwendige Gemeinsam­
keit der kirchlichen Mitarbeiter betonen und fest­
halten.

Der Verfassungsausschuß hat Vertreter betroffener 
Mitarbeitergruppen sowie der Fachhochschule zu den 
Beratungen des Entwurfs hinzugezogen; darunter 
befand sich der Vertreter einer Arbeitsgruppe der 
Religionslehrer, die sich seit einiger Zeit mit Fragen 
des dienstrechtlichen Status und der Fort- und Wei­
terbildung nicht universitätstheologisch (semina­
ristisch) ausgebildeter Religionslehrer beschäftigt.

II.
Zu den einzelnen Bestimmungen

1. Die Neuregelung hat gemäß § 1 ihren Ansatz 
in der allgemeinen Aussage der Grundordnung über 
die verschiedenen Ämter und Dienste in der Ge­
meinde (§ 44) und über deren konkrete Ausgestal­
tung in den verschiedenen Berufsgruppen (§§ 46, 67). 
Dabei wird sowohl die selbständige Wahrnehmung 
des Auftrags als auch die Orientierung am Gesamt­
auftrag der Kirche und die gegenseitige Zuordnung 
der Dienste betont (Abs. 2 — vgl. § 67 Abs. 4 GO).

a) In Abs. 1 werden zugleich die verschiedenen 
Einsatzbereiche des Mitarbeiters genannt. Daneben 
wird die Notwendigkeit einer Ausbildung betont, 
die für den kirchlichen Dienst befähigt. Ausgangs­
punkt ist hierbei die Ausbildung an Fachhochschulen 
oder an Ausbildungsstätten, die von der Kirche als 
gleichwertig anerkannt sind.

b) Mit Abs. 3 wird die Grundaussage über den 
Dienst ergänzt durch zwei weitere Kriterien für den 
Dienstauftrag: Die Erfordernisse im jeweiligen kirch­
lichen Arbeitsfeld und der Bezug zur besonderen 
Fachausbildung des Mitarbeiters. Keinem der beiden 
Orientierungspunkte kann ausschließliche Bedeu­
tung für den konkreten Dienstauftrag zukommen. 
Sie müssen vielmehr in einem ausgewogenen Ver­
hältnis zueinander stehen, um den konkreten Erfor-



4 Anlage 2

dernissen des Dienstes und auch den besonderen 
Fähigkeiten und der Eignung des Mitarbeiters ge­
recht werden zu können. Dabei werden sich Unter­
schiede ergeben je nachdem, ob der Mitarbeiter auf 
Gemeinde-, Bezirks- oder landeskirchlicher Ebene 
eingesetzt wird.

Mit der Neuregelung soll die bisher schon weit­
gehend geübte Praxis auf eine gesicherte Grundlage 
gestellt werden. Es kann jedoch nicht mehr erwartet 
werden, daß der Mitarbeiter in der Gemeinde grund­
sätzlich in allen drei Handlungsfeldern gleichmäßig 
eingesetzt wird. Andererseits kann die Verpflichtung 
des Gemeindediakons zur Erteilung von Religions­
unterricht nicht aufgegeben werden. Für den Einsatz 
auf überparochialer Ebene wird sich dagegen eine 
stärkere Schwerpunktbildung, u. U. auch die Über­
tragung nur einer Aufgabe nahelegen, die bereits 
in der Ausbildung angelegt ist (z. B. Religionslehrer, 
Krankenhausseelsorge).

Die Regelung in Abs. 3 soll nicht zuletzt Auswir­
kung auf die Fachhochschulausbildung haben inso­
fern, als Schwerpunkte und Praxisbezug an den kon­
kreten Aufgaben und Bedürfnissen der kirchlichen 
Arbeitsfelder orientiert und jeweils angepaßt wer-
den können, so daß eine Ausbildung am 
vorbei ausgeschlossen ist.

Bedarf

c) Die Notwendigkeit einer einheitlichen Rege­
lung für die gesamte Mitarbeitergruppe ist wie folgt 
zu begründen:

1) Die Berufsfelder sind heute nicht mehr generell 
voneinander abzugrenzen. Den Gemeinsamkeiten 
des Dienstes muß — bei aller notwendigen Differen­
zierung im einzelnen — Rechnung getragen werden.

2) Die Ausbildung an den Fachhochschulen oder 
an den vergleichbaren anerkannten Ausbildungs­
stätten ist in weiten Teilen gemeinsam; eine Diffe­
renzierung ergibt sich dann erst bei den einzelnen 
Ausbildungsschwerpunkten.

3) Die Durchlässigkeit von einem Tätigkeits­
schwerpunkt zum anderen entspricht nicht nur dem 
Wunsch der Mitarbeiter, sie ergibt sich auch aus den 
veränderten und sich ändernden Aufgaben und An­
forderungen des Dienstes.

4) Fort- und Weiterbildung werden in zunehmen­
dem Maß fachübergreifende Angebote beinhalten.

5) Der Diensteinsatz und die Dienstaufsicht wer­
den nach gleichen grundsätzlichen Kriterien geregelt.

6) Die Vergütung ist für die Mitarbeitergruppe 
mit Fachhochschulabschluß einheitlich.

7) Auch andere Gliedkirchen der EKD haben den 
Dienst der Religionslehrer, Jugendreferenten und 
Gemeindediakone einheitlich geregelt (z. B. West­
falen, Hessen-Nassau, Württemberg).

2. Mit der Regelung in § 2 wird die alte, detail­
lierte Beschreibung der Aufgaben des Mitarbeiters 
im Gesetz über die Gemeindediakonin zugunsten 
einer allgemein gehaltenen Aussage aufgegeben. 
Die Einzelbeschreibung bleibt der Dienstanweisung 
für den konkreten Einsatz des Mitarbeiters vor­
behalten. Dieses Vorgehen sichert die notwendige 
Beweglichkeit im Hinblick auf die Anforderungen 
des Dienstes.

Notwendig war jedoch der Hinweis, daß alle 
Handlungsfelder gottesdienstliches Handeln ein­
beziehen. Damit soll ausgeschlossen sein, daß „Ver­
kündigung" als eigenes Berufsfeld im Sinne eines 
Aufgabenschwerpunktes des Mitarbeiters verstan­
den wird und die Abgrenzung zum Dienst des Pfar­
rers unklar bleibt. Gleichzeitig wird damit aber die 
Eigenständigkeit des Dienstes unterstrichen. Auch 
hier mußte es bei einer allgemeinen Aussage blei­
ben, um den jeweiligen dienstlichen Erfordernissen 
Rechnung tragen zu können.

Die gesetzliche Regelung darf aber nicht bei einer 
Abgrenzung, Differenzierung und dem Hinweis auf 
die Selbständigkeit des Dienstes stehenbleiben, son­
dern muß die sich gegenseitig ergänzende Funktion 
aller Dienste im Blick auf den Gesamtauftrag der 
Kirche deutlich machen. Ein entsprechender Hinweis 
war deshalb notwendig in Satz 2. Der Dienst der 
nicht universitätstheologisch ausgebildeten Reli­
gionslehrer gehört nicht zu den in § 67 Abs. 1 GO 
genannten Diensten, sondern ist zu den im Predigt­
amt der Kirche enthaltenen Aufgaben (§ 46 GO) 
zu zählen. Er ergänzt also nicht den Dienst des Pfar­
rers in dem Sinne, daß er zu „Verkündigung und 
Lehre" hinzukommt. Hierauf ist auch die Konzeption 
des evangelischen Religionsunterrichts in der badi­
schen Landeskirche aufgebaut.

3. Für die Anstellung des Mitarbeiters wird in 
§ 3 grundsätzlich der Fachhochschulabschluß voraus­
gesetzt. Dies folgt aus der Umwandlung der ehe­
maligen Höheren Fachschule in eine Fachhochschule 
der Landeskirche, die einen staatlich anerkannten 
Abschluß als graduierter Religionspädagoge, Sozial­
pädagoge oder Sozialarbeiter vermittelt (Abs. 1).

a) Für den Einsatz auf landeskirchlicher Ebene 
(Abs. 2) sind besondere Anforderungen festzuhalten. 
Die notwendige besondere Qualifikation des Mit­
arbeiters für den Dienst auf landeskirchlicher Ebene 
kann sich nicht nur durch eine spezialisierende Fort­
bildung oder Zusatzausbildung erweisen, die ihn zur 
Beratung anderer kirchlicher Mitarbeiter befähigt, 
sondern muß durch ausreichende praktische Erfah­
rungen in der Basisarbeit, insbesondere in der 
Gemeinde, ergänzt werden. Dies gilt sowohl für die 
Arbeit mit sogenannten Multiplikatoren wie für be­
sondere, basisbezogene Dienste (z. B. Diakonisches 
Jahr, Ziviler Ersatzdienst).

b) Da aber für bestimmte Aufgaben auch Absol­
venten der Fachbereiche Sozialpädagogik und Sozial­
arbeit in Betracht kommen, war in Abs. 3 festzulegen, 
daß die übliche Ausbildung nach der staatlich geneh­
migten Studien- und Prüfungsordnung ergänzt wer­
den muß durch eine theologische Zusatzausbildung. 
Nur auf diese Weise kann die Gleichstellung der 
Mitarbeiter und die Durchlässigkeit zwischen den 
Aufgabengebieten Jugendarbeit und Gemeinde­
diakonie erreicht werden.

c) Die Landeskirche wird auch künftig Mitarbei­
ter übernehmen, die eine Ausbildung nachweisen, 
welche von der landeskirchlichen Ordnung abweicht 
(z. B. Ausbildung auf Fachschulebene mit oder ohne 
staatliche Anerkennung, Abschluß an einer Bibel­
schule, einem Predigerseminar usw.). Die hierfür



Anlage 2 5

erforderliche Regelung ist in Abs. 4 getroffen: Sie 
enthält den Hinweis auf die Anerkennung anderer 
Ausbildungsgänge durch besondere Richtlinien. Eine 
Regelung über die Anerkennung im Gesetz selbst 
ist nicht möglich, weil die Ausbildungsvorausset­
zungen je nach Landeskirche verschieden sind und 
die entsprechenden Bestimmungen in relativ kurzen 
Zeitabständen geändert werden. Auch andere Lan­
deskirchen haben deshalb die Frage nur in Verord­
nungen oder Richtlinien geregelt, welche leichter 
und kurzfristiger den veränderten Gegebenheiten 
angepaßt werden können.

Wesentlicher Bestandteil dieser Richtlinien wird 
eine Regelung mit der württembergischen Landes­
kirche sein, wonach die Ausbildung an der Karls­
höhe Ludwigsburg kirchenintern als Fachhochschul­
abschluß behandelt wird. Eine Regelung auf EKD- 
Ebene ist beabsichtigt.

4. Die Regelung in § 4 über das Dienstverhältnis 
orientiert sich an der gegenwärtigen Praxis, muß 
jedoch zugleich der veränderten Ausbildungs­
situation und dem neuen Berufsbild des Mitarbeiters 
sowie der Aussage der Grundordnung über Aus­
übung und Zuordnung der Ämter und Dienste Rech­
nung tragen.

a) Die Anstellung durch die Landeskirche soll auf 
der Basis eines gemeinsamen Dienstrechtes die Not­
wendigkeit einer einheitlichen rechtlichen Ausgestal­
tung des Dienstes, die Möglichkeit einer zentralen 
Personalplanung und der Versetzung des Mitarbei­
ters sicherstellen.

b) Für die Ausübung des Dienstes (Abs. 3) sind 
die in § 67 Abs. 4 Grundordnung genannten Grund­
sätze, insbesondere die Zuordnung zu den anderen 
Ämtern von entscheidender Bedeutung. Die Selb­
ständigkeit im Dienst wird ermöglicht durch die 
besondere Fachausbildung des Mitarbeiters. Hiermit 
korrespondiert die Verpflichtung zur Zusammen­
arbeit. Diese muß sich auf alle Mitarbeiter des Auf­
gabengebiets, in der Gemeinde aber auch auf das 
kollegiale Leitungsorgan beziehen.

c) In Abs. 4 wird eine Regelung aufgegriffen, 
die für Gemeindediakone, Pfarrvikare und Pfarr- 
diakone bereits gilt. Auch wenn im Angestellten­
recht keine dem öffentlich-rechtlichen Dienstverhält­
nis vergleichbare längere Probedienstzeit vorgesehen 
ist, so soll doch der Mitarbeiter in den ersten beiden 
Berufsjahren seine Arbeit in einem Bericht darstellen 
und seine ersten Berufserfahrungen reflektieren. 
Dies ist Hilfe für den Mitarbeiter und Orientierung 
für den Oberkirchenrat zugleich. Mit der Vorlage 
des Berichts über den Ältestenkreis und den Dekan 
(Schuldekan) soll eine Stellungnahme hierzu ver­
anlaßt und damit deren Leitungsverantwortung 
unterstrichen werden.

5. Wie für die Ausübung des Dienstes sind auch 
für die konkrete Ausgestaltung des Dienstauftrages 
gern. § 5 die grundsätzlichen Aussagen in der Grund­
ordnung aufzunehmen und zu entfalten.

a) Hierbei (Abs. 1) ist sowohl die Zuständigkeit 
und Verantwortung des kollegialen Leitungsorgans 
wie auch die Notwendigkeit einer klaren Umschrei­

bung des Dienstauftrages zu betonen. Die veränderte 
Ausbildungssituation und das neue Berufsbild kön­
nen nur dann mit den Erfordernissen des kirchlichen 
Dienstes in Einklang gebracht werden, wenn dabei 
die Leitungsverantwortung in der Kirche auf den 
verschiedenen Ebenen, wie sie in der Grundordnung 
festgelegt ist, beachtet wird. Für den Dienst der 
Religionslehrer sind zusätzliche Kriterien gegeben, 
die sich aus der Besonderheit der Arbeit in der 
Schule und des Religionsunterrichts ergeben. Der 
Einsatz des Religionslehrers wird im Bereich der 
Grund-, Haupt-, Real- und Sonderschulen durch den 
Schuldekan im Einvernehmen mit dem Schulreferat 
des Oberkirchenrats, im Bereich der Gymnasien und 
der beruflichen Schulen nach Anhörung des Schul­
dekans durch das Schulreferat des Oberkirchenrats 
geregelt.

b) Die unmittelbare Dienstaufsicht wird gem. 
Abs. 3 einheitlich für alle Mitarbeiter dem Dekan 
beigelegt, bei den Religionslehrern dem Schuldekan. 
Dies soll die selbständige Tätigkeit des Mitarbeiters, 
für die er ausgebildet ist, unterstreichen. Gleichzeitig 
wird damit die Einheitlichkeit für alle Mitarbeiter 
gewährleistet.

Die Regelung über den Dienst der Fachhochschul­
absolventen berührt weder die Verantwortung des 
Pfarrers noch die pfarramtlichen Funktionen. Die 
Dienstaufsicht des Dekans setzt die partnerschaft­
liche Zuordnung und Zusammenarbeit auf Ortsebene 
voraus. Andererseits schließen sich partnerschaft­
liche Zuordnung, wie sie in besonderem Maß etwa 
beim Gruppenamt zum Ausdruck kommt, und die 
Dienstaufsicht durch einen der Partner aus. Auch 
eine Dienstaufsicht durch den Vorsitzenden des 
kollegialen Leitungsorgans, der auch ein Laie sein 
kann, kommt wegen der mangelnden Kontinuität 
nicht in Betracht.

6. § 6 führt die Bestimmung in § 67 Abs. 5 GO 
aus. Eine entsprechende Regelung war auch in dem 
bisherigen Gesetz über die Gemeindediakonin ent­
halten.

7. § 7 ist Ausfluß der Anstellung des Mitarbeiters 
durch die Landeskirche. Im Falle einer Versetzung 
müssen der Mitarbeiter selbst und das zuständige 
Leitungsorgan beteiligt werden, um persönliche wie 
dienstliche Erfordernisse berücksichtigen zu können.

8. Die Regelung über die Amtsverschwiegenheit 
und das Beichtgeheimnis (§ 8) war für Gemeinde­
diakone bereits in der bisherigen Regelung enthal­
ten. Sie orientiert sich nunmehr für alle Mitarbeiter 
am Pfarrerdienstrecht, um auch im Hinblick auf die
staatlichen Gesetze [Zeugnisverweigerungsrecht)
eine einheitliche Regelung für alle Mitarbeiter zu 
erhalten.

9. § 9 dehnt die bisherige Regelung für die Ge­
meindediakone nunmehr auf alle Mitarbeiter aus.

10. § 10 stellt eine Ausfüllung der allgemein gül­
tigen Aussage in § 22 Abs. 4 GO über die Beteiligung 
der Mitarbeiter an den Beratungen des kollegialen 
Leitungsorganes dar. Damit soll die partnerschaft­
liche Zusammenarbeit und die gemeinsame Verant­
wortung für den Gesamtauftrag der Kirche unter-



6 Anlage 2

strichen werden und nicht in das freie Ermessen des 
Leitungsorgans gestellt bleiben.

11. Eine klare Aussage über die Fort- und Wei­
terbildung in dem neuen Gesetz war notwendig 
geworden, da insbesondere im Bereich der Weiter­
bildung bisher noch keine einheitlichen Grundlagen 
bestehen. Mit § 11 soll dem von den Mitarbeitern 
mit Nachdruck vorgetragenen Wunsch Rechnung 
getragen werden.

Dabei ergeben sich Probleme nur bei der Weiter­
bildung. Diese soll nicht dazu führen, daß der in sich 
geschlossene Ausbildungsgang an der Fachhoch­
schule nachträglich relativiert wird. Weiterbildung 
ist wie etwa beim Pfarrer nicht in jedem Fall und 
nur nach Bewährung in der Praxis möglich. Anderer­
seits soll dem Mitarbeiter auch die Möglichkeit zur 
Übernahme neuer Aufgaben eröffnet werden, was 
insbesondere für den Bereich der Jugendarbeit gilt. 
Abs. 2 gibt hierfür die Grundlage. Es werden auch 
hier besondere Richtlinien erlassen werden, deren 
Inhalt nicht schon im Gesetz verankert werden kann, 
weil die Konzeption der Weiterbildung noch zu er­
arbeiten ist und sich den wechselnden Bedürfnissen 
anpassen muß.

12. Durch die Übergangsregelung gem. § 13 wer­
den die bereits im Dienst befindlichen Mitarbeiter 
erfaßt, die keinen Fachhochschulabschluß haben. Dies 
gilt in erster Linie für die Absolventen des ehe­
maligen Seminars für Wohlfahrtspflege und Ge­
meindedienst in Freiburg und anderen kirchlichen 
höheren Fachschulen. Darüber hinaus aber müssen 
alle Mitarbeiter einbezogen werden, die an den ver­
schiedenen kirchlichen Ausbildungsstätten innerhalb 
der EKD ausgebildet wurden.

a) Abs. 1 trifft insoweit die grundsätzliche Aus­
sage für diejenigen, die bereits im Dienst der Lan­
deskirche stehen.

b) Eine besondere Regelung war für die Reli­
gionslehrer notwendig, die eine Ausbildung am

Evang. Oberseminar absolviert haben und in einem 
Beamtenverhältnis stehen. Die Gemeinsamkeit im 
Dienstauftrag mit den an Fachhochschulen ausgebil­
deten Religionslehrern und die Tatsache, daß eine 
Regelung für die Absolventen des Oberseminars bis­
her fehlte, legten es nahe, diese Mitarbeitergruppe 
nicht aus dem Gesetz generell auszuschließen, 
sondern eine besondere Bestimmung aufzunehmen, 
die die bisherige Praxis bestätigt und zugleich der 
Gemeinsamkeit mit den anderen Religionslehrern 
Rechnung trägt.

Da es nur noch wenige Religionslehrer mit semi­
naristischer Ausbildung unter 45 Jahren gibt, die 
das Oberseminar nicht besucht haben, soll ihnen die 
Möglichkeit einer Weiterbildung, wie sie die bereits 
beamteten Religionslehrer absolviert haben, nicht 
abgeschnitten werden. Das Oberseminar wird künf­
tig nicht mehr in der bisherigen Weise weiter­
geführt werden. Die Landessynode hat bereits mit 
Verabschiedung des Gesetzes über die Errichtung 
einer Fachhochschule der Evang. Landeskirche einen 
Grundsatzbeschluß hierzu gefaßt, wonach das Ober­
seminar in die Fachhochschule übergeleitet wird 
(§ 1 Abs. 2).

c) Mit Abs. 3 sind diejenigen Mitarbeiter erfaßt, 
die zwar ihre Ausbildung vor Einführung der Fach­
hochschulen abgeschlossen haben, aber erst nach 
Inkrafttreten dieses Gesetzes in den landeskirch­
lichen Dienst übernommen werden sollen. Hier ist 
keine generelle Regelung möglich. Die Richtlinien 
gem. § 3 Abs. 4 müssen dies für die verschiedenen 
Ausbildungsgänge besonders regeln, wie dies auch 
in anderen Landeskirchen bereits geschehen ist.

13. Die Unterschiedlichkeit der Regelungen in 
den verschiedenen Gliedkirchen der EKD machen 
es notwendig, daß viele Einzelfragen in besonderen 
Durchführungsbestimmungen durch den EOK ge­
regelt werden. Hierfür bedarf es einer besonderen 
Ermächtigung (§ 14).

Anhang 1

Stellungnahme der Arbeitsrechtlichen Kommission der Evang. Landeskirche 
in Baden vom 16. 3. 1976 zum Entwurf des Mitarbeiterdienstgesetzes

Die Arbeitsrechtliche Kommission hat in der Sit­
zung am 20.2.1976 über den Entwurf des Mit­
arbeiterdienstgesetzes beraten. Im Zusammenhang 
mit der grundsätzlichen Zustimmung hat die ARK 
jedoch beschlossen, dem Oberkirchenrat die nach­
folgenden Änderungsvorschläge (Empfehlungen) zu 
unterbreiten:

Zu § 1:
Nach den Vorstellungen der ARK sollte dieses 

Gesetz auch für Kirchenbezirke und Kirchengemein­
den Verbindlichkeit haben. Es wird daher empfoh­
len, als Absatz 4 folgendes aufzunehmen:

„Dieses Gesetz gilt für Mitarbeiter der Evang.

Landeskirche in Baden, ihrer Kirchenbezirke, der 
Kirchengemeinden sowie ihrer Einrichtungen und 
Anstalten.

Es findet auch im Bereich des Diak. Werkes der 
Evang. Landeskirche in Baden und seiner Verbände, 
Anstalten und Einrichtungen Anwendung, soweit 
diese es durch Beschluß ihrer verfassungsgemäßen 
Organe für ihren Bereich übernommen haben."

Zu § 2:
Der Satz 3 soll wie folgt geändert werden: In 

Zeile 2 ist das Wort „oder" durch das Wort „und" 
zu ersetzen. Die Worte „darüber hinaus" sind zu 
streichen.



Anlage 2 7

Zu § 3:
Absatz 1 soll durch die Anfügung der Worte „oder 

ihrer Vorgängereinrichtung" erweitert werden.
In Abs. 4 sollen die Worte: „allgemein oder im 

Einzelfall" gestrichen werden.

Zu § 4:
Falls man auf die Empfehlung der ARK eingeht 

und bei § 1 den vorgeschlagenen Absatz 4 einfügt 
wird empfohlen, in Abs. 2 des § 4 den Begriff „Evang. 
Oberkirchenrat" durch den Begriff „Dienstherr" zu 
ersetzen.

Bezüglich des Inhalts des Abs. 4 wird vorgeschla­
gen, daß die nach § 14 zu erlassenden Durchführungs­
bestimmungen eine Anweisung enthalten sollen, 
wonach die Mitarbeiter zu den Stellungnahmen des 
Leitungsorganes zu den abzugebenden Jahresberich­
ten gehört werden.

Zu § 5:
Die ARK empfiehlt, Absatz 3 wie folgt zu formu­

lieren:

„Die unmittelbare Dienstaufsicht führt der Dekan 
(Schuldekan), soweit nicht im Rahmen des § 14 be­
sondere Regelungen erlassen werden.

Die Fachaufsicht wird entsprechend den Aufgaben­
gebieten durch die vom Evang. Oberkirchenrat durch 
Gesetz oder in anderer Weise Beauftragten wahr­
genommen."

Zu § 12:
Es wird empfohlen, auf die Angaben der in Klam­

mer gesetzten Daten zu verzichten oder anstelle 
dieser folgende Formulierungen aufzunehmen: „In 
der jeweils geltenden Fassung."

Zu § 13:
Falls man dem ARK-Vorschlag, § 1 um den Abs. 4 

zu ergänzen, zustimmt, kann in § 13 Abs. 1 auf die 
Worte: „im Dienst einer Kirchengemeinde, eines 
Kirchenbezirks oder der Landeskirche" verzichtet 
werden.

Dem neuen Vorschlag des Absatzes 2 sowie Abs. 3 
wird zugestimmt.

Anhang 2

Empfehlungen einer gemeinsamen Kommission von Arnoldshainer Konferenz und VELKD 1975

Der Dienst von Pfarrern und „Mitarbeitern“
Empfehlungen zur Neuordnung des Verhältnisses der Dienste in der Gemeinde

I. Problemanzeige

Wir haben es bei den kirchlichen Diensten auf der 
Gemeindeebene mit zwei ineinander verzahnten Pro­
blemkomplexen zu tun: Es sind einmal die Fragen, 
die heute in unmittelbarem Zusammenhang mit dem 
Pfarramt diskutiert werden, und zum anderen die 
Probleme der kirchlichen „Mitarbeiter" verschieden­
ster Tätigkeitsbereiche.

1. Im Umkreis des Pfarramtes ergeben sich folgende 
Probleme:
1.1 Der Beruf des Pfarrers wird diskutiert mit dem 
Ziel der Veränderung,
a) weil dieser als All-round-man überfordert ist, 
b) weil seine Ausbildung für manche Aufgaben 
nicht ausreicht,
c) weil Kooperation und integrative Funktion nicht 
geübt sind,
d) weil die bisher schwergewichtige Betonung der 
Verkündigungsaufgabe durch neue Aufgaben im 
pädagogischen und sozialen Bereich relativiert wird, 
e) weil seine besondere Stellung nicht mehr un­
angefochten ist.
1.2 Einige Landeskirchen haben auf einem nicht- 
universitären Bildungsweg den Zugang zur Pfarr­
stellenverwaltung bzw. zum Pfarramt ermöglicht.
1.3 Die Absolventen der praktisch-theologischen 
Fachbereiche an den Fachhochschulen erwarten eine

kirchliche Anstellung, u. U. im Funktionsbereich des 
Pfarramtes.
1.4 Akademisch ausgebildete Nichttheologen neh­
men Spezialaufgaben innerhalb des Funktions- 
bereiches des Pfarrers wahr (Psychologen, Pädago­
gen).
1.5 Nichtakademisch ausgebildete Fachkräfte sind 
als „Mitarbeiter" aufgrund ihrer speziellen Kom­
petenz im Funktionsbereich des Pfarrers tätig.

2. Die Zahl der kirchlichen „Mitarbeiter" (ehren-, 
neben- und hauptamtlich) und ihre Handlungsfelder 
haben stark zugenommen.
2.1 Die Dienste kann man in folgender Weise 
gliedern:
a) „Mitarbeiter" in der Verwaltung: z. B. Sekre­
tärinnen, Schreibkräfte, Rendanten
b) „Mitarbeiter" im Gottesdienst: z. B. Organist, 
Chorleiter, Küster
c) „Mitarbeiter" in der Verkündigung, Unterwei­
sung, in der Seelsorge und Diakonie: z. B. Gemeinde­
helferinnen, Gemeindediakone, Gemeindeschwestern, 
Diakonissen, Sozialarbeiter, Sozialpädagogen, Erzie­
her, Prediger, Predigthelfer, Katecheten.
2.2 In der Verwaltung gibt es staatlichen 
Verhältnissen angeglichene Vergütungs- und Besol­
dungsregelungen.
Für die Kirchenmusiker gibt es ebenfalls



8 Anlage 2

eine gestufte Ausbildung und entsprechende Ver­
gütung.
2.3 In dem Bereich der „Mitarbeiter" in der 
Verkündigung (2.1 c) etc. stellen sich heute 
die besonderen Probleme.
2.3.1 Ihre Ausbildung differiert nach Zulassung, 
Inhalt und Dauer sowie Abschlußprüfung und ist im 
Blick auf die anfallenden Aufgaben vielfach unzu­
reichend.
2.3.2 Die Anstellungsträger ignorieren zum Teil die
bereits 1954 vom Rat der EKD erlassenen Richtlinien
zur Ordnung des Dienstes der Gemeindehelferinnen. 
Diese sind allerdings inzwischen überholt und wur­
den im Februar 1974 durch eine neue Empfehlung 
des Rates der EKD ersetzt.
2.3.3 Faktisch ist in vielen Fällen der Pfarrer 
Dienstherr des kirchlichen „Mitarbeiters". Der Pfar­
rer bestimmt die Konzeption der Arbeit und bean­
sprucht die Verantwortung. Damit wird dem kirch­
lichen „Mitarbeiter" ein eigenständiger Kompetenz­
bereich verwehrt.
2.3.4 Die kirchlichen „Mitarbeiter" arbeiten oft in 
Vereinzelung, die ihren Dienst erschwert.
2.3.5 „Mitarbeiter" können häufig nicht die Mög­
lichkeiten vertikaler und horizontaler Durchlässig­
keit wahrnehmen.
2.3.6 Die Fragen der Fortbildung wie auch der Wei­
terbildung sind weithin noch unzureichend geregelt.

3. Pfarrer wie „Mitarbeiter" stehen gemeinsam 
vor neuen Aufgaben, die sich aus dem gesellschaft­
lichen Wandel ergeben (z. B. Gastarbeiterprobleme, 
Ehe- und Erziehungsfragen, Probleme des alternden 
Menschen), ohne daß sie über die geeigneten Kennt­
nisse und Mittel zu ihrer Bewältigung verfügen.

II. Grundsätzliche Voraussetzungen

1. Grundlegende Dimension kirchlichen Handelns 
ist die Vermittlung des Evangeliums mit der Alltags­
welt der Gemeindeglieder.

2. Bei der Neuordnung und der Abgrenzung der 
Handlungsfelder auf der Gemeindeebene unter Ein­
schluß des Pfarramtes ist davon auszugehen, daß das 
eine kirchliche Amt sich in verschiedene Dienste 
(Ämter) gliedert.

3. Die Kirche hat nicht nur spezielle Dienstleistun­
gen zu erbringen, sondern muß in Personen in einem 
undifferenzierten Sinne für den Menschen präsent 
sein. Dies gilt bisher in erster Linie für die durch 
die Person des Gemeindepfarrers vermittelte Zu­
ständigkeit und Anwesenheit der Kirche; es könnte 
freilich auch analog für „Mitarbeiter" gelten.

4. Die theologische Ausbildung des Pfarrers mit 
ihren wissenschaftlichen Standards wird beibehalten. 
Ausbildung und Zugänge zum Pfarramt auf dem 
nichtuniversitären Bildungsweg bleiben wie bisher 
Ausnahme.

5. Die selbständige Wahrnehmung der Verantwor­
tung für ein Handlungsfeld richtet sich nach der sach­
lichen Kompetenz. Das gilt für Pfarrer und „Mit­
arbeiter".

III. Zur Differenzierung der kirchlichen Handlungs­
felder

1. Eine Aufteilung und Zuordnung der Funktionen 
orientiert sich an speziell umgrenzten kirchlichen 
Handlungsfeldern und den für sie spezifischen 
Methoden.

Im folgenden wird zwischen einzelnen Handlungs­
feldern differenziert, die nach sachlich zusammen-
gehörigen Arbeitsbereichen zusammengefaßt 
den.

wer-

2.1 Handlungsfelder des kerygmatisch-pastoralen 
Arbeitsbereiches
Gottesdienst und Predigt
Kasualien und Kasualgespräch
Biblische Textinterpretation und theologische Infor­
mation in Bibelstunden, Seminaren und Gesprächs­
kreisen (intentionale Gruppenarbeit)
Gemeindeaufbau: Bewußtmachung der Bindung und 
Verpflichtung der Gemeinde im Bereich von Kirche, 
Mission und Ökumene sowie von Gesellschaft und 
Öffentlichkeit
Besuchsdienst
Funktionale Gruppenarbeit (z. B. Helferkreise) 
Präsenz der Kirche in der Öffentlichkeit

2.2 Handlungsfelder des katechetisch-pädagogischen 
Arbeitsbereiches
Kindergarten — Vorschulische Erziehung
Kindergottesdienst
Religionsunterricht
Konfirmandenunterricht
Jugendarbeit
Erwachsenenbildung
Mitarbeiterschulung

2.3 Handlungsfelder des poimenischen Arbeitsbereiches 
Seelsorge an einzelnen und in Gruppen
Seelsorge in Krankenhäusern und Rehabilitations­
zentren
Seelsorge an körperlich und geistig Behinderten
Seelsorge in Gefängnissen
Telefonseelsorge
Beratung in Ehefragen
Beratung in Erziehungsfragen
Beratung für Suchtgefährdete

2.4 Handlungsfelder des diakonischen Arbeitsbereiches 
Krankenhilfe und -pflege
Altenarbeit und -pflege
Sozialarbeit als Einzelfallhilfe, Gruppenarbeit und 
Gemeinwesenarbeit
Sozialarbeit als gesellschaftliche Diakonie 
Rehabilitationshilfe
Sozial- und Erziehungsarbeit in Heimen

2.5 Handlungsfelder des kybernetischen Arbeitsbereiches 
Gemeindeleitung, Organisation und Arbeitsplanung 
Verwaltung der Gemeinde, ihrer Finanzen und 
ihres Besitzes
Einbindung der Gemeinde in das Leben und 
die Ordnung der Kirche

3. Die einzelnen Arbeitsbereiche sind nicht von­
einander zu trennen: vielmehr sind sie miteinander 
verzahnt, überschneiden einander und sind vor allem



Anlage 2 9

aufeinander angewiesen. Das kommt schon darin zum 
Ausdruck, daß sie lange Zeit insgesamt der Verant­
wortung des Pfarrers übertragen waren und dieser 
auch heute noch in vielen Gemeinden in allen Ar­
beitsbereichen tätig ist.

Intensität. Daß aber heute — wenn auch verein­
zelt — neben die Pfarrer akademisch ausgebildete 
Nicht-Theologen treten, zeigt an, daß die Kompetenz 
für einzelne kirchliche Handlungsfelder nicht mehr 
allein bei der Theologie liegt.

IV. Übersicht über die in den Handlungsfeldern 
tätigen Berufe
1. In den genannten Handlungsfeldern ist neben 
den universitär ausgebildeten Theologen bereits 
eine große Zahl haupt-, neben- und ehrenamtlicher 
„Mitarbeiter" tätig. Ohne auf Vollständigkeit zu 
zielen, läßt sich dafür folgende Übersicht geben:
2.1 Kerygmatisch-pastorale Handlungsfelder
(vgl. III., 2.1)
Pfarrer
Gemeindemissionare, Pfarrvikare, Prediger
Predigthelfer, Lektoren
Kirchenmusiker
Küster
2.2 Katechetisch-pädagogische Handlungsfelder
(vgl. III., 2.2)
Pfarrer
Religionsphilologen und Religionspädagogen
Lehrer (ohne Fakultas)
Katecheten
Sozialpädagogen und Erzieher
Jugendleiter, Jugendsekretäre 
Kindergottesdiensthelfer
Diakone und Gemeindehelfer
2.3 Poimenische Handlungsfelder (vgl. III., 2.3) 
Pfarrer
Psychologen
Psychagogen
Ärzte
Juristen
Sozialarbeiter, Sozialpädagogen
Diakone und Gemeindehelfer
2.4 Diakonische Handlungsfelder (vgl. III., 2.4) 
Pfarrer
Diakone und Gemeindehelfer
Diakonissen
Gemeindeschwestern
Altenpflegerinnen
Familienpflegerinnen
Sozialarbeiter, Sozialpädagogen
Sozialsekretäre
[Arzte]
2.5 Kybernetische Handlungsfelder (vgl. III., 2.5)
Pfarrer
[Juristen]
Bauingenieure
Verwaltungs-Beamte
Verwaltungs-Angestellte
Arbeiter
3. Jedes Handlungsfeld in den kirchlichen Arbeits­
bereichen erfordert Spezialkenntnisse und einen ent­
sprechenden Ausbildungsgang. Das ist herkömm­
licherweise in irgendeiner Form bei der Pfarrer­
ausbildung berücksichtigt, wenn auch nicht für jedes 
einzelne Handlungsfeld und nicht immer in gleicher

V. Gesichtspunkt für eine Differenzierung 
der Dienste
Die Tätigkeiten von Pfarrern und „Mitarbeitern" 
können weder heute noch in nächster Zukunft so 
schematisch differenziert werden, daß einer der 
5 Arbeitsbereiche der Alleinzuständigkeit von Pfar­
rer oder „Mitarbeiter" zugewiesen werden kann. 
Vielmehr muß die Differenzierung bei der Aus­
gliederung von begrenzten Handlungsfeldern an­
setzen.
1. Ein erster Ansatz für eine derartige Ausglie­
derung ergibt sich von der je spezifischen Ausbil­
dung von Pfarrern und „Mitarbeitern" her, wobei 
die Realisierung neuer Ausbildungsformen voraus­
gesetzt ist. Die Ausgliederung sollte mit Quanti­
fizierungen arbeiten: „Wer ist von seiner Ausbil­
dung her eher befähigt zu ...?" (z. B. zum Kinder­
gottesdienst, Telefonseelsorge).
1.1 Der Pfarrer als universitär ausgebildeter Theo­
loge ist eher für die Aufgaben zuständig, die selb­
ständiges Urteilsvermögen im Bereich der Theologie 
und entsprechende Applikation an die „Adressaten" 
erfordern.
1.2 Die „Mitarbeiter" sind von ihrer Ausbildung 
an Hochschulen, Fachhochschulen oder Fachschulen 
her eher für die Aufgaben zuständig, die pädago­
gische, psychologische und diakonische Fähigkeiten 
und Fertigkeiten erfordern, z. B. Gruppenarbeit in 
den verschiedenen Altersstufen, Hilfeleistungen 
karitativer, medizinischer oder „materieller" Art.
2. Ein weiterer Ansatz für die Ausgliederung läßt 
sich aus der Antwort auf die Frage gewinnen, welche 
Aktivität stärker parochial gebunden bleiben muß 
und welche auch über-parochial (in einer Gesamt­
gemeinde oder einem Kirchenkreis bzw. von dort 
aus) getan werden kann.
2.1 Die unter III., 2.1 geschilderten Aktivitäten 
(Handlungsfelder des kerygmatisch-pastoralen Ar­
beitsbereiches) werden personal wie parochial ge­
bunden bleiben müssen. Die personale Präsenz von 
Pfarrern im Leben der Gesellschaft und ihre Erreich­
barkeit für den einzelnen soll sichergestellt, aber 
auch der Wille der Kirche und der Pfarrer unter­
strichen werden, Verantwortung für das Ganze einer 
Parochie zu übernehmen. Das gilt selbstverständlich 
auch für „Mitarbeiter", die in diesem Arbeitsbereich 
tätig sind.
2.2 Die unter III., 2.2—2.5 aufgeführten Hand­
lungsfelder (des katechetisch-pädagogischen, des 
poimenischen, des diakonischen und des administra­
tiven Arbeitsbereiches) kommen mit einzelnen Ar­
beitsgebieten in jeder Parochie vor, sind aber zu- • 
gleich für eine überparochiale Zuständigkeit offen. 
Sie eignen sich fast alle für eine Verselbständigung 
und eine Ausgliederung aus dem Dienst des Pfar­
rers.



10 Anlage 2

3. Ein dritter Ansatz für die Ausgliederung ergibt 
sich daraus, daß der Aufgabenbereich der „Mit­
arbeiter" stärker in der direkten problemfeld- und 
projektorientierten Arbeit liegt, z. B. auf dem Gebiet 
der Jugendarbeit, Erwachsenenarbeit (incl. Alten­
arbeit), Sozialarbeit. Dazu gehört u. U. auch der Kon­
firmandenunterricht, sofern für bestimmte Konfir­
mandengruppen oder bestimmte Unterrichtsziele 
nicht primär theologische Fähigkeiten gefordert sind.

VI. Vorschläge zur Neuordnung der Zusammen­
arbeit
1. Auf diese Überlegungen zur Differenzierung 
stützen sich die folgenden Vorschläge. Sie wollen 
respektieren, a) daß es auch in Zukunft Verhältnisse 
gibt, in denen der Pfarrer nach wie vor alle gemeind­
lichen Arbeitsbereiche versorgen und verantworten 
oder aber einzelne Tätigkeiten außerhalb des „pasto­
ralen" Handlungsfeldes auch weiterhin ausüben 
muß; b) daß der Ausbildungsgrad der „Mitarbeiter" 
differiert.
1.1 Der Pfarrer soll Pastor der Gemeinde bleiben 
und nicht umfunktioniert werden zum Rektor, 
Koordinator, Regisseur, Trainer und theologischen 
Fachmann der Gemeinde. Wohl aber soll der Pfarrer, 
wo es die Umstände erlauben, entlastet werden von 
der Notwendigkeit, sich gleichzeitig auf mehreren 
Gebieten Spezialkenntnisse und die Handhabung 
von besonderen Arbeitsmethoden anzueignen und 
sie fortzubilden.
1.2 Die nicht vom Pfarrer wahrgenommenen Dienste 
in den Arbeitsbereichen der Kirche sollen ent­
sprechend ihren Anforderungen gewertet und in die 
Verantwortung für die Gemeinde eingeordnet wer­
den können, ohne die Ausübenden dieser Dienste 
zu überfordern oder zu übervorteilen. (Die „Mit­
arbeiter" dürfen auch nicht nur deswegen in die 
Rolle eines „Beinahe-Pfarrers" gezwängt werden, 
um ihnen finanziell und rechtlich Gerechtigkeit 
widerfahren zu lassen.)
2. In der gegenwärtigen Diskussion werden ge­
legentlich die Orientierung am „Berufsbild" und die­
jenige an den „Handlungsfeldern" gegeneinander 
ausgespielt. Beide müssen aber insofern verschränkt 
werden, als von der an Handlungsfeldern orientier­
ten Tätigkeitsbeschreibung her das Profil des jewei­
ligen Berufsbildes für die Pfarrer wie für die ver­
schiedenen „Mitarbeiter" gewonnen werden muß.
3.1 In den kerygmatisch-pastoralen Handlungsfel­
dern richtet sich der Dienst der Vermittlung des 
Evangeliums primär auf die Parochie (Gemeinde). 
Er soll in erster Linie von universitär ausgebildeten 
Theologen wahrgenommen werden. Vgl. V., 1.1 und 
V., 2.1.
3.2 Die meisten der katechetisch-pädagogischen, 
poimenischen und diakonischen Handlungsfelder eig­
nen sich aus den in V., 1.2 und V., 2.2 dargelegten 
Gründen zu einer Ausgliederung aus dem Aufgaben­
katalog und der Verantwortung des Gemeinde­
pfarrers und zur Übertragung von selbständig wahr­
zunehmenden Zuständigkeiten an „Mitarbeiter".
3.3 In den einzelnen Handlungsfeldern können ent­

sprechend den Arbeitsaufgaben unterschiedlich vor­
gebildete „Mitarbeiter" tätig sein. Dabei ist davon 
auszugehen, daß die Fachausbildung in der Regel 
auf 3 Ebenen stattfindet (Hochschule, Fachhochschule, 
Fachschule) oder sich daran orientiert.
3.4 Dabei kann die konkrete Definierung von Zu­
ständigkeiten nicht pauschal, sondern nur jeweils 
„vor Ort" unter Berücksichtigung der personellen 
Gegebenheiten und der gestellten Aufgaben er­
folgen.
3.5 Die Ausbildung der „Mitarbeiter" darf nicht zu 
einer derart engen Spezialisierung führen, daß ein 
Mitarbeiter, der sich auf ein Handlungsfeld spe­
zialisiert hat, nicht auch gleichzeitig in einem ver­
wandten Handlungsfeld tätig sein kann (z. B. Kinder- 
und Jugendarbeit sowie Erziehungsberatung).
3.6 Die Unterscheidung und Trennung der Hand­
lungsfelder erfordert und ermöglicht für Pfarrer und 
„Mitarbeiter" eine Neuordnung der Fachaufsicht, 
unbeschadet von Anstellungsträgerschaft und Dienst­
aufsicht, unabhängig auch von der Dienststellung 
des in dem betroffenen Handlungsfeld Tätigen. Das 
heißt beispielsweise: Auch der Pfarrer sollte im 
katechetisch-pädagogischen Arbeitsbereich der ent­
sprechenden Fachaufsicht unterstehen.
Allen in den verschiedenen Handlungsfeldern Täti­
gen soll die Möglichkeit der ihre Tätigkeit und 
sie persönlich stützenden Supervision durch dafür 
ausgebildete unabhängige Fachkräfte geboten wer­
den.
3.7 Handlungsfeldorientierte Fort- und Weiterbil­
dung können Möglichkeiten für berufliche Neu­
orientierung oder auch für Aufstiegschancen inner­
halb verwandter Arbeitsgebiete schaffen.
3.8 Die Zusammenarbeit aller in den Handlungs­
feldern Tätigen und ihre gemeinsam wahrzuneh­
mende Verantwortung müssen auf jeder Ebene kirch­
lichen Dienstes verbindlich geordnet werden und 
darin der jeweiligen Ausbildung entsprechen.
3.8.1 Insbesondere wird es darauf ankommen, 
kirchliche Dienste auf landeskirchlicher Ebene auf 
ihren Basisbezug zu untersuchen und für die Basis 
nutzbar zu machen.
3.8.2 Eine rechtliche Ordnung der Dienste in den 
Handlungsfeldern muß Gleiches auch gleich bewer­
ten (z. B. Mitwirkung im Kirchenvorstand, gleicher 
Anstellungsträger).
3.9 Die Verwirklichung dieser Vorschläge hat auch 
Rückwirkungen auf die Ausbildung aller in der 
Kirche Tätigen auf den verschiedenen Ebenen des 
heutigen Ausbildungssystems.

VII. Folgerungen und Aufgaben
Zur Durchführung des vorgelegten Konzepts sind 
Aufgaben von verschiedenem Gewicht und Schwie­
rigkeitsgrad zu bewältigen.
1. Die wichtigste, aber auch komplizierteste Auf­
gabe besteht darin, daß eine sinnvolle Neuordnung 
der kirchlichen Dienste nur im Rahmen einer ver­
bindlichen mittel- und langfristigen Personalplanung 
zu erreichen ist. Nur in diesem Zusammenhang kann 
die geforderte Neudefinition der verschiedenen



Anlage 2 11

Berufsbilder wirksam geleistet werden. Zu diesem 
Zweck sollte eine Projektgruppe von Personal­
referenten vorzugsweise derjenigen Landeskirchen, 
die bereits mit einer solchen Planung befaßt sind, 
gebildet werden.
2. Damit verbindet sich die spezielle Aufgabe, 
folgende durch die Fachhochschulausbildung geschaf­
fenen Probleme zu lösen:
2.1 Anstellungsträger, Tätigkeitsmerkmale und Be­
soldung der durch die Ausbildung im Fachbereich III. 
begründeten Berufe („Religionspädagoge grad.") sind 
zu bestimmen.
2.2 Es ist zu klären, in welchen parochialen und 
überparochialen Handlungsfeldern Fachschulabsol­
venten eingesetzt werden sollen. Zu diesem Zweck 
sollte eine Projektgruppe von Dienstrechtsexperten 
und Planungsreferenten gebildet werden.
3. Die Unübersichtlichkeit der verschiedenen Be­
zeichnungen für dieselben Berufe ist durch eine 
Übereinkunft über die terminologische Vereinheit­
lichung zu beseitigen.
4. Uber den in 3.8.2 gemachten Vorschlag hinaus 
muß die Besoldungsfrage einheitlich geregelt wer-

den. Zu diesem Zweck sollte die unter 2. genannte 
Projektgruppe um entsprechende Experten erweitert 
werden.
5. Die landeskirchlichen Ausbildungsreferenten 
sollten beauftragt werden, in der Ausbildungs­
referentenkonferenz folgende Probleme zu behan­
deln:
5.1 Fixierung einheitlicher Anforderungen an einen 
zweiten Bildungsweg zur Erlangung der Anstellungs­
fähigkeit als Pfarrer;
5.2 Festsetzung einheitlicher Maßstäbe für Ausbil­
dung, Einsatz und Besoldung der Prediger etc. als 
Pfarrstellenverwalter.
6. Die landeskirchlichen Fortbildungsreferenten
sollten beauftragt werden, in der Fortbildungs­
konferenz
6.1 Vorschläge für eine integrierte Fortbildung von 
Pfarrern und „Mitarbeitern",
6.2 Vorschläge für Weiterbildungsmaßnahmen bei 
„Mitarbeitern" und im Zusammenhang damit
6.3 Vorschläge für die horizontale und vertikale 
Durchlässigkeit auf der Basis verschiedener Aus­
bildungswege auszuarbeiten.



Anlage 3

Vorlage des Landeskirchenrats 
an die 

Landessynode der Evangelischen Landeskirche in Baden 
im Frühjahr 1976

Entwurf

eines Beschlusses über die Verlängerung der Rechtsverordnung 
zur Erprobung neuer Arbeits- und Organisationsformen in der 

Evangelischen Kirchengemeinde Mannheim vom 1. 5. 1973 (VBI. S. 62)

Die Landessynode hat am der vom
Landeskirchenrat am 26.3.1976 beschlossenen Ver­
längerung der Geltungsdauer der Rechtsverordnung 
zur Erprobung neuer Arbeits- und Organisations­

formen in der Evang. Kirdiengemeinde Mannheim 
vom 1. 5. 1973 (VBI. S. 62) bis 31. 12. 1978 gemäß 
§ 141 Absatz 3 und 4 GO zugestimmt.

Begründung

Der Evang. Kirchengemeinderat Mannheim hat mit 
Schreiben vom 1. 3. 1976 beantragt, die Geltungs­
dauer der obengenannten Erprobungsverordnung zu 
verlängern. Zur Begründung ist in dem genannten 
Schreiben des Kirchengemeinderats folgendes aus­
geführt:

„Die entsprechend der Erprobungssatzung dem 
Haupt-, dem Finanz- und dem Bauausschuß des 
Evang. Kirchengemeinderates übertragenen Auf­
gaben und Befugnisse haben sich voll bewährt. Die 
Arbeit des Evang. Kirchengemeinderates konnte 
dadurch wesentlich vereinfacht werden. In keinem 
Fall ist es zu Schwierigkeiten oder zu einer Ande-
rung eines Beschlusses gekommen. Der Evang. ■ Erprobungsverordnung — analog der Verlängerung 
Kirchengemeinderat sieht sich deshalb auch nicht der Erprobungsverordnung für die Evang. Kirchen- 
genötigt, diese Satzung aufzuheben.

Vielmehr hat er in seiner Sitzung vom 25.2.1976 
einstimmig beschlossen, diese Satzung beizubehal­
ten und beim Evang. Oberkirchenrat Antrag auf 
Verlängerung der Erprobungssatzung zu stellen 
und den Landeskirchenrat auf Erlaß einer ent­
sprechenden Rechtsverordnung zu bitten.

Entsprechend dieses Beschlusses vom 25. 2. 1976, 
Prot. Nr. 24, wird hiermit die Verlängerung der 
Erprobungssatzung vom 23. 5. 1973 beantragt.“

Der Landeskirchenrat hat daher vorbehaltlich der 
nach § 141 Abs. 3 GO erforderlichen Zustimmung der
Landessynode am 26. 3. 1976 die Verlängerung der

gemeinde Durlach — bis zum 31. 12. 1978 beschlossen.



Anlage 4

Vorlage des Landeskirchenrats 
an die

Landessynode der Evangelischen Landeskirche in Baden 
im Frühjahr 1976

Entwurf eines kirchlichen Gesetzes 
über die

Vereinigung der Evangelischen Kirchengemeinde Lahr-Sulz 
sowie der Evangelischen Kirchengemeinde Lahr-Kippenheimweiler 

mit der Evangelischen Kirchengemeinde Lahr

Die Landessynode 
Gesetz beschlossen:

hat das folgende kirchliche

Die Evangelische 
deren Kirchspiel die

§ 1
Kirchengemeinde Lahr-Sulz, 

Gemarkung der mit Wirkung
vom 1. 1. 1972 in die Stadt Lahr eingegliederten 
bürgerlichen Gemeinde Sulz umfaßt, wird mit der 
Evangelischen Kirchengemeinde Lahr vereinigt.

§ 2
Die Evangelische Filialkirchengemeinde Lahr- 

Kippenheimweiler, deren Kirchspiel die Gemarkung 
der mit Wirkung vom 1. 1. 1972 in die Stadt Lahr

eingegliederten bürgerlichen Gemeinde Kippenheim­
weiler umfaßt, wird mit der Evangelischen Kirchen­
gemeinde Lahr vereinigt.

§ 3

(1) Dieses Gesetz tritt mit Wirkung vom 
in Kraft.

(2) Der Evangelische Oberkirchenrat wird mit dem 
Vollzug dieses Gesetzes beauftragt.

Dieses Gesetz wird hiermit verkündet.
Kar1sruhe, den April 1976

Der Landesbischof

Begründung

Die bürgerlichen Gemeinden Kippenheimweiler 
und Sulz wurden im Zuge der Gemeindereform mit 
Wirkung vom 1. 1. 1972 in die Stadt Lahr eingeglie­
dert. Für die Kirchengemeinderäte der Kirchen­
gemeinde Lahr-Sulz und der Filialkirchengemeinde 
Lahr-Kippenheimweiler (Filialkirchengemeinde zur 
Kirchengemeinde Kippenheim) war dies der Anlaß, 
die Vereinigung mit der Kirchengemeinde Lahr zu 
beantragen. Der Kirchengemeinderat Lahr hat diesen 
Anträgen zugestimmt.

In der kirchlichen Versorgung tritt durch die Ver-

einigung dieser Kirchengemeinden keine Änderung 
ein. Lahr-Sulz, das künftig als Pfarrgemeinde den 
Namen „Johannes-Gemeinde" führt, wird weiterhin 
vom Pfarramt der Friedensgemeinde Lahr unter Mit­
wirkung eines Pfarrdiakons (Teilauftrag) mit ver­
sehen. Lahr-Kippenheimweiler verliert seinen recht­
lichen Status als Filialkirchengemeinde zur Kirchen­
gemeinde Kippenheim, wird jedoch weiterhin vom 
Pfarramt Kippenheim kirchlich versorgt. (Hinweis: 
Kippenheim wurde nicht in die Stadt Lahr ein­
gegliedert)



Anlage 5

Evangelischer Oberkirchenrat 
— Oberkirchenrat Prof. Dr. Wendt —

7500 Karlsruhe, den 31. März 1976
Blumenstr. 1

AZ.: 22/183

Anlagen: 4

Betr.: Entwurf einer Ordnung 
für Lehrverfahren

An die
Mitglieder der Landessynode

Sehr verehrte Damen und Herren!

Der Verfassungsausschuß hat in seiner Sitzung vom 25. 3. 1976 die ihm von der 
Landessynode aufgetragene Überarbeitung des vom Landeskirchenrat im Früh­
jahr 1968 der Landessynode vorgelegten Entwurfs einer „Lehrbeanstandungsord­
nung“ abgeschlossen.

Im Einvernehmen mit dem Herrn Präsidenten der Landessynode und dem Herrn 
Vorsitzenden des Verfassungsausschusses übersende ich Ihnen den Entwurf des 
Verfassungsausschusses zur abschließenden Behandlung durch die Landessynode. 
Der Entwurf des Verfassungsausschusses nimmt im wesentlichen den in der 
Zwischenzeit von der Arnoldshainer Konferenz erarbeiteten Entwurf einer Ord­
nung für Lehrverfahren auf. In diesem Entwurf erkennt der Verfassungsausschuß 
eine positive Fortentwicklung der Vorlage des Landeskirchenrats. Er sieht in 
diesem Entwurf wichtige Anregungen aus den Voten der Bezirkssynoden und Pfarr­
konvente zur Vorlage des Landeskirchenrats und aus Alternativentwürfen aus 
dem Bereich der Landeskirche (insbesondere aus dem Entwurf der Theologischen 
Sozietät in Baden)1 aufgenommen.

Zur Erläuterung des als Anlage I beigefügten Gesetzentwurfs werden weitere 
3 Anlagen beigefügt:

Anlage II: Zum Stand des Verfahrens synodaler Behandlung einer Ordnung 
für Lehrverfahren2

Anlage III:

Anlage IV:

Begründung zum Entwurf der Arnoldshainer Konferenz für eine 
„Ordnung für Lehrverfahren“ (Verfasser: Prof. Dr. Dr. Albert 
Stein)3

Erläuterungen der Änderungs- und Ergänzungsvorschläge des 
Verfassungsausschusses zur „Ordnung für Lehrverfahren“ (Ent­
wurf der Arnoldshainer Konferenz)4

In dem Gesetzentwurf (Anlage I) sind die Änderungs- und Ergänzungsvor­
schläge des Verfassungsausschusses durch Unterstreichungen5 hervorgehoben.

Mit besten Empfehlungen (gez.) Wendt

1) siehe Verhandlungen der Landessynode vom Oktober 1974, Anlage 3
2) Hier Seite 9 ff.
3) Hier Seite 11 ff.
4) Hier Seite 19 ff.
5) Hier: durch Kursivdruck

12



2 Anlage 5

Anlage I
zum Rundschreiben vom 31. 3. 1976

Entwurf eines kirchlichen Gesetzes 
Ordnung für Lehrverfahren

Grundlegung

(1) Es ist Auftrag der Kirche, die Botschaft von 
Jesus Christus, wie sie uns in der Heiligen Schrift 
gegeben und in den Bekenntnissen der Kirche je­
weils neu bezeugt ist, den Menschen der Gegenwart 
auszurichten. Damit trägt sie Verantwortung für die 
rechte Erfüllung dieses Auftrages in der Verkündi­
gung des Evangeliums und der Verwaltung der 
Sakramente, in theologischer Lehre und in jeder an­
deren Form der Vermittlung der christlichen Bot­
schaft. Die Kirche kann diese Verantwortung nur 
tragen, weil ihr die Verheißung ihres Herrn gegeben 
ist, sie durch seinen Geist in alle Wahrheit zu 
leiten.
(2) Die Kirche nimmt ihre Verantwortung wahr, 
indem sie geeignete Verkündiger des Evangeliums 
zurüstet und beruft, sie begleitet und ihnen hilft bei 
der sachgemäßen, gegenwartsnahen Auslegung der 
Botschaft, und indem sie Lehrauffassungen erkennt 
und abwehrt, die mit dem biblischen Zeugnis un­
vereinbar sind.
(3) Die in der Ordination zu Wortverkündigung 
und Sakramentsverwaltung Berufenen haben damit 
die Verpflichtung übernommen, das Evangelium von 
Jesus Christus zu predigen, wie es in der Heiligen 
Schrift gegeben und in den in ihrer Kirche gelten­
den Bekenntnissen bezeugt ist.
(4) Die Bezeugung der Christusbotschaft ist der 
ganzen Kirche, nicht nur den Ordinierten, aufge­
tragen; der Erfüllung dieses Auftrages dienen alle 
Ämter der Kirche. So haben auch die Gemeinde­
glieder, insbesondere die Mitglieder von Presbyte-
rien und Synoden, an der Verantwortung für Lehre
und Verkündigung teil. Es ist wichtigste Aufgabe 
aller Leitungsorgane, für die rechte Ausrichtung des 
Zeugnisauftrags der Kirche zu sorgen.
(5) Die Verantwortung der Kirche für Verkündi­
gung und Lehre erfordert den Schutz von Gemeinde 
und Kirche vor einer zu beanstandenden Verkün­
digung oder Lehre eines Ordinierten (Lehrbean­
standung), aber auch dessen Schutz vor unberech­
tigten Angriffen gegen seine Verkündigung oder 
Lehre (Lehrschutz).
(6) Ein Lehrverfahren hat zu klären, ob Verkündi­
gung und Lehre eines Ordinierten bei dem unver­
zichtbaren Bemühen um den Gegenwartsbezug des 
Evangeliums mit dem entscheidenden Inhalt der 
biblischen Botschaft nach reformatorischem Verständ­
nis unvereinbar sind.
(7) Da die Kirche nicht über die Wahrheit des 
Evangeliums in zeitlos gültigen Lehrsätzen verfügt, 
sondern nur im immer neuen Hören auf die Schrift 
nach der rechten Antwort für den Menschen unserer

Zeit suchen kann, setzt ein Lehrverfahren ausführ­
liche theologische Gespräche mit dem Betroffenen 
voraus und muß sich auch selbst in Form eingehen­
der Gespräche vollziehen. Die Beauftragten können 
solche Gespräche nur im Wagnis der eigenen Glau­
bensentscheidung und in der Bemühung um gemein­
same Lehrbezeugung führen und so ihre Entschei­
dung treffen.
(8) Gegenstand des Verfahrens können nur Lehr­
auffassungen sein, die ein Ordinierter in Ausübung 
seines Amtes oder sonst öffentlich durch Wort oder 
Handeln zum Ausdruck gebracht hat und an denen 
er auch nach theologischer Beratung und Mahnung 
beharrlich festhält.
(9) Wird durch das Verfahren die Unvereinbarkeit 
von Verkündigung und Lehre des Betroffenen mit 
der der Kirche aufgetragenen Botschaft festgestellt, 
endet seine in der Ordination begründete Bevoll­
mächtigung. Diese Entscheidung hat keinen diszipli­
narrechtlichen Charakter, sie folgt vielmehr aus der 
Verantwortung der Kirche für die Erfüllung ihres 
Auftrags. Die Kirche nimmt jedoch die Gewissens­
entscheidung des Betroffenen ernst und läßt dies in 
der Regelung der Rechtsfolgen für ihn deutlich 
werden.
(10) Weil das Neue Testament eine Vielfalt von 
Möglichkeiten eröffnet, den entscheidenden Inhalt 
der einen Christusbotschaft auszusagen, darf und 
will diese Ordnung nicht eine theologische Ein­
förmigkeit erzwingen. Sie soll vielmehr dazu helfen, 
die bei aller Mannigfaltigkeit notwendige Überein­
stimmung in den Lehraussagen zu erhalten und da­
gegen zu verteidigen, daß die der Kirche aufgetra­
gene Botschaft in ihrem entscheidenden Inhalt ent­
stellt und die Gemeinschaft des Glaubens gefährdet 
wird. Auch ein Lehrverfahren steht unter dem allei­
nigen Ziel, der Botschaft von Jesus Christus als dem 
einen Wort Gottes Geltung zu verschaffen.

§ 1 — Entscheidungsgrundlage
Ein Lehrverfahren hat zu klären, ob die Verkündi­
gung und Lehre eines Ordinierten bei dem unver­
zichtbaren Bemühen um den Gegenwartsbezug des 
Evangeliums mit dem entscheidenden Inhalt der 
biblischen Botschaft nach reformatorischem Verständ­
nis, wie er im Vorspruch zur Grundordnung bezeugt ist, 
unvereinbar sind. Gegenstand des Verfahrens kön­
nen nur Lehrauffassungen sein, die ein Ordinierter 
in Ausübung seines Amtes oder sonst öffentlich zum 
Ausdruck gebracht hat und an denen er auch nach 
theologischer Beratung und Mahnung beharrlich 
festhält.
§2
Einem Lehrverfahren geht ein förmliches theolo­
gisches Lehrgespräch voraus.



Anlage 5 3

A. Theologisches Lehrgespräch

§ 3 Voraussetzung und Anordnung des theolo­
gischen Lehrgesprächs
(1) Ein förmliches theologisches Lehrgespräch setzt 
voraus, daß Tatsachen vorliegen, welche die An­
nahme rechtfertigen, daß ein Ordinierter an nach § 1
zu beanstandenden Lehrauffassungen auch nach
theologischer Beratung und Mahnung beharrlich 
festgehalten hat.
(2) Die Feststellung von Tatsachen im Sinne des Ab-
satzes 1 erfolgt durch einen Beauftragten des Evange­
lischen Oberkirchenrats, wenn sich gegen die Verkündi­
gung und Lehre eines Ordinierten Bedenken i. S. des 
§ 1 ergeben.
(3) Uber die Anordnung eines förmlichen theo­
logischen Lehrgesprächs entscheidet der Landes­
kirchenrat von Amts wegen oder auf Antrag des 
Leitungsorgans der Gemeinde oder Körperschaft, 
in deren Bereich der Betroffene Dienst tut, sowie der 
aufsichtsführenden Stellen. Zuvor gibt er dem Be­
troffenen und dem Leitungsorgan oder der aufsichts­
führenden Stelle Gelegenheit zu mündlicher oder 
schriftlicher Stellungnahme.
(4) Ein Ordinierter kann zu seinem Schutze die 
Entscheidung des Landeskirchenrats beantragen, ob 
ein förmliches theologisches Lehrgespräch anzuord­
nen ist, wenn er anders keine Möglichkeit sieht, den 
gegen ihn öffentlich erhobenen Vorwurf auszuräu-
men, er habe Lehrauffassungen vertreten, die mit Betroffenen spätestens 2 Monate nach der Beauf- 
dem entscheidenden Inhalt der biblischen Botschaft tragung der Kommission. Innerhalb des förmlichen 
nach reformatorischem Verständnis unvereinbar theologischen Lehrgesprächs führt die Kommission
sind.

§4 — Entscheidung des Landeskirchenrats bei An­
trägen
(1) Auf einen Antrag nach § 3 Abs. 3 oder Abs. 4 
stellt der Landeskirchenrat entweder fest, daß der 
erhobene Vorwurf nicht die Anordnung des förm­
lichen Lehrgesprächs begründet, oder er ordnet es 
zur Klärung des Vorwurfs an.
(2) Der Beschluß des Landeskirchenrats ist zu be­
gründen; dies gilt nicht für Anträge nach § 3 Abs. 4, 
wenn der Landeskirchenrat zur Anordnung eines 
förmlichen theologischen Lehrgesprächs keinen zu­
reichenden Anlaß sieht. Wird das förmliche theo­
logische Lehrgespräch angeordnet, ist der zu klären­
de Vorwurf zu kennzeichnen.
(3) Der Beschluß ist dem Betroffenen, dem Leitungs­
organ der Gemeinde oder Körperschaft, in deren

§ 6 — Kommission
(1) Der Landeskirchenrat beauftragt mit der Teilnahme 
am Lehrgespräch
a) zwei seiner theologischen Mitglieder, darunter min­
destens ein theologisches Mitglied des Evang. Ober­
kirchenrats,
b) eines seiner nichttheologischen Mitglieder,
c) einen Hochschullehrer der evangelischen Theologie. 
(2) Der Betroffene nennt drei weitere Teilnehmer am 
Lehrgespräch, von denen mindestens einer ein im Dienst 
der badischen Landeskirche stehender Theologe sein 
muß.
(3) Ist der Betroffene ein Mitglied des Evang. Ober­
kirchenrats, so werden am Lehrgespräch keine Mit­
glieder des Evang. Oberkirchenrats beteiligt.
(4) Soweit die mit der Teilnahme am Lehrgespräch
Beauftragten ordiniert sind, muß die Mehrheit von 
ihnen in der gleichen Bekenntnisbindung wie der Be­
troffene stehen.
(5) Der Landeskirchenrat bestimmt den Einberufer 
aus den Mitgliedern der Kommission. Diese wählt 
ihren Vorsitzenden und dessen Stellvertreter. Der 
Landeskirchenrat bestellt einen Protokollführer, der sich 
am Lehrgespräch nicht beteiligt.

§ 7 — Gang des Gesprächs und Urlaub zur Vor­
bereitung
(1) Die Kommission beginnt das Gespräch mit dem

Gespräche mit dem Betroffenen in dem Umfang, wie 
es ihr zur Erfüllung ihrer Aufgabe erforderlich er­
scheint.
(2) Der Vorsitzende setzt Ort und Zeit der Ge­
spräche fest und lädt die Beteiligten jeweils mit 2 
Wochen Frist dazu ein. Dem Betroffenen wird die 
Einladung zugestellt; er wird zugleich darauf hin­
gewiesen, daß im Falle eines nicht durch triftige 
Gründe entschuldigten Fernbleibens dem Verfahren 
auch ohne weiteres Gespräch Fortgang gegeben 
werden kann.
(3) Der Landeskirchenrat kann dem Betroffenen, 
wenn dieser es beantragt, Urlaub zur Vorbereitung 
des förmlichen theologischen Lehrgesprächs unter 
Fortgewährung seiner Dienstbezüge bewilligen, 
wenn nicht dringende Gründe entgegenstehen.

§ 8 — Zuhörer, Beistände
Dienst der Betroffene steht oder deren Dienstauf- (1) Das Lehrgespräch ist nicht öffentlich. Der Lan- 
sicht er untersteht, sowie ggf. dem Antragsteller deskirchenrat kann bis zu zwei zuständige Amts-
zuzustellen. träger als Zuhörer benennen.
(4) Der Beschluß ist mit Rechtsmitteln nicht an- (2) Der Betroffene kann einen theologischen und
fechtbar.

§ 5 — Zweck
Zweck des förmlichen theologischen Lehrgesprächs
ist es, den Sachverhalt zu klären, das Anliegen des
Betroffenen zu erkennen und — soweit erforderlich § 9 — Anwesenheit, Gesprächsleitung

einen rechtskundigen Beistand sowie bis zu zwei am 
Lehrgespräch nicht teilnehmende Zuhörer mitbrin-
gen. Die Beistände müssen der evangelischen Kirche 
angehören.

— zu versuchen, im gemeinsamen theologischen Be- (1) Die Gespräche des förmlichen theologischen 
mühen die bei aller Mannigfaltigkeit notwendige Lehrgesprächs können nur stattfinden, wenn außer 
Ubereinstimmung in den Lehraussagen wiederzu- dem Betroffenen alle Mitglieder der Kommission
gewinnen. anwesend sind.



4 Anlage 5

(2) Der Vorsitzende eröffnet und leitet die Ge­
spräche.

§ 10 — Niederschriften
(1) Über den wesentlichen Inhalt eines jeden Ge­
sprächs ist möglichst während seines Verlaufes und 
sonst unverzüglich nach seinem Abschluß durch den 
vom I.andeskirchenrat bestimmten Protokollführer 
eine Niederschrift anzufertigen. Diese ist spätestens 
innerhalb zweier Wochen nach Abschluß des je-
weiligen Gespräches von allen Teilnehmern zu
unterzeichnen. Gibt die Niederschrift nach Auffas­
sung eines Teilnehmers den Gesprächsverlauf nicht 
zutreffend wieder, so kann er seiner Unterschrift 
einen entsprechenden Zusatz hinzufügen. Verweigert 
der Betroffene die Unterschrift, ist dies in der Nie­
derschrift festzustellen.
(2) Dem Betroffenen ist eine Ausfertigung jeder 
Niederschrift alsbald nach ihrem Zustandekommen 
zuzustellen. Er kann jeweils innerhalb einer Woche 
nach Zustellung jeder Niederschrift dem Vorsitzen­
den eine Stellungnahme einreichen, die der Nieder­
schrift beigefügt wird.

§ 11 — Abschluß des Lehrgesprächs
(1) Wenn die Aufgabe des Lehrgesprächs nach 
ihrer Überzeugung erfüllt ist, beschließt die Kom­
mission mit der Mehrheit ihrer Mitglieder ihr Vo­
tum.
(2) Das Votum geht dahin, daß der Betroffene in 
dem förmlichen theologischen Lehrgespräch in den 
vom Beschluß des Landeskirchenrats bezeichneten 
Punkten eine gemäß § 1 zu beanstandende oder nicht 
zu beanstandende Lehre vertritt. Das Votum ist zu 
begründen. Dabei ist eine beanstandete Lehre als 
nach § 1 schriftwidrig zu kennzeichnen.
(3) Das Votum ist von sämtlichen zum Lehrgespräch 
Berufenen zu unterschreiben. Wer überstimmt wor­
den ist, kann der Unterschrift einen dies feststellen­
den Zusatz hinzufügen und innerhalb von drei 
Wochen ein Sondervotum einreichen, das dem Vo­
tum beigefügt wird.
(4) Der Vorsitzende legt das Votum mit den et­
waigen Sondervoten und den Niederschriften über 
die geführten Gespräche dem Landeskirchenrat vor. 
Dieser stellt das Votum mit den etwaigen Sonder­
voten dem Betroffenen zu und gibt ihm Gelegen­
heit zur Stellungnahme innerhalb eines Monats.

§ 12 — Entscheidung des Landeskirchenrats nach 
Abschluß des Lehrgesprächs
(1) Nach Eingang aller Unterlagen entscheidet der 
Landeskirchenrat, ob ein Lehrverfahren eröffnet 
wird.
(2) Der Landeskirchenrat kann die Entscheidung 
über die Eröffnung des Lehrverfahrens aussetzen 
und den Betroffenen befristet zu besonderen theo­
logischen Studien unter Belassung seiner Dienst­
bezüge beurlauben, wenn davon die Wiederge­
winnung der bei aller Mannigfaltigkeit notwendigen 
Übereinstimmung in den Lehraussagen erhofft wer­
den kann.
(3) Die Landessynode ist vom Landeskirchenrat über 
seine beabsichtigte Entscheidung so rechtzeitig zu unter-

richten, daß sie Gelegenheit hat, vor der endgültigen 
Entscheidung des Landeskirchenrats über die Eröffnung 
eines Lehrverfahrens Stellung zu nehmen. Die Landes­
synode kann in Fällen von besonderer Bedeutung für 
die Konkretisierung und Aktualisierung des kirchlichen 
Bekenntnisses beschließen, daß die Bezirkssynoden vor 
der Stellungnahme der Landessynode Gelegenheit zur 
Stellungnahme erhalten.

§ 13 — Entscheidung des Landeskirdienrats bei
Nichterscheinen
Hat der Betroffene die Teilnahme am Lehrgespräch 
verweigert, ist er ohne zwingende Gründe nicht 
erschienen oder lehnt er es ab, die gern. § 12 Abs. 2 
vorgeschlagenen Studien durchzuführen, entscheidet 
der Landeskirchenrat darüber, ob das Verfahren vor 
dem Spruchkollegium eröffnet werden soll.

§ 14 — Beurlaubung
Hat der Landeskirchenrat die Eröffnung des Ver­
fahrens vor dem Spruchkollegium beschlossen, kann 
er den Betroffenen bis zur Beendigung des Ver­
fahrens unter Belassung seiner Dienstbezüge be­
urlauben.

§ 15 — Zustellung
Die Beschlüsse des Landeskirchenrats sind dem Be­
troffenen mit Begründung zuzustellen. Wird das 
Verfahren vor dem Spruchkollegium eröffnet, hat 
der Beschluß die nach § 1 als schriftwidrig beanstan­
dete Lehre zu bezeichnen und die Beanstandung zu 
begründen.

§

B. Verfahren vor dem Spruchkollegium

I. Allgemeine Bestimmungen

16 — Spruchkollegium
(1) Die Landessynode bestellt in ihrer zweiten Tagung 
für die Dauer ihrer Wahlperiode ein Spruchkollegium 
für das Lehrverfahren. Die bisherigen Mitglieder führen 
die Geschäfte weiter bis zur Bestellung der neuen Mit­
glieder. Beim Spruchkollegium anhängige Verfahren wer­
den von diesem Spruchkollegium zu Ende geführt, auch 
wenn die reguläre Amtszeit abgelaufen ist.
(2) Erforderlichenfalls sind mehrere Spruchkolle­
gien zu bilden.

§ 17 — Besetzung des Spruchkollegiums
(1) Jedes Spruchkollegium verhandelt und ent­
scheidet in folgender Besetzung:
a) vier im Dienst einer evangelischen Kirche ste­
hende Ordinierte, von denen mindestens zwei Theo­
logen mit abgeschlossener Universitätsausbildung 
und mindestens zwei Gemeindepfarrer sein müssen; 
b) zwei in einer evangelischen Kirche zum Altesten­
amt befähigte Gemeindeglieder, von denen minde­
stens eines die Befähigung zum Richteramt haben 
muß;
c) ein Inhaber eines Lehrstuhls für evangelische 
Theologie.
(2) Stellvertreter sind in der erforderlichen An­
zahl zu berufen.
(3) Die Mitglieder jedes Spruchkollegiums, der



Anlage 5 5

Vorsitzende und sein Stellvertreter sowie die Rei­
henfolge der Stellvertreter und der etwaigen Ersatz­
leute sind durch die Landessynode für die Dauer 
ihrer Amtszeit im voraus zu bestimmen.
(4) Wird ein Lehrverfahren bei dem Spruchkollegium 
anhängig, so tritt ein weiterer ordinierter Theologe einer 
evangelischen Kirche als Mitglied des Spruchkollegiums 
für das anhängige Verfahren hinzu, für dessen Bestel­
lung durch den Vorsitzenden des Spruchkollegiums der 
Betroffene selbst drei Vorschläge zu machen hat. Der 
Betroffene hat seine Vorschläge innerhalb eines Monats 
zu machen. Verzichtet der Betroffene darauf oder hält 
er die Frist nicht ein, beruft das Spruchkollegium von 
sich aus das weitere theologische Mitglied.

§ 18 — Ausschließungsgründe
Von der Mitwirkung in dem Spruchkollegium ist 
ausgeschlossen
a) wer dem Landeskirchenrat angehört oder an­
gehört hat;
b) wer am förmlichen theologischen Lehrgespräch
mit dem Betroffenen beteiligt war;
c) wer Ehegatte oder gesetzlicher Vertreter des 
Betroffenen ist oder gewesen ist;
d) wer mit dem Betroffenen in gerader Linie ver­
wandt, verschwägert oder durch Annahme an Kindes 
Statt verbunden, in der Seitenlinie bis zum dritten 
Grade verwandt oder bis zum zweiten Grade ver­
schwägert ist, auch wenn die Ehe, durch welche die 
Schwägerschaft begründet war, nicht mehr besteht.

§ 19 — Ablehnungsgründe
(1) Der Betroffene und der Landeskirchenrat können 
Mitglieder des Spruchkollegiums wegen Besorgnis 
der Befangenheit ablehnen; die Ablehnung ist nur 
binnen 2 Wochen nach Zustellung der Mitteilung 
gern. § 22, bei einem erst später eingetretenen oder 
bekannt gewordenen Umstand nur unverzüglich nach 
seinem Bekanntwerden zulässig. Die Ablehnung ist 
schriftlich zu begründen. Das Kollegium entscheidet 
darüber durch unanfechtbaren Beschluß, bei dem 
anstelle der abgelehnten Mitglieder deren Stellver­
treter mitwirken. Das gleiche gilt, wenn Mitglieder 
des Kollegiums, auch ohne abgelehnt worden zu 
sein, sich selbst für befangen erklären.
(2) Lehrmeinungen eines Mitglieds, die von denen 
des Betroffenen abweichen, können als Ablehnungs­
grund nicht geltend gemacht werden.

§ 20 — Unabhängigkeit und Verpflichtung
Die Mitglieder des Spruchkollegiums führen ihr Amt 
unabhängig und sind nur an die Heilige Schrift gemäß 
dem Vorspruch der Grundordnung gebunden. Sie wer­
den bei Amtsantritt verpflichtet.

II. Gang des Verfahrens

§ 21 — Eröffnungsbeschluß
Der Landeskirchenrat stellt seinen Eröffnungsbe­
schluß mit Begründung dem Betroffenen zu und 
übermittelt ihn zusammen mit sämtlichen Vorgängen 
dem Vorsitzenden des Spruchkollegiums.

§ 22 — Mitteilung der Besetzung des Spruchkolle­
giums

Der Vorsitzende teilt dem Betroffenen die Besetzung 
des Spruchkollegiums unter Hinweis auf die Bestim­
mungen des § 19 durch Zustellung mit.

§ 23 — Vorbereitung der Verhandlung
(1) Der Vorsitzende des Spruchkollegiums beauf­
tragt eins oder einige seiner Mitglieder mit der Vor­
bereitung der Verhandlung und mit etwa notwen­
digen Ermittlungen.
(2) Sollen Sachverständige oder Zeugen gehört 
werden, ist der Betroffene davon spätestens eine 
Woche zuvor in Kenntnis zu setzen. Ihm und seinen
Beiständen ist gestattet, an Vernehmungen teilzu-
nehmen und Fragen zu stellen.
(3) Nach Abschluß der Ermittlungen bestellt der 
Vorsitzende ein Mitglied zum Berichterstatter für 
die mündliche Verhandlung.
(4) Der Vorsitzende bestellt im Benehmen mit dem 
Vorsitzenden des Landeskirchenrats für die münd­
liche Verhandlung einen Protokollführer, der dem 
Spruchkollegium nicht angehört.

§ 24 — Stellungnahmen
(1) Dem Leitungsorgan der Gemeinde (Ältestenkreis, 
Kirchengemeinderat) oder einer anderen Körperschaft, 
in deren Bereich der Betroffene Dienst tut, und den 
aufsichtsführenden Stellen ist bei der Vorbereitung der 
mündlichen Verhandlung Gelegenheit zur Stellungnahme 
zu geben. Ist für eine landeskirchliche Pfarrstelle, die 
der Betroffene innehat oder verwaltet, eine dem Älte­
stenkreis entsprechende Gruppe von Gemeindegliedern 
(Mitarbeiterkreis) gebildet worden, so ist dieser Gelegen­
heit zur Stellungnahme zu geben. Hat der Pfarrer einen 
hauptamtlichen Auftrag im Bereich eines Kirchenbezirks
(Kirchenbezirksverband), so ist außerdem dem Bezirks-
kirchenrat (dem dem Bezirkskirchenrat entsprechenden 
Organ) Gelegenheit zur Stellungnahme zu geben.
(2) Bei den in § 39 und § 41 genannten Personen 
ist sinngemäß zu verfahren.

§ 25 — Beistände, Gutachten, Akteneinsicht
(1) Der Landeskirchenrat kann am Lehrverfahren 
durch einen von ihm zu benennenden Vertreter teil­
nehmen.
(2) Der Betroffene kann sich in jeder Lage des Ver­
fahrens eines theologischen und eines rechtskundigen 
Beistandes seiner Wahl bedienen. Der Vorsitzende 
des Spruchkollegiums kann weitere Beistände zu­
lassen. Die Beistände müssen der evangelischen 
Kirche angehören.
(3) Dem Betroffenen ist Gelegenheit zu geben, 
mündlich oder schriftlich zum ermittelten Sachver­
halt Stellung zu nehmen. Der Betroffene kann Gut­
achten beibringen. Auf Antrag ist ihm nach Eröff­
nung des Verfahrens vor dem Spruchkollegium Ein­
sicht in die Akten des Verfahrens zu gewähren.
(4) Der Vertreter des Landeskirchenrats, der Be­
troffene und dessen Beistände können Beweisanträge 
stellen. Wird ihnen nicht entsprochen, ist dies zu 
begründen.
(5) Der Betroffene kann beantragen, daß das 
Spruchkollegium einen von ihm ausgewählten Hoch­
schullehrer der evangelischen Theologie um ein



6 Anlage 5

Gutachten bittet. Wird der Antrag binnen eines Mo­
nats nach Eröffnung des Lehrverfahrens gestellt, 
muß ihm entsprochen werden. Erstattete der Hoch­
schullehrer das Gutachten, so erhält der Betroffene 
eine Abschrift.

§ 26 — Ladungsfristen
(1) Der Vorsitzende des Kollegiums lädt die Be­
teiligten mit einer Frist von vier Wochen zur münd­
lichen Verhandlung ein.
(2) Hat das Spruchkollegium gern. § 25 Abs. 5 um 
ein Gutachten gebeten, kann die mündliche Verhand­
lung nur anberaumt werden, wenn das erbetene Gut­
achten entweder vorliegt oder seit Abgang der Bitte 
um das Gutachten 3 Monate verstrichen sind.

§ 27 — Anwesenheit und Fernbleiben
(1) Die mündliche Verhandlung kann nur bei un­
unterbrochener Anwesenheit sämtlicher Mitglieder 
des Spruchkollegiums stattfinden.
(2) Ist der Betroffene nach der Überzeugung des 
Spruchkollegiums entschuldigt ausgeblieben, wird 
ein neuer Verhandlungstermin bestimmt und der 
Betroffene dazu erneut mit einer Frist von minde­
stens 2 Wochen eingeladen.
(3) Ist der Betroffene nach der Überzeugung des 
Spruchkollegiums unentschuldigt ausgeblieben, 
kann in seiner Abwesenheit verhandelt werden. In 
diesem Falle kann eine Entscheidung des Spruch­
kollegiums nicht vor Ablauf einer Woche verkündet 
werden.
(4) Macht der Betroffene im Falle des Absatzes 3 
innerhalb einer Woche glaubhaft, daß er durch 
Naturereignisse oder andere unabwendbare Zufälle 
am Erscheinen in der Verhandlung verhindert ge­
wesen ist, wird ein neuer Verhandlungstermin mit 
einer Frist von mindestens 2 Wochen bestimmt.

§ 28 — Öffentlichkeit
(1) Die Verhandlung vor dem Spruchkollegium ist 
öffentlich. Der Vorsitzende eröffnet und leitet sie. 
Er übt das Hausrecht aus.
(2) Das Spruchkollegium kann die Zulassung von Zu­
hörern begrenzen oder ausschließen. Auf Antrag des 
Betroffenen sind die Zuhörer auszuschließen.
(3) Wird die Öffentlichkeit ausgeschlossen, kann der 
Vorsitzende einzelnen Personen die Anwesenheit ge­
statten.

§ 29 — Gang der Verhandlung
(1) In der mündlichen Verhandlung sind die be­
anstandeten Lehraussagen im Rahmen der gesamten 
Verkündigung und Lehre des Betroffenen im Hin­
blick auf § 1 umfassend zu erörtern.
(2) Die mündliche Verhandlung beginnt mit dem 
Vortrag des Berichterstatters über die Ergebnisse 
des bisherigen Verfahrens. Sodann wird das Ge­
spräch mit dem Betroffenen so lange geführt, bis das 
Spruchkollegium seinen Zweck für erreicht ansieht. 
Die mündliche Verhandlung kann — wenn erforder­
lich — unterbrochen und vertagt werden.
(3) Das Spruchkollegium kann in der mündlichen 
Verhandlung Sachverständige und Zeugen hören.

(4) Zum Schluß der mündlichen Verhandlung wird 
dem Vertreter des Landeskirchenrats, den Beistän­
den und zuletzt dem Betroffenen das Wort zu ihren 
abschließenden Ausführungen erteilt.

§ 30 — Niederschrift
Über den Gang der Verhandlung ist eine Nieder­
schrift anzufertigen, die vom Vorsitzenden und dem 
Protokollführer zu unterschreiben ist. Die Nieder­
schrift muß den Gang der Verhandlung im wesent­
lichen wiedergeben sowie die im Laufe der Verhand­
lung gestellten Anträge, die ergangenen Beschlüsse 
und das Ergebnis der Verhandlung enthalten.

§ 31 — Feststellung
(1) Auf Grund der mündlichen Verhandlung stellt 
das Spruchkollegium in geheimer Beratung und 
Abstimmung innerhalb von 4 Wochen nach Schluß 
der mündlichen Verhandlung fest, daß entweder
a) die Verkündigung und Lehre des Betroffenen 
nach § 1 nicht zu beanstanden ist 
oder
b) die Verkündigung und Lehre des Betroffenen 
nach § 1 zu beanstanden ist 
oder
c) eine Entscheidung nicht getroffen werden konnte. 
(2) Das Spruchkollegium kann eine Feststellung zu 
Abs. 1 a) mit mindestens 5 Stimmen, eine Feststel­
lung nach Absatz 1 b) nur mit mindestens 6 Stimmen 
treffen.
(3) Wird keine dieser Mehrheiten erreicht, stellt 
das Spruchkollegium fest, daß eine Entscheidung 
nicht getroffen werden konnte. Damit ist das Ver­
fahren eingestellt.
(4) Die Feststellung ist alsbald nach der Beratung 
und Abstimmung niederzulegen und von allen
Mitgliedern zu unterschreiben. Wer überstimmt
worden ist, kann seiner Unterschrift einen dies fest­
stellenden Zusatz beifügen.
(5) Der Vorsitzende teilt diese Feststellung dem 
Betroffenen und dem Landeskirchenrat unverzüglich 
mit.
§ 32 — Begründung und Zustellung
(1) Die Feststellung des Spruchkollegiums nach § 31 
Abs. 1 ist innerhalb von 3 Monaten schriftlich zu 
begründen. Dabei ist im Falle von Abs. 1 b) eine 
beanstandete Lehre zu kennzeichnen und ihre Be­
anstandung nach § 1 zu begründen.
(2) Die Begründung nach Abs. 1 ist von allen Mit­
gliedern des Spruchkollegiums zu unterschreiben. 
Wer überstimmt worden ist oder der Begründung 
nicht zustimmt, kann innerhalb von drei Wochen 
ein Sondervotum nachreichen.
(3) Der Vorsitzende stellt den Spruch nebst Be­
gründung und etwa eingereichten Sondervoten dem 
Betroffenen und dem Landeskirchenrat zu. Die übri­
gen Beteiligten erhalten Abschriften.

§ 33 — Anfechtung des Verfahrens
(1) Der Betroffene und der Landeskirchenrat können 

den Spruch durch Klage wegen Verfahrensmängeln nach 
Absatz 2 beim Verwaltungsgericht der Evang. Landes­
kirche in Baden anfechten. Für die Klage gelten die Be-



Anlage 5 7

Stimmungen des kirchlichen Gesetzes über die Ordnung 
der kirchlichen Verwaltungsgerichtsbarkeit vom 16. 4. 
1970 mit Ausnahme der Bestimmungen über die Be­
rufung, die ausgeschlossen ist. Absatz 2 bleibt unbe­
rührt.
(2) Die Klage kann nur darauf gestützt werden, daß 
die Vorschriften über
1.

2.

3.

die Besetzung des Spruchkollegiums (§§ 16 Abs. 
1 und 17 Abs. 1 bis 3),
die Ausschließung und die Ablehnung wegen 
Befangenheit (§§ 18, 19),
das rechtliche Gehör (§§ 25 bis 27 und 29 Abs. 4)

verletzt worden sind und die Feststellung des 
Spruchkollegiums auf dieser Verletzung beruht. Eine 
Entscheidung beruht nicht auf einer Verletzung einer 
Vorschrift über das Verfahren, wenn alle seit dem 
Verstoß durchgeführten Verfahrensschritte wieder­
holt worden sind.
(3) Ist die Klage nach Absatz 2 begründet, hebt 
das kirchliche Verwaltungsgericht die Feststellung 
des Spruchkollegiums auf. Damit ist das Lehrver­
fahren erneut vor dem Spruchkollegium anhängig. 
Mitglieder, die bereits am ersten Lehrverfahren teil­
genommen haben, sind von der Mitwirkung aus­
geschlossen.

§ 34 — Materielle Überprüfung der Feststellung
(1) Ist ein Spruch nach § 31 Abs. 1 a) oder b) er­
gangen, kann die Landessynode die Überprüfung 
des Lehrverfahrens anordnen, wenn sie auf Grund 
neuer theologischer Gutachten überzeugt ist, daß 
die Feststellung des Spruchkollegiums der Über­
prüfung im Sinne von § 1 bedarf. Diese Anordnung 
der Landessynode bedarf einer Mehrheit von 2/s 
bei Anwesenheit von mindestens 3/4 der stimmbe­
rechtigten Synodalen.
(2) Ist die Überprüfung angeordnet, ist damit das 
Lehrverfahren erneut vor dem Spruchkollegium an­
hängig. Mitglieder, die bereits an dem ersten Lehr­
verfahren teilgenommen haben, sind von der Mit­
wirkung ausgeschlossen.

§ 35 — Folgen der neuen Feststellung
(1) Die neue Feststellung nach § 34 Absatz 2 wirkt 
zugunsten der rechtlichen Stellung und der Bezüge 
des Betroffenen so, wie wenn sie im Zeitpunkt der 
früheren Feststellung an deren Stelle ergangen 
wäre.
(2) Bezüge, auf die der Betroffene oder seine Hin­
terbliebenen danach noch Anspruch haben, sind 
nachzuzahlen. Der in der Zwischenzeit bezogene 
Arbeitsverdienst sowie Zahlungen, die auf Grund 
der früheren Feststellung oder der durch die Fest­
stellung geschaffenen Verhältnisse geleistet sind, 
werden angerechnet. Der Betroffene ist verpflichtet, 
über die von ihm inzwischen erhaltenen Bezüge 
Auskunft zu geben, Hätte der Betroffene nach der 
neuen Feststellung sein Amt nicht verloren, erhält 
er nach Rechtskraft dieser Feststellung, wenn die 
Stelle inzwischen anderweitig besetzt worden ist, 
die diesem Amt entsprechenden Bezüge. Er ist zur 
Dienstleistung und zur Übernahme eines neuen 
Amtes wie ein Geistlicher im Wartestand ver­
pflichtet.

(3) Sind in der Zwischenzeit Umstände eingetreten, 
die unabhängig von der früheren Feststellung die 
rechtliche Stellung oder die Bezüge des Betroffenen 
verändert hätten, behalten sie ihren Einfluß.

§ 36 — Rechtsfolgen
(1) Mit der Rechtskraft der Feststellung gern. § 31 
Abs. 1 b) verliert der Betroffene die in der Ordi­
nation begründeten Rechte und endet das Dienstver­
hältnis. Alle kirchlichen Beauftragungen erlöschen. 
Die bisherigen Bezüge verbleiben dem Betroffenen 
bis zum Ablauf des zweiten Monats, der auf den 
Eintritt der Rechtskraft folgt.
(2) Der Evang. Oberkirchenrat stellt das Ausschei­
den und den Zeitpunkt fest, an dem die Rechtswir­
kungen des Ausscheidens eingetreten sind, und teilt 
dies dem Betroffenen mit.

C. Besondere Bestimmungen

§ 37 — Unterhaltsbeihilfe
(1) Die Kirche gewährt dem Betroffenen im Falle 
des § 36 eine Unterhaltsbeihilfe in der Höhe der im 
Zeitpunkt des Ausscheidens aus dem Dienst erdien- 
ten Versorgungsbezüge. Den versorgungsberechtig­
ten Hinterbliebenen wird eine Unterhaltsbeihilfe 
gewährt, die den Witwen- bzw. Waisenbezügen ent­
spricht.
(2) Die Unterhaltsbeihilfe wird hinsichtlich ihres 
Wegfalles oder Ruhens und hinsichtlich des Ein­
flusses, den etwaige Bezüge aus einem öffentlichen 
Dienst auf sie haben, wie ein Ruhegeld behandelt. 
Auf die Unterhaltsbeihilfe wird eigenes Einkommen 
angerechnet, soweit beides zusammen die Höhe der 
zuletzt erhaltenen Bezüge übersteigt.
(3) Der Landeskirchenrat kann dem Betroffenen 
mit seiner Zustimmung ein befristetes Übergangs­
geld bis zur Höhe seiner bisherigen Dienstbezüge 
gewähren, soweit dies erforderlich ist, um die Aus­
bildung für einen neuen Beruf durchzuführen, der 
der bisherigen beruflichen Stellung des Betroffenen 
entspricht. Durch die Gewährung dieses Übergangs­
geldes wird der Betroffene hinsichtlich seiner sämt­
lichen Ansprüche auf Unterhaltsbeihilfe abgefunden. 
(4) Erweisen sich der Betroffene oder seine ver­
sorgungsberechtigten Hinterbliebenen der Unter­
haltsbeihilfe durch ein Verhalten unwürdig, welches 
bei einem im Ruhestand befindlichen Kirchenbeamten 
zum Verlust oder zur Kürzung seiner Versorgungs­
bezüge führen würde, kann ihm auf Antrag des 
Landeskirchenrats durch nach seiner Anhörung er­
gehenden Beschluß des kirchlichen Disziplinarge­
richts die Unterhaltsbeihilfe ganz oder teilweise ent­
zogen werden. Der Betroffene oder seine Hinter­
bliebenen werden nicht der Unterhaltsbeihilfe im 
Sinne von Satz 1 dadurch unwürdig, daß sie die be­
anstandete Lehrmeinung aufrechterhalten und öffent­
lich vertreten.

§ 38 — Verzicht
Verzichtet der Betroffene zur Vermeidung eines 
Lehrverfahrens auf die in der Ordination begrün­
deten Rechte und nimmt der Landeskirchenrat diesen 
Verzicht aus diesem Grund an, gilt § 37 sinngemäß.



8 Anlage 5

§ 39 — Ordinierte der Landeskirche im Dienst anderer 
Körperschaften
(1) Wird ein Verfahren nach dieser Ordnung gegen 
einen im Dienst einer anderen öffentlichen Körper­
schaft, einer Anstalt, einer Stiftung oder eines Ver­
eins stehenden ordinierten Amtsträger durchgeführt 
und trifft das Spruchkollegium die Feststellung gem. 
§ 31 Abs. 1 b), verliert der Betroffene damit die in 
der Ordination begründeten Rechte. Soweit er seinen 
Dienst auf Grund einer kirchlichen Bevollmächti­
gung versieht, erlischt diese.
(2) Uber eine entsprechende Anwendung des § 37 
befindet der Landeskirchenrat unter Berücksichtigung 
der Dienst- und Versorgungsverhältnisse des Be­
troffenen.

§ 40 — Ordinierte im Ruhe- oder Wartestand oder 
im Dienstverhältnis auf Widerruf
(1) Ein Lehrverfahren kann auch gegen einen Or­
dinierten durchgeführt werden, der sich im Ruhe­
oder Wartestand befindet. Die §§ 36 und 37 finden 
entsprechende Anwendung.
(2) Wer sich nicht in einem Dienstverhältnis auf Le­
benszeit befindet, fällt nicht unter dieses Gesetz.

§ 41 — Zuständigkeit in besonderen Fällen
Für die Durchführung eines Lehrverfahrens gegen 
Betroffene, die nicht der Dienstaufsicht einer Glied­
kirche unterstehen, ist die Gliedkirche zuständig, in 
deren Bereich der Betroffene seinen Dienst tut oder 
wohnt.

§ 42 — Verhältnis zu anderen Verfahren
(1) Ein Sachverhalt nach § 1 kann nicht Gegenstand 
eines Disziplinarverfahrens sein.
(2) Liegt außer einem Sachverhalt nach § 1 ein 
anderer Sachverhalt vor, der die Eröffnung eines 
Disziplinarverfahrens gegen den Betroffenen recht­
fertigt, entscheidet der Landeskirchenrat darüber, 
welches Verfahren den Vorrang hat, und stellt die 
Entscheidung über die Eröffnung des anderen Ver­
fahrens bis zur Erledigung des ersten zurück.
(3) Die Versetzung eines Betroffenen im Interesse 
des Dienstes oder seine Versetzung in den Warte­
stand oder Ruhestand sind unzulässig, soweit die 
Gründe dazu auf einem Sachverhalt nach § 1 be­
ruhen. Hat das Spruchkollegium nach § 31 a) oder c) 
entschieden, ist eine solche Maßnahme zulässig, 
wenn dem Betroffenen auf Grund der örtlichen Ver­

hältnisse auch bei voller Unterstützung durch den 
Landeskirchenrat kein gedeihliches Weiterwirken 
an dieser Stelle mehr möglich ist.

§ 43 — Weitere Einstellungsgründe
Ein Lehrverfahren ist, außer im Falle des § 31 Abs. 3, 
auch einzustellen,
a) wenn der Betroffene aus dem Dienst der Kirche 

entlassen wird, ohne daß ihm die in der Ordi­
nation begründeten Rechte belassen sind,

b) wenn der Betroffene aus dem Dienst der Kirche 
ausscheidet,

c) wenn der Betroffene wegen Geisteskrankheit ent­
mündigt worden ist,

d) im Falle des Todes des Betroffenen.

D. Kosten- und Schlußvorschriften

§ 44 — Gebühren, Auslagen, Entschädigungen
(1) Für die Durchführung des Lehrgesprächs und 
des Lehrverfahrens werden Gebühren nicht erhoben.
(2) Die der Kirche entstehenden Auslagen werden 
von der Kirche getragen. Sie können durch Beschluß 
des Spruchkollegiums ganz oder teilweise dem Be­
troffenen auferlegt werden, soweit er sie durch sein 
Verhalten im Verfahren schuldhaft verursacht hat.
(3) Dem Betroffenen werden die zur Wahrnehmung 
seiner Rechte entstandenen Auslagen erstattet, so­
weit sie angemessen waren; darüber entscheidet der 
Vorsitzende des Spruchkollegiums. Die Hinzuziehung 
eines rechtskundigen und eines theologischen Bei­
standes ist stets angemessen.

§ 45 — Inkrafttreten
(1) Dieses Gesetz tritt am... in Kraft.
(2) Mit dem Zeitpunkt des Inkrafttretens dieses Ge­
setzes treten alle Bestimmungen, die mit diesem Gesetz 
nicht zu vereinbaren sind, außer Kraft.
(3) Der Evang. Oberkirchenrat wird mit dem Vollzug 
dieses Gesetzes beauftragt und ermächtigt, Durchfüh­
rungsbestimmungen zu erlassen.

Dieses Gesetz wird hiermit verkündet.

Kar1sruhe,den

Der Landesbischof



Anlage 5 9

Anlage II
zum Rundschreiben vom 31. 3. 1976

Zum Stand des Verfahrens der synodalen Behandlung einer „Ordnung für Lehrverfahren“

1. Der vom Landeskirchenrat im Frühjahr 1968 der 
Landessynode vorgelegte Entwurf einer „Ordnung 
des Verfahrens bei der Beanstandung der Lehre be­
rufener Diener am Wort (Lehrbeanstandungsord­
nung)" konnte innerhalb der damals laufenden Legis­
laturperiode der Landessynode nicht mehr in ein 
Kirchengesetz einmünden.
1.1 Auf ihrer Frühjahrstagung 1971 wurde die 
Landessynode ausführlich über die Stellungnahmen 
der Bezirkssynoden und Pfarrkonvente zur Vorlage 
des Landeskirchenrats informiert. Die Landessynode 
sah damals die weitere Behandlung des Entwurfs 
für eine spätere Tagung der Landessynode vor (vgl. 
Verhandlungsbericht S. 104 f., 108 f. und Anlage 3).

2. Die im Herbst 1972 neu gebildete Landessynode 
hat auf ihrer Frühjahrstagung 1973 die unerledigte 
Vorlage des Landeskirchenrats von 1968 wieder 
aufgenommen und den Rechtsausschuß um eine 
Stellungnahme zur weiteren Sachbehandlung der 
Vorlage gebeten.
2.1 In ihrer Sitzung vom 4. 5. 1973 hat die Landes­
synode (bei einer Gegenstimme und einer Enthal­
tung) dem Vorschlag des Rechtsausschusses zuge­
stimmt (Verhandlungen S. 151/152):
2.1.1 den Verfassungsausschuß zu beauftragen, den 
vorliegenden Entwurf (Vorlage des Landeskirchen­
rats) — unter Berücksichtigung der Voten aus den 
Bezirkssynoden und Pfarrkonventen und der im 
Bereich der Landeskirche vorhandenen Gegenent­
würfe (Sozietät; Konvent badischer Theologie­
studenten)  — zu überarbeiten.

1
2

2.1.2 den Verfassungsausschuß zu bitten, das Er­
gebnis der Landessynode so rechtzeitig vorzulegen, 
daß die synodale Arbeit an diesem Projekt bis Ende 
der Legislaturperiode abgeschlossen werden kann.

3. Der Verfassungsausschuß setzte die Überarbei­
tung des Entwurfs aus, als die Arnoldshainer Kon­
ferenz die Aufgabe einer möglichst einheitlichen 
Regelung für Verfahren der Lehrfeststellung im 
konferenzkirchlichen Bereich übernahm. Für die 
badische Landeskirche haben ihre Vertreter in der 
Arnoldshainer Konferenz wiederholt das Interesse 
an einem „Musterentwurf" der infrage stehenden 
Art bekundet. Der Verfassungsausschuß ist über 
diese Arbeiten in der Arnoldshainer Konferenz lau­
fend informiert worden. Er hat nach einer ausführ­
lichen Darstellung des AKf-Entwurfs in einer Sitzung 
des Verfassungsausschusses am 12. 4. 1975 für die

1 Verhandlungen der Landessynode vom Oktober 1974, An­
lage 3.

2 Verhandlungen der Landessynode vom Oktober 1973, An­
lage 2.

badische Konferenzkirche folgende Stellungnahme 
abgegeben:

„Der Verfassungsausschuß stimmt dem ihm 
vorgelegten Entwurf einer ,Ordnung für Lehr­
verfahren' der Arnoldshainer Konferenz grund­
sätzlich zu. Er begrüßt insbesondere den in 
ihm — wie schon in dem Entwurf der Badischen 
Theologischen Sozietät — herausgearbeiteten 
Charakter des Lehrverfahrens als eines offe­
nen theologischen Gesprächs, in dem aus An­
laß einer Lehrbeanstandung Bekenntnis zu 
konkretisieren und aktualisieren ist. Der Ent­
wurf konzipiert mit Recht ein Lehrverfahren, 
in dem es nicht nur um den Schutz der Ge­
meinde vor Irrlehre, sondern auch um den 
Schutz des von der Kirche beauftragten Pre­
digers gegen ungerechtfertigte Angriffe (Lehr­
schutzverfahren) geht. Der Entwurf gewährt 
dem Betroffenen in einem durchsichtigen und 
straffen Verfahren einen dem theologischen 
Sachverhalt angemessenen Rechtsschutz.
Bei seiner grundsätzlichen Zustimmung geht 
der Verfassungsausschuß davon aus, daß bei 
der Übernahme der Arnoldshainer Musterord­
nung als landeskirchliches Recht Bekenntnis 
und Verfassung der Landeskirche als Kontext 
zu berücksichtigen sind und damit zusammen­
hängende besondere Anliegen der Landes­
kirche eingearbeitet werden können. Hierzu 
zählt insbesondere:
a) Eine deutlichere Ausführung des theo­
logischen Maßstabs für das Lehrverfahren in
Orientierung an dem Vorspruch zur Grund-

4.

Ordnung und ggf. eine besondere Lehrerklä­
rung.
b) Die Möglichkeit für die Landessynode, vor 
der Entscheidung des Landeskirchenrats über 
die Einleitung des Lehrverfahrens vor dem 
Spruchkollegium Stellung zu nehmen.
c) Die Möglichkeit für die Bezirkssynoden, 
in Fällen von besonderer Bedeutung für die 
Konkretion und Aktualisierung des kirchlichen 
Bekenntnisses vor der Entscheidung des Lan­
deskirchenrats über die Einleitung des Lehr­
verfahrens Stellung zu nehmen.
Der Verfassungsausschuß hofft, daß die grund­
sätzliche Zustimmung zu dem Musterentwurf 
über dieses Projekt hinaus die Zusammen­
arbeit konfessionsverschiedener Gliedkirchen 
der EKD in der Arnoldshainer Konferenz auf 
der Basis der vereinbarten vollen Kanzel- und 
Abendmahlsgemeinschaft stärkt."

Bei der Ausarbeitung des Entwurfs der Arnolds-
hainer Konferenz durch den Theologischen Ausschuß



10 Anlage 5

und den Rechtsausschuß sind wie seinerzeit für die 
Vorlage des Landeskirchenrats durch den Kleinen 
Verfassungsausschuß die geltenden Lehrbeanstan­
dungsordnungen im Bereich der EKD und insbeson­
dere die LBO der EKU in Betracht gezogen worden. 
Weiterhin wurden die Alternativentwürfe aus dem 
Bereich der badischen Landeskirche (insbesondere 
der Entwurf der Sozietät) in die Verhandlungen ein­
bezogen.
4.1 Das Bemühen der Arnoldshainer Konferenz um 
eine gemeinsame Ordnung für Lehrverfahren ist 
dadurch legitimiert, daß die 11 in der Arnoldshainer 
Konferenz zusammenarbeitenden Gliedkirchen der 
EKD im Dezember 1969 die volle Kanzel- und Abend­
mahlsgemeinschaft (einschließlich Interzelebration) 
förmlich vereinbart haben und damit in einer enge­
ren Kirchengemeinschaft stehen als es für die EKD 
und ihre Gliedkirchen insgesamt z. Z. möglich ist. 
Auf dieser theologischen Basis der Kirchengemein­
schaft sind in den folgenden Jahren einige für den 
Verkündigungsdienst erhebliche Vorlagen erarbeitet 
und von der Vollkonferenz verabschiedet worden; 
wie z. B.:

Ordination — Gottesdienstordnungen für Ordi­
nation und Einführung
Stellungnahme der Arnoldshainer Konferenz 
zu Rechtsfragen der Ordination
Entwurf einer Visitationsordnung

4.2 Die (um die Synodalpräsidenten aus den Kon­
ferenzkirchen erweiterten) Vollkonferenzen der 
Arnoldshainer Konferenz haben sich in zwei Sit­
zungen im Dezember 1974 und 1975 mit dem Entwurf 
für das Lehrverfahren befaßt und ihn in der letzten 
Sitzung als Empfehlung zur Übernahme durch die 
hieran interessierten Konferenzkirchen verabschie­
det. Bis auf die der EKU angehörenden Konferenz­
kirchen (Rheinland, Westfalen, West-Berlin) und 
die als Gast mitarbeitende württembergische Landes­
kirche haben die übrigen Konferenzkirchen bisher 
keine speziellen, dem Lehrverfahren dienenden Re­
gelungen. In der Mehrzahl dieser Kirchen besteht — 
wie in Baden (§ 65 Abs. 2 Pfarrerdienstgesetz von 
1962) — ein kirchengesetzlicher Gesetzgebungsauf­
trag hierzu.

4.3 Wie in der Stellungnahme des Verfassungsaus­
schusses vom 12. 4. 1975 anerkannt wird, entwickelt 
der AKf-Entwurf die geltende LBO der EKU ins­
besondere in der Richtung fort, daß der Charakter 
des Lehrverfahrens als eines offenen theologischen 
Gesprächs deutlicher herausgestellt wird, in dem 
aus Anlaß einer „Lehrbeanstandung" das von Schrift 
und Bekenntnis gebotene Zeugnis zu konkretisieren 
und zu aktualisieren ist, und in dem es nicht nur 
um den Schutz der Gemeinde vor Irrlehre, sondern 
auch um den Schutz des von der Kirche beauftragten 
Predigers gegen ungerechtfertigte Angriffe geht. 
Dieser doppelten Zielsetzung dienen auch die Ord­
nungshilfen für ein „faires Verfahren".
4.4 In dieser grundsätzlichen Orientierung stimmt 
der Entwurf der Arnoldshainer Konferenz mit den 
eigenen, durch die Auswertung der Voten aus den 
Bezirkssynoden und Pfarrkonventen und dem Gegen­
entwurf der Sozietät bestimmten Intentionen des 
Verfassungsausschusses überein.
5. Wie bereits der Rechtsausschuß — mit Zustim­
mung der Landessynode — im Mai 1973 festgestellt 
hat, stellt die infrage stehende Überarbeitung keine 
neue Vorlage an die Landessynode dar. Daher ent­
fällt eine nochmalige Beteiligung der Bezirkssynoden 
und Pfarrkonvente. Auch eine erneute förmliche 
Vorlage durch den Landeskirchenrat erscheint aus 
dem gleichen Grunde entbehrlich. Die neue Landes­
synode hat seinerzeit die Vorlage des Landeskirchen­
rats in aller Form in ihr Arbeitsprogramm aufge­
nommen und einen Synodalausschuß mit der Über­
arbeitung des Entwurfs im unmittelbaren synodalen 
Verantwortungsbereich beauftragt. Die Vorlage des 
Landeskirchenrats ist daher noch in der Landessyn­
ode anhängig.
5.1 Mit der Vorlage des vom Verfassungsausschuß 
ergänzten und geänderten Entwurfs der Arnolds­
hainer Konferenz (vgl. Erläuterungen hierzu in An- 
lage IV), der sachlich einer Überarbeitung der 
Vorlage des Landeskirchenrats gleichkommt, hat der 
Verfassungsausschuß auch terminlich seinen Auftrag 
erfüllt und die Verabschiedung der Ordnung in der 
laufenden Amtsperiode der Landessynode ermög­
licht.



Anlage 5 11

Anlage III
zum Rundschreiben vom 31. 3. 1976

Aus der Begründung 

zum Entwurf einer „Ordnung für Lehrverfahren“ der Arnoldshainer Konferenz 

(Verfasser: Prof. Dr. Dr. Albert Stein, Köln)

I. Grundgedanken

Der Entwurf geht davon aus, daß das Lehrver­
fahren als ein Grenzfall kirchenleitender Verant­
wortung theologisch möglich, kirchenrechtlich legitim 
und aus dem Blickpunkt verantwortlicher Kirchen­
leitung auch als Aufgabe geboten und im Glauben 
zu wagen ist. Dabei kann kein evangelisches Gre­
mium und kein evangelisches Verfahren den An­
spruch auf gewissensbindende „Lehrwahrsprüche" 
erheben wollen. In einer Lehrfrage steht letztlich 
Gewissen gegen Gewissen; das verbietet es, vor­
schnell mit Schuldvorwürfen, moralischen Beanstan­
dungen oder Absprechen des inneren Christenstan­
des gegeneinander vorzugehen; vielmehr sollte man 
sich gerade im theologischen Dissensus der Verpflich­
tung bewußt bleiben, aufeinander zu hören und 
miteinander nach der rechten Bezeugung der Wahr­
heit zu suchen.

Andererseits ist es Aufgabe kirchenleitender Ver­
antwortung gegenüber der konkreten christlichen 
Gemeinde, in die ein ordinierter Amtsträger ein­
gewiesen wurde, daß ein ernsthafter Widerspruch 
gegen die Schriftgemäßheit seiner Lehre nicht ein­
fach übergangen wird oder sich selbst überlassen 
bleibt, sondern die Verantwortung im Blick auf die 
konkrete Gemeinde des Betroffenen entschlossen 
wahrgenommen wird. Ein gesamtkirchlicher Aspekt 
jeder Lehrbeanstandung ist schließlich, daß hier die 
ganze Kirche, veranlaßt zwar durch einen Einzel­
fall und eine Einzelgemeinde, aber doch mit einer 
über Einzelpersonen hinausgehenden Zielrichtung, 
nach einer Antwort auf die Frage nach der rechten 
Bezeugung des Evangeliums für eine ganze kirch­
liche Gemeinschaft sucht und suchen muß. Für diese 
besondere Aufgabe kirchenleitender Verantwortung 
ist auch eine ihr adäquate besondere Rechtsform 
vorzusehen. Weder sollte durch den Gebrauch der 
Formen des Disziplinarrechts die Lehrfrage doch 
wieder auf der Ebene von Schuldvorwurf und Straf­
sanktion erörtert werden, wie dies auch § 2 (2) 
Disziplinargesetz EKD verbietet; noch sollten ledig­
lich durch entscheidende Lehrauseinandersetzungen 
veranlaßte Gemeindeschwierigkeiten nach den glei­
chen Vorschriften gelöst werden, die in den glied- 
kirchlichen Pfarrerdienstgesetzen für den Fall eines 
Auseinanderlebens von Pfarrer und Gemeinde ge­
schaffen worden sind und die es ermöglichen wür­
den, die theologische Sachfrage dahinstehen zu 
lassen.

II. Zur theologischen Grundlegung:

Der erste Absatz setzt damit ein, daß als 
Auftrag der Kirche die Verkündigung bezeugt und 
damit der Generalnenner für alles folgende ausge­
sprochen wird. Neu ist, daß dieser Verkündigungs­
auftrag ausdrücklich in seiner Ausrichtung auf den 
Menschen der Gegenwart anerkannt wird. Rechte 
Verkündigung der Kirche ist stets eine auf die 
Gegenwart und den Menschen der Gegenwart be­
zogene Verkündigung.
Dem entspricht es, daß im zweiten Absatz 
die Verantwortung der Kirche für die Verkündigung 
nicht auf Rechtsakte statusbegründender Art be­
schränkt wird, sondern daß die Begleitung der Ver­
kündigung durch die Kirche als ein ausdrücklicher 
Akt der Hilfe für die sachgemäße Ausübung dieses 
Verkündigungsamtes deutlich gemacht wird.
Absatz 3 enthält im wesentlichen eine Anpas­
sung an das von der Arnoldshainer Konferenz be­
schlossene Muster-Ordinationsformular. Die Zusage 
an die Wahrheit, so wie sie den Wesenskern der 
Ordination des Verkündigers bildet, muß auch für die 
Rückfrage nach dem Inhalt und dem biblischen Recht 
der Verkündigung grundlegend bleiben.
Der vierte Absatz versucht zu sagen, warum 
Kirche sich doch die Mühe dieser Lehrordnung 
macht und die gleiche Mühe den zuständigen 
Amtsträgern zumuten sollte. In Lehrfragen und 
ihrer Behandlung schlägt letztlich das Herz der 
Kirchenleitung, und es lohnt sich deshalb, in diesen 
Dingen alle Mühe aufzuwenden, der der Theologe, 
der Kirchenrechtler und der Synodale fähig ist.
In dem fünften Absatz versucht eine charak­
teristische Neuformulierung den Geist dieser Ord­
nung zum Ausdruck zu bringen. Der Lehrschutz, dem 
dieses Gesetzesvorhaben dienen soll, kann nicht 
isoliert auf den Schutz von Gemeinden oder kirch­
lichen Bekenntnissen beschränkt werden. Auch der­
jenige, an dessen Person und Verkündigung sich die 
kritischen Fragen entzündet haben, ist unser Mit­
christ, ein Getaufter, ein Studierter, ein Ordinierter, 
ein Amtsträger, ein von der Kirche Geprüfter, Ein­
gewiesener, Beaufsichtigter und Begleiteter. Ebenso, 
wie die Kirche eine Gemeinde gegen falsche Lehre 
zu schützen hat, muß sie auch einen Amtsträger gegen 
unberechtigte Vorwürfe gegenüber seiner Lehre 
schützen. Die Intention einer Lehrordnung ist dann 
recht beschrieben, wenn man sie in der Offenheit 
dieser doppelten Frage sieht.



12 Anlage 5

Absatz 6 bringt die Grundnorm des Verfahrens, 
analog § 1 der Ordnung der Evangelischen Kirche 
der Union. Sie weicht in zwei Punkten von dem 
Text der EKU ab; beide Male handelt es sich um 
theologische Klarstellungen. Der Beisatz „bei dem 
unverzichtbaren Bemühen um den Gegenwarts­
bezug des Evangeliums" will nicht etwa gewisser­
maßen den Gegenwartsbezug und die durch das Be­
kenntnis vermittelte biblische Botschaft einander 
gleichordnen. Es kann nicht so sein, daß die Gegen­
wart dieser Welt als eine Art von zweiter Offen­
barungsquelle nun den Inhalt der Verkündigung 
der Kirche bestimmen könnte und dürfte. Es sollte 
aber bei einer Abwägung von Lehrfragen doch an­
erkannt bleiben, daß es ein legitimes Anliegen des 
evangelischen Predigers ist, den von ihm erkannten 
und bezeugten entscheidenden Inhalt der biblischen
Botschaft „auf die Gegenwart”, in der er lebt, anzu-
wenden. Für sie soll er das Evangelium hörbar, ver-
stehbar bezeugen. Dieses Recht muß ihm zuerkannt, 
ja diese Pflicht ihm auferlegt werden. Erst von da­
her ist die Frage sinnvoll, inwiefern er das „Ent­
scheidende" der biblischen Botschaft erkannt oder 
verfehlt hat.
Der Ausdruck „biblische Botschaft" meint, daß eine 
nach dem vorgeschlagenen Gesetz zu prüfende Ver­
kündigung nicht an einem aus seinem biblischen 
Kontext herausgerissenen Einzelsatz kritisch zu ver­
gleichen ist. Vielmehr ist die Verkündigung zu mes­
sen an dem entscheidenden Inhalt der biblischen 
Botschaft, also an dem, was die Schrift von ihrer 
Mitte her sagt und was die Bekenntnisse von der 
Schrift her so bezeugt weitergegeben haben.
Absatz 7 betont die Besonderheit des Lehrver­
fahrens, nicht als ein Glaubensverhör mit anschlie­
ßendem geistlichem Gerichtsurteil, sondern als ein 
Gespräch unter Verkündigern, ja, als eine Kette von 
Gesprächen, die in dem Versuch beiderseitiger Offen­
heit darum bemüht bleiben, einander besser zu ver­
stehen und in dem Einanderverstehen auch die Wahr­
heit des Evangeliums besser zu verstehen und klarer 
auszudrücken. Daß dieses Gespräch in rechtlich ge­
sicherten Formen stattfindet, soll Angst abbauen und 
Vertrauen schaffen. Daß es dabei meist nicht nur 
um ein Gespräch, sondern um mehrere Gespräche 
gehen wird, erscheint von ihrem Gegenstand her 
einleuchtend.
In Absatz 8 ist die Rede von dem Gegenstand 
dieser Gespräche, die entsprechend der bisherigen 
Tradition der Lehrbeanstandungsordnungen auf aus­
drückliche Lehräußerungen beschränkt sein sollen.
Eine Miteinbeziehung auch von „Verkündigungs-
taten" würde die Grenzen zwischen dem Disziplinar- 
und dem Lehrbeanstandungsverfahren verwischen. 
Gegenstand einer Lehrbeanstandung kann nur Lehre 
sein; es geht also z. B. nicht darum, welche innere 
Auffassung von Ehe ein Pfarrer durch seinen Um­
gang mit oder gegen seine Ehefrau indirekt zu er­
kennen gibt, sondern was er etwa auf der Kanzel, 
im Unterricht, im Gemeindebrief oder in Massen­
medien ausspricht. Hinsichtlich des gottesdienst­
lichen Verhaltens sind Grenzfälle von liturgischen 
Auslassungen, von zeichenhaften Protesthandlungen 
denkbar. Ein gottesdienstliches Verhalten würde

dann unter die Zuständigkeit des Lehrbeanstan­
dungsverfahrens fallen, wenn es zugleich eine Lehr­
auffassung zum Ausdruck bringt, wenn es also sei-
nem Aussagegehalt nach so schlüssig ist, daß man
erkennen kann: es wird hiermit ein inhaltlich faß­
barer Verkündigungssatz veranschaulicht.

Hinweis: Der Verfassungsausschuß hat in Absatz 8 
als Ausdrucksweise einer Lehrauffassung neben dem 
Wort auch das Handeln berücksichtigt (vgl. hierzu die 
Erläuterungen in Anlage IV).

Der neunte Absatz beruht darauf, daß Lehr­
beanstandung als Gegenakt zur Ordination verstan­
den werden muß, wenn sie sich im Verfahren als 
begründet erweist, so daß dann die Ordination und 
die Bevollmächtigung erlöschen. Es versteht sich, 
daß sich diese Entscheidung mit Respekt vor dem 
zwar irrenden, aber innerlich doch gebundenen Ge­
wissen zu vollziehen hat. Das bedeutet einmal die
strenge Einhaltung von rechtsförmlichen Grundsät-
zen. Zum anderen darf der Betroffene auch bei Ver­
lust seiner Ordination nicht wirtschaftlich und mensch­
lich ins Bodenlose fallen, sondern die Kirche sollte 
sich der Verantwortung für einen Amtsträger be­
wußt bleiben, den sie zuvor selbst durch Prüfung, 
Pfarrwahl und Einweisung in sein Amt übernom­
men und bestätigt hatte.

Der zehnte Absatz richtet sich zunächst auf 
die Zielsetzung des Lehrbeanstandungsverfahrens. 
Es geht nicht um die Uniformierung der Geister 
und um die Erzwingung von Lehreinheit mit äußer­
lichen Mitteln. Vielmehr wird anerkannt, daß eine 
Vielfalt von Möglichkeiten auch des sprachlichen 
Ausdrucks besteht, die eine der Kirche anvertraute 
Wahrheit zu bezeugen; diese Vielfalt darf nicht mit 
mechanischen Mitteln abgeschnitten werden. Es geht, 
um es mit einem Bild zu sagen, nicht etwa darum, 
das mehrstimmige Singen des „Neuen Liedes" in der 
Kirche zu verhindern; lediglich, wenn ein die Grund­
melodie übertönender Mißklang einreißt, muß das 
Lied wieder auf vernünftige Weise zur Harmonie 
zurückgeführt werden, und sei es auch um den Preis, 
daß eine einzelne störende Stimme vorübergehend 
im Chor aussetzen muß.

III. Grundgedanken der Verfahrensordnung

In den folgenden Punkten sollen die Hauptgedanken 
angedeutet werden, die sich durch den ganzen Ent­
wurf hindurchziehen und ihn von den bisherigen 
Lösungsversuchen unterscheiden.

1. Der erste Gesichtspunkt ist der des doppelten 
Schutzes der Beteiligten. Vom Schutz des Betroffenen 
im Lehrverfahren wurde schon gesprochen. Der 
Entwurf versucht ihn dadurch zu verwirklichen, daß 
er dem seiner Meinung nach zu Unrecht der falschen 
Lehre Bezichtigten Anspruch darauf gibt, von seiner 
Kirchenleitung eine Entscheidung über das Recht 
dieses Vorwurfs zu erbitten (§ 3 Abs. 4 und § 4 Ab­
satz 2). Zur Vermeidung von Unzuträglichkeiten soll 
ein die Haltlosigkeit dieses Vorwurfs feststellender 
Beschluß keiner Begründung bedürfen. Der Schutz 
der Gemeinde des Betroffenen steht auf dem anderen 
Blatt und muß mit derselben Dringlichkeit gesehen 
werden. Daher hat auch die Ortsgemeinde ein eige-



Anlage 5 13

nes, gleiches Antragsrecht gegen ihren Verkündiger 
erhalten, dem sie falsche Lehre vorwirft (§ 3 Abs. 3 
Satz 1); sie genießt im Verfahren ein verstärktes 
Gehör (§ 3 Abs. 3 Satz 2, § 24 Abs. 1) und Anwesen­
heitsrecht (§ 28 Abs. 2 Satz 2) für ihre Vertreter. 
Die Beurlaubung des Betroffenen während des Ver­
fahrens ist möglich (§§ 7 Abs. 3 und 14), durch Frist­
setzungen wird Sorge getragen, daß sich ein Lehr­
verfahren nicht unerträglich lange hinzieht (§§ 7 
Abs. 1, 31, 32).
2. Der zweite Gesichtspunkt, der sich durch das
ganze Gesetz zieht, ist die verstärkte Betonung der 
Gesprächsförmigkeit des Verfahrens. Das Lehrge­
spräch ist als ein mehraktiges Gespräch gedacht, das 
nicht schon nach einigen Stunden sein Ende findet 
(§ 7). § 5 versucht den Zweck des Lehrgesprächs 
dahin deutlich zu machen, daß es sich hier nicht um 
eine Art geistlicher Voruntersuchung handelt, die 
Gründe für die Anklageschrift sammeln soll; viel­
mehr soll das Lehrgespräch, das als ein Verfahren 
eigener Art von dem Lehrverfahren abgehoben ist 
(§ 2), hauptsächlich dem Zwecke dienen, noch einmal 
eine Verständigung zu versuchen, jedenfalls aber ein 
besseres Erkennen des den Betroffenen bewegenden 
Anliegens ermöglichen. Weiterhin ist zur Ermög­
lichung und Präzisierung des theologischen Ge­
sprächs an allen Stellen des Verfahrens, an denen 
entscheidende Weichenstellungen durch Beschluß 
erfolgen, ausdrücklich die Pflicht vorgesehen, daß 
diese Entscheidungen hinsichtlich des erhobenen 
Lehrvorwurfes näher zu begründen sind (§§ 4 Abs. 2, 
11 Abs. 2, 15 Abs. 1, 21, 32).
3. Der dritte Gesichtspunkt der verstärkten Rechts­
förmlichkeit des Verfahrens will nicht etwa sagen, 
hier seien bisher Befürchtungen berechtigt gewesen. 
Im Gegenteil soll hier nur ausgesprochen werden, 
was selbstverständlich ist und auch bisher selbst­
verständlich war. Dadurch sollen einerseits Ängste 
der Betroffenen von vornherein abgebaut werden, 
indem ihre Verfahrensrolle klar umschrieben wird; 
auf der anderen Seite soll verhindert werden, daß 
in einem etwaigen Anfechtungsverfahren vor staat­
lichen Verwaltungsgerichten die Rechtsförmlichkeit 
dieses innerkirchlichen Verfahrensweges zu Unrecht 
durch Hinweis auf das Fehlen derartiger Verfahrens­
vorschriften in Zweifel gezogen wird. Zu diesen 
Punkten gehört das Gehör des Betroffenen vor allen 
wichtigen Entscheidungen (§§ 3 Abs. 3, 11 Abs. 4, 
23 Abs. 2, 29 Abs. 4), die Möglichkeit einer Be­
fangenheitsablehnung gegenüber den Mitgliedern 
des Spruchkollegiums (§ 19) und die Zulassung von 
mehreren Beiständen, Juristen und Theologen (§§ 8 
Abs. 2, 25 Abs. 2) sowie die Zulassung eines Gut­
achters seiner Wahl (§ 25 Abs. 5).
Daß der Betroffene einen theologischen Hochschul­
lehrer seiner Wahl als Gutachter anregen darf, hat 
folgenden Grund: Kompetente theologische Gut­
achten werden im Zweifel die Sache immer fördern. 
Es ist aber ein Unterschied, ob der Betroffene eines 
Lehrverfahrens sich persönlich in einem akuten Streit 
mit seiner Kirchenleitung ein Gutachten beschaffen 
muß, oder ob die Kirchenleitung an einen zustän­
digen Fachgelehrten herantritt. Damit befindet sich 
der Gutachter in einer Position größerer persön-

licher Unbefangenheit. Mit einer Bestimmung dieser 
Art sind in der Sozialgerichtsbarkeit gute Erfahrun­
gen gemacht worden.
Eine Neuerung, die in diesen Zusammenhang ge­
hört, ist weiter die in § 33 vorgesehene Möglichkeit 
einer Revision bei groben Verfahrensverstößen. Es 
geht dabei nicht um die Befürchtung, die Gefahr 
solcher Verstöße bedürfe der Abhilfe; vielmehr soll 
dem nachträglichen Vorwurf gewehrt werden, das 
Lehrverfahren sei deshalb nicht rechtsförmig ge­
wesen, weil selbst gegen die Möglichkeit grober 
Verfahrensverstöße keine Korrekturmöglichkeit be­
standen habe. Daher ist hier in einer auf enge Vor­
aussetzungen und kurze Fristen angelegten Sonder­
regelung die Möglichkeit geschaffen worden, eine 
Verfahrensrüge anzubringen.

4. Ein vierter Gesichtspunkt betrifft die Frage des 
Informationsinteresses der Öffentlichkeit.

5.

Hinweis: Im Gegensatz zum Entwurf der AKf schlägt 
der Verfassungsausschuß in § 28 grundsätzlich Öffent­
lichkeit des Verfahrens vor dem Spruchkollegium vor, 
so daß die Ausführungen in der Begründung zu von 
der Nichtöffentlichkeit abweichenden Regelungen im 
Informationsinteresse des Betroffenen, der Gemeinde 
und kirchlicher Amtsträger gegenstandslos sind. (Vgl. 
hierzu die Erläuterungen in Anlage IV.)

Die Stellung der Kirchenleitung im Verfahren
hat in dem Entwurf einige Neuakzentuierungen er­
fahren. Sie soll nicht mehr, wie es in der Ordnung 
der EKU jetzt noch vorgesehen ist, im Lehrgesprächs­
ausschuß von vornherein die Mehrheit der Mitglie­
der stellen (§ 6 Abs. 1 Satz 3) und sie soll unter den 
Mitgliedern des Spruchkollegiums nicht mehr ver­
treten sein (§ 18 a). Sie soll jedoch das entscheidende 
Wort für die Einleitung des Lehrverfahrens (§ 12) 
sowie die Anordnung des Lehrgesprächs (§ 3 Abs. 3) 
als Akte geistlicher Leitung behalten. Ihr soll schließ­
lich zur Wahrnehmung dieser ihrer geistlichen Ver­
antwortung über die bisherigen Ordnungen hinaus 
das Recht zustehen, in der entscheidenden Abschluß­
verhandlung des Spruchkollegiums durch einen Ver­
treter mündlich zu Wort zu kommen und Anträge zu 
stellen (§§ 25 Abs. 1, 29 Abs. 4). Was der Betroffene 
für sich in Anspruch nimmt, muß auch für die Kir­
chenleitung gelten. Dabei ist der Kirchenleitung 
nicht zur Pflicht gemacht, einen solchen Vertreter zu 
stellen. Die Beteiligung der Kirchenleitung soll ihrem 
pflichtgemäßen Ermessen unterstehen. In der Gegen­
überstellung eines personell verselbständigten 
Spruchkollegiums und einer bis zum Schluß rede- 
und antragsberechtigten Kirchenleitung ist ein aus­
gewogenes System gegenseitiger Verantwortung 
vorgesehen.
6. Der gesamtkirchliche Bezug der Ordnung wird 
in einer Reihe von Einzelformulierungen deutlich. 
So können auch Mitglieder anderer Gliedkirchen als 
Beistände, als Gesprächsmitglieder oder als Mit­
glieder des Spruchkollegiums mitwirken (vgl. die 
Voraussetzungen der Zugehörigkeit lediglich zu 
„der evangelischen Kirche" in §§ 6, 8 Abs. 2, 17 Abs. 
1, 25 Abs. 2). Es soll damit die Möglichkeit geschaf­
fen werden, daß die betroffene Kirche einen größeren 
Kreis von Sachkundigen in die Verantwortung ein­
bezieht. Was die Sachverständigen angeht, wird bei



14 Anlage 5

der Formulierung auch die Möglichkeit offenge­
lassen, daß das Spruchkollegium einen Sachver­
ständigen hören kann, der nicht evangelischen Be­
kenntnisses ist (§ 23 Abs. 2); dazu gezwungen wer­
den kann es aber nicht (§ 25 Abs. 6).

7. Von grundsätzlicher Bedeutung erscheint schließ­
lich die Zulassung einer materiellen Wiederauf­
nahmemöglichkeit durch Beschluß der Synode (§ 34). 
Es ist ein evangelisches Proprium, daß Konzilien 
irren können und geirrt haben, daß Wahrheiten der 
Schrift im Laufe der Theologiegeschichte teils mehr 
und teils weniger deutlich erkannt worden sind und 
daß keine Stelle und Instanz der Kirche vor einem 
Irrtum letztlich gefeit ist. Deswegen muß man sich 
der Möglichkeit stellen, daß auch gegen den Spruch 
eines solchen Spruchkollegiums späterhin noch ein­
mal gewichtige Bedenken erhoben werden können. 
Deshalb soll die Landessynode als das für alle 
Letztentscheidungen mit Verfassungsrang zustän­
dige Organ die Möglichkeit haben, nicht etwa sich 
selbst zum Lehrtribunal zu machen, sondern mit 
einer verfassungsändernden Mehrheit einen solchen 
Lehrspruch aufzuheben und eine neue Verhandlung 
herbeizuführen. Das könnte einmal der Fall sein, 
wenn etwa die Landessynode selbst mit dieser 
Dreiviertel-Mehrheit auf Grund von theologischen 
Gutachten erkennt, daß ein Spruchkollegium einer 
Häresie gegenüber nicht hinreichend klar gesehen 
hat. Es könnte sich aber ebenso vielleicht nach 
Jahrzehnten ergeben, daß man in einer Lehrfrage 
jetzt anders denkt als früher und nach einer recht- 
mäßigen Möglichkeit sucht, den Spruch nachträg­
lich zu verbessern. Die Auswirkungen, die das 
auf den Betroffenen haben würde, entsprechen den 
gleichen wie bei einer erfolgreichen Wiederauf­
nahme im Disziplinarverfahren.

IV. Folgerungen aus der Verabschiedung

Die Einführung der hier vorgeschlagenen Ordnung 
wird für jede Konferenzkirche die Berücksichtigung 
ihrer verfassungsrechtlichen Besonderheiten erfor­
dern. Diese Ordnung wird, wenn sie angewandt 
werden soll, Geldaufwendungen für Tagegelder, 
Reisekosten und Gutachterhonorare mit sich brin-
gen, vor allem aber viel Kraft und Nerven 
Beteiligten fordern. Aber die Kirche sollte 
Mühe und auch den Aufwand nicht scheuen,

der 
die 
ein

Anliegen vom geistlichen Range einer den ent­
scheidenden Inhalt der biblischen Botschaft be­
treffenden Lehrfrage mit der ihr zustehenden
Gründlichkeit zu behandeln. Zwar ist nicht zu er-
warten, daß ein Lehrverfahren nun etwa die gegen­
wärtige Polarisierung der theologischen Lage mühe­
los aufheben könnte. Das ist auch nicht Absicht und 
Sinn dieser Ordnung, die den Charakter einer Not­
ordnung behalten wird und nicht anders als unter 
Zittern und Zagen verwirklicht werden kann. Wird 
aber ein ernsthafter Widerspruch gegen falsche 
Lehre als Aufgabe der Kirche bejaht, dann ist es 
auch ein geistlich notwendiges Anliegen, in bezug 
auf die Rechtsform dieses Widerspruches Entschei­
dungen zu treffen. Daß auch ein solcher Wider­
spruch in brüderlichem Einander-Nachgehen ge­
schieht, schwebt dieser Ordnung als Ziel vor.

V. Erläuterungen zu den einzelnen Bestimmungen 
des Entwurfs:

Zu § 1
Ebenso wie in den geltenden Lehrzucht- bzw. Lehr­
beanstandungsordnungen wird der hier vorgelegte 
Entwurf durch eine grundsätzliche Bestimmung ein­
geleitet, welche die Entscheidungsgrundlage des 
gesamten Lehrverfahrens klarstellt.
Zum Verständnis der Formulierung wird auf Abs. 6 
und 8 der Grundlegung und das zu ihnen Aus­
geführte verwiesen. Das Lehrverfahren ist für den 
Kreis der Ordinierten vorgesehen, die ja auch je­
weils eine Lehrverpflichtung ausdrücklich über­
nommen haben. Für nicht im unmittelbaren kirch­
lichen Dienst tätige Ordinierte sehen die §§ 39 bis 
41 entsprechende Anwendbarkeit vor.

Zu § 2
Das Lehrgespräch soll Voraussetzung, aber nicht 
Bestandteil des Lehrverfahrens sein. Dadurch soll 
erkennbar werden, daß der Zweck des Lehrgesprächs 
(vgl. § 5) ein besonderer ist und die Anordnung 
eines Lehrgesprächs noch nicht mit dem förmlichen 
Vorwurf festgestellter Lehrabweichungen verbun­
den ist.

Zu § 3
Abs. 1: Da das Lehrgespräch noch nicht zum förm­
lichen Lehrverfahren gehört (§ 2) und einem be­
sonderen Zweck dient (§ 5), erfordert seine Anord­
nung nicht zweifelsfreie und abschließende Fest­
stellung der Voraussetzungen nach § 1. Vielmehr 
genügt dazu, daß eine entsprechende Annahme 
gerechtfertigt erscheint, wofür allerdings Tatsachen 
vorliegen müssen.
Abs. 3—4: siehe Ausführungen zu Abs. 5 der Grund­
legung.

Hinweis: Zu dem vom Verfassungsausschuß einge­
schobenen neuen Abs. 2 (Vorermittlung von Tatsachen 
durch den EOK) vgl. die Erläuterungen in Anlage IV.

Zu § 4
Abs. 1—3 siehe Ausführungen zu Abs. 5 der Grund­
legung.
Abs. 4: Die Anordnung des Lehrgesprächs bringt 
dem Betroffenen noch keinen rechtlichen Nachteil; 
in einem etwa anschließenden Lehrverfahren steht 
ihm förmlicher Rechtsschutz zu. Daher erscheint ein 
Rechtsmittel gegen die Anordnung des Lehrge­
sprächs nicht erforderlich.

Zu § 5
Auf Abs. 7 der Grundlegung und das hierzu Aus­
geführte wird verwiesen.

Zu § 6
Hinweis: Die Abs. 1 und 2 sind vom Verfassungs­
ausschuß durch Übernahme von § 4 (Abs. 1, 2 und 4) 
des Entwurfs der Theologischen Sozietät ersetzt. (Vgl. 
die Erläuterungen in Anlage IV.)

Abs. 3: Die Vorschrift soll die innere Selbstleitung 
der Kommission in einer ihrem Auftrag entspre­
chenden Weise verstärken.



Anlage 5 15

Zu § 7
Abs. 1: Kommt es in der Frist des Satzes 1 zu keinem 
Gespräch, kann die Kirchenleitung erneut eine 
Kommission bilden. Der in Satz 2 angesprochene 
Zweck des Lehrgesprächs ergibt sich aus § 5, über 
seine Erfüllung beschließt die Kommission nach 
§ 11.
Abs. 2: Das weitere Verfahren in diesen Fällen ist 
in § 13 geregelt.
Abs. 3: Der Urlaub soll in geeigneten Fällen zur 
besseren Erreichung des Gesprächszwecks beitragen.

Zu § 8
Andere als die hier genannten Personen dürfen 
als Zuhörer nicht zugelassen werden. Die Bei­
stände des Betroffenen dürfen am Lehrgespräch teil­
nehmen, also insbesondere dem Betroffenen Fragen 
stellen, für ihn Anträge stellen oder Erklärungen 
abgeben. Die mitgebrachten Zuhörer können ggf. 
dem Betroffenen behilflich sein, dürfen aber keine 
Erklärungen abgeben.

Zu § 9
Abs. 1: Bleibt ein Mitglied der Kommission aus, 
kommt es zu keinem Gespräch; vielmehr hat der 
Vorsitzende dann nach § 7 Abs. 2 einen neuen Ter­
min zu bestimmen. Kann oder will ein Kommissions­
mitglied sich endgültig nicht am Lehrgespräch be­
teiligen, kann die Kommission ihren Auftrag nicht 
erfüllen; die Bestellung einer anderen Kommission 
liegt dann bei der Kirchenleitung.
Abs. 2: Aufgabe des Vorsitzenden wird ferner die 
Erteilung und Entziehung des Wortes sein, wo­
gegen die Entscheidung der Kommission wird an­
gerufen werden können, ferner die Schließung des 
jeweiligen Gesprächsabschnitts.

Zu § 10
Abs. 1: Die Unterzeichnung der Niederschrift kann 
sowohl im Anschluß an den Gesprächsabschnitt wie 
auch in einem besonderen Termin anläßlich des 
nächsten Gesprächs innerhalb der Frist oder auch 
durch fristgerechte Rücksendung eines zugesandten 
Entwurfes erfolgen. Auch eine Unterzeichnung 
unter Vorbehalt (Satz 3) genügt; die Unterschrift 
des Betroffenen ist entbehrlich, wenn seine Unter­
schriftsverweigerung in der Niederschrift selbst fest­
gestellt werden kann. Können diese Erfordernisse 
nicht innerhalb der Zweiwochenfrist erfüllt werden, 
ist eine Niederschrift im Sinne dieser Vorschrift 
nicht zustande gekommen, was der Vorsitzende als­
dann festzustellen haben wird. Der weitere Gang 
des Verfahrens wird dadurch nicht berührt.

Zu § 11
Abs. 1: Die Aufgabe des Lehrgesprächs ist nach § 5 
erfüllt, wenn der Sachverhalt der vom Betroffenen 
zum Ausdruck gebrachten Lehre geklärt, sein theo­
logisches Anliegen erkannt und der Versuch einer 
Wiedergewinnung der Lehrübereinstimmung unter­
nommen worden ist. Über die Erfüllung dieser Auf­
gaben wird die Kommission — in Abwesenheit der 
übrigen Beteiligten — zunächst mehrheitlich zu 
beschließen haben. Wird die Erfüllung der Aufgabe 
mehrheitlich bejaht, ist über das Votum zu be-

schließen; andernfalls ist das Lehrgespräch fortzu­
setzen. Bei beiden Abstimmungen ist Stimment­
haltung unzulässig, da Abstimmung durch alle Mit­
glieder vorausgesetzt wird. Für Überstimmte gilt 
die Vorschrift des Abs. 3 Satz 2.
Abs. 2: Die Bezeichnung einer beanstandeten Lehre 
als schriftwidrig innerhalb der Begründung des 
Votums erfordert einmal die klare Darstellung der 
vom Betroffenen in dem zu klärenden Punkt nach 
dem Gesprächsergebnis tatsächlich vertretenen Auf­
fassung; weiterhin wird deren Schriftwidrigkeit 
nach § 1, d. h. ihre auch bei Anerkennung des un­
verzichtbaren Bemühens um den Gegenwartsbezug 
des Evangeliums bestehende Unvereinbarkeit mit 
dem entscheidenden Inhalt der biblischen Botschaft 
nach reformatorischem Verständnis theologisch dar­
zulegen sein. Wie weit dabei der schriftwidrigen 
Lehre die schriftgemäße ausdrücklich und in anti­
thetischer Zuspitzung entgegengesetzt wird, muß 
sich nach dem Einzelfall richten. Da jedoch durch 
das gesamte Verfahren der Botschaft von Jesus 
Christus Geltung verschafft werden soll (Grund­
legung Nr. 10 a. E.), wird die Kommission grund­
sätzlich dem Anliegen des Betroffenen ihre eigene 
theologische Aussage gegenüberstellen.
Abs. 4: Mit der Übersendung der Unterlagen an die 
Kirchenleitung ist der Auftrag der Kommission 
beendet.

Zu § 12
Abs. 1: Die Kirchenleitung kann — abgesehen von 
§ 13 — ein Lehrverfahren nur eröffnen, wenn zuvor 
eine Lehrgesprächskommission tätig geworden ist 
und ein Votum erstattet hat. Sie ist jedoch nicht an 
das Votum gebunden und auch nicht daran gehin­
dert, vor ihrer Entscheidung noch Gutachten anzu­
fordern, Ermittlungen anzustellen oder kirchliche 
Gremien zu hören.
Abs. 2: Nach Ablauf der Aussetzungsfrist hat die 
Kirchenleitung, gegebenenfalls nach erneuten Er­
mittlungen und jedenfalls nach weiterer Anhörung 
des Betroffenen, nach Abs. 1 zu entscheiden.

Hinweis: Der Verfassungsausschuß schlägt einen Ab­
satz 3 vor, in dem der Landessynode und auf deren 
Veranlassung in Fällen von besonderer Bedeutung 
den Bezirkssynoden die Möglichkeit zur Stellungnahme 
als Entscheidungshilfe für die Entscheidung des Lan­
deskirchenrats über die Eröffnung des Lehrverfahrens 
gegeben wird (vgl. Erläuterungen in Anlage IV).

Zu § 13
Ein Votum der Lehrgesprächskommission ist in die­
sen Fällen nicht mehr erforderlich.

Zu § 14
Diese Bestimmung ist erforderlich, weil nach § 42 
Abs. 3 eine Versetzung des Betroffenen auch bei 
ernsten Störungen der gemeindlichen Zusammen­
arbeit vor Abschluß des Lehrverfahrens meist nicht 
möglich sein wird.

Zu § 15
Für den Umfang der Begründung gilt das zu § 11 
Abs. 2 Gesagte. Wird das Lehrverfahren eröffnet, 
ist auch § 21 zu beachten.



16 Anlage 5

Zu § 16
Abs. 1: Bei der Wahl der Mitglieder des Spruch­
kollegiums sind die §§ 17 bis 18 zu beachten. Mit 
Rücksicht auf § 19 Abs. 1 Satz 3 und §§ 33 Abs. 3, 
Satz 3, 34 Abs. 2 Satz 2 müssen für die Mitglieder 
jeweils auch Stellvertreter gewählt werden.

Hinweis: Der Verfassungsausschuß schlägt für Abs. 1 
eine neue Fassung vor (= § 17 Entwurf der Theo­
logischen Sozietät). Vgl. die Erläuterungen in An­
lage IV.

Zu § 17
Die Mitglieder des Spruchkollegiums können männ­
lichen und weiblichen Geschlechts sein. Sie brauchen 
nicht der Kirche anzugehören, in deren Spruch­
kollegium sie tätig werden, sondern können auch 
Glieder einer anderen, nach reformatorischem Ver­
ständnis (vgl. Abs. 6 der Grundlegung) evangeli­
schen Kirche sein. Die Mitglieder zu a) und c) müs­
sen ihr Amt im Zeitpunkt ihrer Mitgliedschaft noch 
innehaben; die Mitglieder zu b) dagegen brauchen 
weder amtierende Alteste noch aktive Richter zu 
sein, sondern müssen lediglich nach den einschlä­
gigen kirchlichen bzw. staatlichen Gesetzen die er­
forderlichen Voraussetzungen erfüllen. Der „Lehr­
stuhl" nach Buchst, c) kann an einer staatlichen oder 
kirchlichen Hochschule oder einer entsprechenden 
Einrichtung theologischer Lehre (etwa einem prak­
tisch-theologischen Ausbildungsinstitut mit Hoch­
schulrang) bestehen, muß jedoch die volle verant­
wortliche wissenschaftliche Vertretung evangelischer 
Theologie in einer ihrer herkömmlichen Disziplinen 
zum Gegenstand haben.

Hinweis: Der Verfassungsausschuß schlägt eine Er­
gänzung des § 17 durch einen neuen Abs. 4 (= § 18 
Abs. 6 Entwurf der Theologischen Sozietät) vor. Vgl. 
die Erläuterungen in Anlage IV.

Zu § 18
Die Bestimmungen dieser Vorschrift sollen die inne­
re Unabhängigkeit des Spruchkollegiums vor allen 
denkbaren Mißverständnissen sichern. Weitere Aus­
schlußgründe enthalten § 33 Abs. 3 Satz 3 und § 34 
Abs. 2 Satz 2.

Zu § 19
Abs. 1: Ein Ablehnungsrecht wegen Vorwurfs der 
Befangenheit entspricht rechtsförmlicher Tradition. 
Unverzüglich ist eine Ablehnung nur, wenn sie ohne 
vorwerfbare Verzögerung alsbald nach Kenntnis 
des Ablehnungsgrundes angebracht wird. Besorg­
nis der Befangenheit besteht nicht erst dann, wenn 
die innere Unabhängigkeit tatsächlich fehlt; vielmehr 
genügt, wenn ein sachlich denkender Dritter auf 
Grund der gegebenen Umstände mit ihrem Fehlen 
ernsthaft rechnen muß.
Abs. 2: Nicht die Lehrmeinung selbst, wohl aber die 
Art und Weise ihrer Vertretung nach außen können 
unter Umständen Befangenheit begründen. Die Ent­
scheidung über die Zurückweisung einer Ablehnung 
kann auch später gemäß § 33 Abs. 2 Nr. 2 nachge­
prüft werden, wenn gegen die Schlußentscheidung 
des Spruchkollegiums das Rechtsmittel eingelegt 
wird. Der Entwurf traut den Mitgliedern zu, ihre

bisherigen Auffassungen im Gespräch mit dem Be­
troffenen selbstkritisch zu prüfen.

Zu § 20
Form und Inhalt der Verpflichtung bleibt der konfe­
renzkirchlichen Gesetzgebung überlassen.

Hinweis: Vgl. den Vorschlag des Verfassungsaus­
schusses für § 20 in den Erläuterungen Anlage IV.

Zu § 21
Zu übermitteln sind alle Akten, die durch das bis­
herige Verfahren von seinen Vorermittlungen an 
(§ 3 Abs. 1 und 2) entstanden sind oder sonst von 
der Kirchenleitung ihren Entscheidungen mit zu­
grunde gelegt wurden.

Zu § 22
Der Zugang der Mitteilung setzt die Ablehnungsfrist 
nach § 19 Abs. 1 in Gang, sofern die Befangenheits­
gründe bis dahin schon bestehen und bekannt sind.

Zu § 23
Abs. 1 und 2: Als Ermittlungen vorgeschrieben sind 
die Einholung der Stellungnahmen nach § 24 und § 25 
Abs. 3—5. Wieweit darüber hinaus Ermittlungen zu 
führen sind, richtet sich nach dem Beschluß des 
Spruchkollegiums oder des bzw. der nach Abs. 1 
Beauftragten.
Abs. 3: Aufgabe des Berichterstatters ist der die 
mündliche Verhandlung einleitende Vortrag nach 
§ 29 Abs. 2 Satz 1.
Abs. 4: Aufgabe des Protokollführers ist der Entwurf 
der Niederschrift nach § 30.

Zu § 24
Hinweis: Der Verfassungsausschuß schlägt für Abs. 1 
eine Ergänzung vor, die für landeskirchliche Spezial­
pfarrämter den der Gemeindeleitung vergleichbaren 
Gremien eine entsprechende Gelegenheit zur Stellung­
nahme einräumt (vgl. hierzu Erläuterungen in An­
lage IV).

Zu § 25
Abs. 1: Der Vertreter der Kirchenleitung kann Be­
weisanträge stellen (Abs. 4) und sich abschließend 
äußern (§ 29 Abs. 4); die für die Beistände des Be­
troffenen geltenden Rechte stehen ihm sinngemäß 
ebenfalls zu.
Abs. 2: Die Beistände bedürfen der Vollmacht des 
Betroffenen. Sie können insbesondere auch statt des 
Betroffenen Stellung nehmen und Akten einsehen. 
Abs. 3: Das Recht auf Einsicht in die Akten schließt 
das Recht auf Abschriftnahme in den Amtsräumen, 
nicht aber auch das Recht auf vorübergehende Über­
lassung der Akten ein. Zweckmäßig wird es sein, von 
im Verfahren vor dem Spruchkollegium entstehen­
den Aktenvorgängen den Beiständen grundsätzlich 
Abschriften zu überlassen.
Abs. 5: Die Bitte um das Gutachten wird gegebenen­
falls vom Spruchkollegium oder seinem Beauftrag­
ten an den erwählten Hochschullehrer, der nicht un­
bedingt Lehrstuhlinhaber zu sein braucht, gerichtet. 
Die Kosten trägt nach § 44 Abs. 2 Satz 1 die Landes­
kirche. Zum weiteren vgl. § 26 Abs. 2.



Anlage 5 17

Zu § 26
Abs. 1: Mit Rücksicht auf § 27 empfiehlt es sich, den 
Erhalt der Einladung durch Rückschein oder Emp­
fangsbestätigung des Betroffenen nachweisbar zu 
machen.
Abs. 2: Sollte der erwählte Hochschullehrer das Gut­
achten innerhalb eines Vierteljahres nicht erstattet 
haben, soll die mündliche Verhandlung anberaumt 
werden können; ein innerhalb der Ladungsfrist noch 
eingegangenes Gutachten kann dann immer noch 
verwertet werden. Hat der erwählte Hochschullehrer 
die Bitte um das Gutachten abgelehnt oder unbeant­
wortet gelassen, kann der Betroffene in der ver­
bleibenden Zeit der Vierteljahresfrist sich um ein 
anderes Gutachten bemühen.

Zu § 27
Abs. 1: Scheidet ein Mitglied während der münd­
lichen Verhandlung aus und hat sein Stellvertreter 
an ihr nicht bis dahin schon als Ersatzmann teilge­
nommen, muß die mündliche Verhandlung erneut 
begonnen werden.
Abs. 2: Entschuldigt ist der Betroffene, wenn er 
sich überzeugend entschuldigt hat oder wenn eigene 
Nachforschung des Spruchkollegiums ergibt, daß er 
am Erscheinen verhindert war.
Abs. 3 Satz 2: Die Wochenfrist soll dem Betroffenen 
die Möglichkeit geben, die Glaubhaftmachung nach 
Abs. 4 zu versuchen.

Zu § 28
Abs. 1: Die Leitung der Verhandlung umfaßt auch 
die Erteilung und ggf. Entziehung des Worts sowie 
die Anordnung von Unterbrechungen. Das Hausrecht 
ermöglicht ggf. die Entfernung von Störern.

Hinweis: Der Verfassungsausschuß hat im übrigen 
die grundsätzliche Öffentlichkeit der Verhandlung vor 
dem Spruchkollegium vorgeschlagen (vgl. Erläute­
rungen in Anlage IV).

Zu § 29
Abs. 1: Die gesamte Lehre und Verkündigung des 
Betroffenen ist insoweit in die umfassende Erörte­
rung einzubeziehen, als sie Sinn und Ziel seiner den 
Gegenstand des Verfahrens bildenden Lehre er­
läutert und klärt; dem Betroffenen darf insbesondere 
nicht verwehrt werden, den angegriffenen Lehrpunkt 
in den Rahmen seiner gesamten Verkündigung zu 
stellen. Die Feststellung nach § 31 kann sich jedoch 
nur auf diejenigen Lehrauffassungen beziehen, die 
Gegenstand des Vorwurfs nach § 4 Abs. 2 Satz 2 und 
des Votums nach § 11 Abs. 2 und des Eröffnungs­
beschlusses nach § 15 Satz 2 gewesen sind.
Abs. 3: Ob und inwieweit das Spruchkollegium von 
diesen Möglichkeiten Gebrauch macht, obliegt sei­
nem pflichtgemäßen Ermessen. Beweisanträge der 
Beteiligten sind nach § 30 Satz 2 zu bescheiden.

Zu § 30
Ergebnis der Verhandlung ist entweder die nach 
§ 31 ergangene Entscheidung, falls sie noch in der 
Verhandlung nach Beratung des Spruchkollegiums 
verkündet wird, oder die Mitteilung des Vorsitzen­
den darüber, wie die Entscheidung bekanntgegeben 
oder wann die Verhandlung fortgesetzt werden soll.

Zu § 31
Abs. 1: Mit Rücksicht auf die Mehrheitsbestimmung 
des Abs. 2 ist zweckmäßig, zunächst über die Frage 
zu a) und dann über die zu b) abzustimmen. Stimm­
enthaltung ist, wie die Mehrheitsbestimmung zeigt, 
nicht zulässig. Kommt keine der Feststellungen zu 
a) — c) innerhalb der Vierwochenfrist zustande und 
wird auch nicht die mündliche Verhandlung wieder
eröffnet, ist der Auftrag des Spruchkollegiums 
loschen.

er-

Hinweis: Der Verfassungsausschuß hat infolge seines 
Änderungsvorschlags für die Besetzung des Spruch­
kollegiums (§ 17) in Abs. 2 des § 31 die Mindest­
stimmenzahl auf 5 (Feststellung nach Abs. 1 a) und 
auf 6 (Feststellung nach Abs. 1 b) erhöht. (Vgl. Er­
läuterungen in Anlage IV.)

Zu § 32
Abs. 1: Die Frist beginnt mit dem Zustandekommen 
der Feststellung nach § 31 Abs. 4. Sie wird dadurch 
gewahrt, daß die Unterschriften gemäß Abs. 2 Satz 1 
innerhalb der Frist geleistet werden. Wird sie nicht 
eingehalten, ist der Auftrag des Spruchkollegiums 
erloschen.
Abs. 2 Satz 2: Gemeint ist die Überstimmung bei der 
Feststellung nach § 31 Abs. 1.

Zu § 33
Die näheren Bestimmungen über Zuständigkeit und 
Verfahren des Gerichts trifft das konferenzkirchliche 
Recht. Die Nachprüfung kann nicht darauf gegründet 
werden, das Spruchkollegium habe die Lehrfrage 
unrichtig beurteilt oder eine andere Verfahrensvor­
schrift verletzt.

Hinweis: Der Verfassungsausschuß hat diese Be­
stimmung durch eine Zuständigkeitsregelung für das 
kirchliche Verwaltungsgericht ausgefüllt (vgl. die Er­
läuterungen in Anlage IV).

Zu § 34
Eine materielle Überprüfung der Feststellung des 
Spruchkollegiums hatte bereits § 30 der Vorlage des 
Badischen Landeskirchenrates vorgesehen. Die An­
ordnung der Überprüfung erfordert nicht, daß die 
Landessynode die Überzeugung von der Fehlsam- 
keit erlangt hätte; vielmehr genügt es, daß sie eine 
Überprüfung der getroffenen Entscheidung auf Grund 
neuer theologischer Gutachten für geboten hält.

Zu § 35
Die Vorschrift entspricht § 111 des Disziplinargeset­
zes der EKD.

Zu § 36
Abs. 1: Die Rechtskraft tritt ein, wenn nach Zustel­
lung der Begründung der Feststellung (§ 32 Abs. 3) 
entweder die einmonatige Rechtsmittelfrist (§ 33 
Abs. 1) ohne Einlegung von Rechtsmitteln verstrichen 
ist oder diese Rechtsmittel von dem zuständigen 
kirchlichen Gericht zurückgewiesen worden sind 
oder wenn die Beteiligten auf Rechtsmittel ausdrück­
lich verzichtet haben.
Abs. 2: Eine etwaige Wiederbeilegung der verlore­
nen Rechte erfolgt nach den entsprechenden Be­
stimmungen des Pfarrerdienstrechts.

13



18 Anlage 5

Zu § 37
Abs. 1—2: Ein nach § 36 aus dem Amt ausgeschie­
dener Betroffener soll seine wohlerworbenen Ver­
sorgungsrechte nicht verlieren; darin entspricht der 
vorgelegte Entwurf dem Rechtszustand nach den bis­
her geltenden Lehrbeanstandungsordnungen.
Abs. 3: Insbesondere bei jüngeren Betroffenen kann 
es für diese wie für die Kirche zweckmäßiger sein, 
statt lebenslanger geringer Versorgungsleistungen 
durch Finanzierung eines Berufswechsels die erwor­
benen Versorgungsansprüche abzulösen.
Abs. 4: Ein Betroffener soll hinsichtlich seiner Unter­
haltsbeihilfe nicht besser stehen als ein im Ruhe­
stand befindlicher Kirchenbeamter. Allerdings wer­
den an sein Verhalten nicht mehr die für einen in 
den Ruhestand getretenen Pfarrer geltenden Maß­
stäbe angelegt; auch soll die Unterhaltshilfe nicht 
durch die Drohung ihres Wegfalls den Charakter 
eines Schweigegeldes annehmen.

Zu § 38
Der Verzicht ist während des Lehrverfahrens oder 
auch schon vor seiner Anordnung möglich, also von 
den Vorermittlungen nach § 3 Abs. 2 an. Die Wir­
kungen des § 37 treten jedoch nur ein, wenn der 
Verzicht ausdrücklich aus dem hier genannten Grun­
de erfolgt und die Kirchenleitung ihm ausdrücklich 
auch in dieser Begründung zustimmt. Sinn der be­
reits im Altpreußischen Gesetz von 1911 enthaltenen 
Regelung ist es, daß ein Betroffener nicht in die 
Zwangslage kommen soll, allein um seiner wirt­
schaftlichen Zukunftssicherung willen das förmliche 
Verfahren mit seinem Zeit- und Kostenaufwand 
durchstehen zu müssen.

Zu § 39
Ob der Betroffene nach dem Verlust der in der 
Ordination begründeten Rechte seinen Dienst in der 
anderen Körperschaft o. a. noch weiter ausüben 
kann, richtet sich nach deren Ordnung. Verliert er 
infolge der Feststellung seine bisherige Lebens­
grundlage, ermöglicht Abs. 2, daß die Kirche sich um 
einen billigen Ausgleich bemüht.

Zu § 40
Abs. 1: Die Vorschrift ist erforderlich, weil auch der 
im Ruhestand befindliche Ordinierte das Recht zur 
öffentlichen Wortverkündigung und Sakramentsver­
waltung behält.

Hinweis: Der Verfassungsausschuß hat für Abs. 2 
eine neue Fassung vorgeschlagen, nach der die Ordi­
nierten von diesem Gesetz ausgenommen sind, die 
sich nicht in einem Dienstverhältnis auf Lebenszeit 
befinden (z. B. Pfarrvikare), vgl. Erläuterungen An­
lage IV.

Zu § 41
Als Betroffener im Sinne dieser Vorschrift kommt 
beispielsweise ein in einer anderen Kirche Ordinier­
ter in Frage, der aus deren Dienst unter Beibehaltung 
der in der Ordination begründeten Rechte ausge­
schieden ist.

Zu § 42
Abs. 1: Die Vorschrift entspricht sinngemäß § 2 Ab­
satz 2 des Disziplinargesetzes der EKD.
Abs. 2: Diese Vorschrift betrifft Fälle, in denen der 
disziplinarrechtlich erhebliche Sachverhalt keinerlei 
Zusammenhang mit der Lehrauffassung des Betrof­
fenen aufweist. Es wird dann von der Schwere des 
disziplinarrechtlichen Vorwurfes sowie dem voraus­
sichtlichen Gang und Ergebnis des Disziplinarverfah­
rens abhängen, ob diesem der Vorrang gegeben wer­
den kann.
Abs. 3: Die Vorschrift beruht auf der dem Wesen 
des Lehrverfahrens entsprechenden Vorgreiflichkeit.

Zu § 43
Den genannten Fällen ist gemeinsam, daß die Folgen 
eines Lehrverfahrens nach § 36 ohnehin eingetreten 
sind und es daher einer Lehrfeststellung nicht mehr 
bedarf.

Zu § 44
Grundgedanke dieser Regelung ist, daß das Lehr­
verfahren einem gesamtkirchlichen Interesse dient 
und gegen den Betroffenen keinen Schuldvorwurf 
erhebt.



Anlage 5 19

Anlage IV
zum Rundschreiben vom 31. 3. 1976

Erläuterungen

der Änderungs- und Ergänzungsvorschläge des Verfassungsausschusses 
zur „Ordnung für Lehrverfahren“

der Arnoldshainer Konferenz

I.
In allen Bestimmungen, in denen die Arnoldshainer 
Musterordnung von „Kirchenleitung" spricht, wurde 
entsprechend der Struktur der Leitung unserer Kon­
ferenzkirche der Landeskirchenrat eingesetzt.

II.

Zu den einzelnen Bestimmungen:
1. Zur Grundlegung, Abs. 8:
Zur Klarstellung, daß als Ausdrucksformen der nach 
§ 1 zu beanstandenden Lehrauffassungen neben ver­
balen Außerungen auch Handlungen in Betracht 
kommen, wird vom Verfassungsausschuß der Ein­
schub der Worte „durch Wort oder Handeln" vorge­
schlagen (vgl. hierzu die Vorlage der Theologischen 
Sozietät in Baden, Entwurf einer Lehrbeanstandungs­
ordnung auf Grund der Vorlage des Landeskirchen­
rates vom Frühjahr 1968 — Anlage 3 zum Verhand­
lungsprotokoll der Ordentlichen Tagung der Landes­
synode vom 20. bis 25. Oktober 1974, Abschnitt III 
Abs. 2).
2. Zu § 1:
In der Entscheidungsgrundlage wurde die notwen­
dige Konkretisierung durch die Bezugnahme auf den 
Vorspruch zur Grundordnung vorgenommen, die 
auch den 6. Absatz des Vorspruchs umfaßt und da­
mit die Überordnung der Heiligen Schrift als „nor- 
ma normans" über die Bekenntnisse als „norma nor- 
mata" sowie die damit gegebene Aufgabe der stän­
digen Überprüfung der Bekenntnisse an der Schrift 
hervorhebt. In der Sache schließt sich der Verfas­
sungsausschuß dabei dem Votum zweier Bezirks­
synoden an und folgt in der Formulierung dem Än­
derungsvorschlag der Pfarrkonferenz Konstanz zu 
§ 1 der Vorlage des Landeskirchenrats.
3. Zu § 3 Abs. 1:
§ 3 Abs. 1 ist insofern eine ausfüllungsfähige Rege­
lung, als er nichts darüber aussagt, wie es zum „Vor­
liegen" von Tatsachen kommt, die die Annahme
rechtfertigen, daß ein Ordinierter an nach § 1 zu
beanstandenden Lehrauffassungen festgehalten hat. 
In den Erläuterungen zur Vorlage des Landeskir­
chenrats ist in Abschnitt VII zwar darauf hingewie­
sen, daß die Ermittlungen in erster Linie dem Evan­
gelischen Oberkirchenrat obliegen, doch sollte dies 
ausdrücklich in das Gesetz aufgenommen werden. 
Eine vom Evangelischen Oberkirchenrat vorgenom-

mene Vorklärung des Sachverhalts im Zuge dieser 
Ermittlungen ist Voraussetzung dafür, daß der Lan­
deskirchenrat überhaupt den „zu klärenden Vor­
wurf... kennzeichnen" kann (§ 4 Abs. 2 der Ar- 
noldshainer Musterordnung). Das theologische Lehr­
gespräch sollte sich auf die theologischen Fragen 
konzentrieren und nicht zu sehr mit der Feststellung 
und Abgrenzung des Sachverhalts belastet sein. In 
der Regel wird die Klärung des Sachverhalts in Lehr­
beanstandungsfällen verhältnismäßig einfach sein, 
und sollte die Kommission des Lehrgesprächs nicht 
damit belastet sein, selbst festzustellen, in wel­
chen Predigten, in welchen Schriften oder bei wel­
chen sonstigen Gelegenheiten der Betroffene dies 
oder jenes geäußert hat. Soweit der Betroffene be­
stimmte Tatsachen bestreitet, fehlt es bereits an 
einem „beharrlichen Festhalten" im Sinne des § 3 
Abs. 1, was bereits bei den Ermittlungen des Beauf­
tragten des Evangelischen Oberkirchenrats zu be­
rücksichtigen ist.
4. Zu § 6 — Kommission:
Anstelle der Arnoldshainer Musterordnung schlägt 
der Verfassungsausschuß eine der Vorlage der Ba­
dischen Theologischen Sozietät entsprechende pari­
tätische Besetzung der Kommission vor.
5. Zu § 12 Abs. 3:
Mit der vorgeschlagenen Anfügung eines zusätz­
lichen Absatzes 3 in § 12 ist dem Anliegen des Ver­
fassungsausschusses (vgl. die Stellungnahme des 
Verfassungsausschusses vom 12.4.1975), der Landes­
synode und ggf. auch den Bezirkssynoden Gelegen­
heit zur Stellungnahme vor Einleitung des Lehrver-
fahrens bzw. vor der Entscheidung hierüber zu ge­
ben, Rechnung getragen.
Der Entwurf der Badischen Theologischen Sozietät 
hat in §§ 12 bis 15 für theologische Streitfragen von 
einer besonderen bekenntnismäßigen Relevanz ein 
Zwischenverfahren konzipiert, in dem ein Bekennt­
nissenat, die Landessynode und die Bezirkssynoden
zur Konkretisierung und Aktualisierung des Be-
kenntnisses in der strittigen Frage zusammenwirken. 
Die Arnoldshainer Konferenz hat sich bei der Aus­
arbeitung der Musterordnung eingehend mit dieser 
Konzeption befaßt. Aus grundsätzlichen und prak­
tischen Bedenken gegen eine das Spruchkollegium 
bindende Formulierung des Bekenntnisinhalts für 
den strittigen Fall durch die Synode ist dieser Vor­
schlag nicht in die Musterordnung aufgenommen 
worden.



20 Anlage 5

Einige Bezirkssynoden haben sich seinerzeit ein­
gehend mit der Frage befaßt, ob der Landeskirchen­
rat nach Durchführung des Lehrgespräches ohne 
weiteres über die Eröffnung des Verfahrens vor 
dem Spruchkollegium entscheiden kann oder ob nicht 
zumindest die Zustimmung des Ältestenkreises und 
des Bezirkskirchenrats erforderlich sein sollte.
Der Verfassungsausschuß ist dem nicht gefolgt, da 
ein Lehrverfahren Bedeutung für die ganze Landes­
kirche hat und insofern nicht so stark auf die Orts­
gemeinde und auch nicht auf den Kirchenbezirk ab­
gestellt werden sollte.

6. Zu § 16 Abs. 1 — Spruchkollegium:
Der Änderungsvorschlag des Verfassungsausschus­
ses transformiert in Anlehnung an § 17 des Entwurfs 
der Sozietät die Arnoldshainer Musterordnung in 
die Ordnung der Landeskirche.

7. Zu § 17 — Besetzung des Spruchkollegiums:
a) Die in den einzelnen Voten der Bezirkssynoden 
gewünschte Beteiligung der Gemeinden ist nach der 
Musterordnung möglich, wenn auch nicht zwingend. 
Der Wunsch nach ökumenischer Zusammensetzung 
ist in der Musterordnung nicht berücksichtigt, da in 
der Ökumene eine ausreichende Übereinstimmung 
in der Lehre bisher nicht erreicht worden ist. Durch 
die Verwendung des Begriffs „einer evangelischen 
Kirche" sind in erster Linie die Unterzeichnerkirchen 
der Leuenberger Konkordie erfaßt. Nach der Ar­
noldshainer Musterordnung steht es im Ermessen der 
Landessynode, Synodale — soweit sie nicht dem 
Landeskirchenrat angehören, vgl. § 18 — in das 
Spruchkollegium zu berufen. Nach § 17 Abs. 3 be­
stimmt die Landessynode u. a. auch den Vorsitzen­
den des Spruchkollegiums.
b) Die Arnoldshainer Musterordnung sieht nicht 
— wie die Vorlage des Landeskirchenrats in § 13 
Abs. 5 — vor, daß das Spruchkollegium im konkre­
ten Falle noch durch ein Hinzutreten des Mitglieds 
ergänzt wird, für das der Betroffene Vorschläge 
machen kann. Diese Bestimmung des § 13 Abs. 5
der Vorlage des Landeskirchenrats war Gegenstand
eingehender Erörterung durch die Bezirkssynoden, 
wie sich aus dem Bericht Herzog*  S. 19 ergibt. Der 
Verfassungsausschuß nimmt in dem neuen Abs. 4 
das Vorschlagsrecht des Betroffenen auf. Damit wird 
ein gewisser Ausgleich dafür hergestellt, daß das 
Spruchkollegium nicht ad hoc berufen wird.

8. Zu § 20 — Unabhängigkeit und Verpflichtung: 
Dieser Vorschlag transformiert die Arnoldshainer 
Musterordnung in die Verfassung der Landeskirche. 
Die Formulierung entspricht den Vorstellungen 
einiger Bezirkssynoden (vgl. Bericht Herzog  S. 20).*

9. Zu § 24 — Stellungnahmen:
Der Vorschlag transformiert die Arnoldshainer 
Musterordnung in das landeskirchliche Verfassungs- 
und Pfarrerdienstrecht (§§ 22 Abs. 1, 93 Abs. 4 Buch­
stabe c GO; § 70 Abs. 4 n. F. Pfarrerdienstgesetz).

* Verhandlungen der Landessynode vom April 1971, An­
lage 3, 2. Teil.

10. Zu § 28 — Zuhörer:
a) Die Frage der Öffentlichkeit bzw. Nichtöffent­
lichkeit der Verhandlung vor dem Spruchkollegium 
wurde in der Landeskirche eingehend diskutiert; der 
Hauptausschuß hat auf der Frühjahrssynode 1969 
einen Formulierungsvorschlag gemacht, der Ziffer 35 
der Ausführungsbestimmungen zur württembergi- 
schen Lehrzuchtordnung entnommen ist und den von 
Bezirksynoden geäußerten Wünschen entspricht, die 
sich für die Öffentlichkeit des Verfahrens vor dem 
Spruchkollegium mit der Möglichkeit, sie auszu­
schließen oder zu beschränken, eingesetzt haben. 
Nur eine Bezirkssynode hat eine grundsätzlich be­
schränkte Öffentlichkeit gewünscht.

b) Die vorgeschlagene neue Fassung des § 28 
nimmt diese Voten für eine grundsätzliche Öffent­
lichkeit der Verhandlung auf. Die Möglichkeit, im 
Einzelfall die Zulassung von Zuhörern zu begrenzen 
oder — ggf. auf Antrag des Betroffenen — auszu­
schließen, entspricht allgemeinen Rechtsgrundsätzen 
und dem etwaigen Interesse des Betroffenen an 
Nichtöffentlichkeit.

11. Zu § 31 Abs. 2:
Die Erhöhung der Mindeststimmzahlen auf 5 bzw. 6 
folgt aus der Änderung des § 6 (Besetzung des 
Spruchkollegiums).

12. Zu § 33 — Rechtsmittel bei Verfahrensverstößen:

Abs. 1 transformiert die Arnoldshainer Musterord­
nung in die Ordnung der Landeskirche; dabei stellt 
sich die Frage, ob die Eröffnung des Rechtswegs zum 
kirchlichen Verwaltungsgericht auch die Zweistufig- 
keit des Verfahrens (Berufung) einschließen soll. 
Die Beschränkung der gerichtlichen Kontrolle auf die 
Einhaltung der in Abs. 2 genannten grundsätzlichen 
Verfahrensnormen und die im Vordergrund stehende 
eigenständig und nicht justizförmlich geregelte ma­
terielle Überprüfung der vom Spruchkollegium ge­
troffenen Feststellungen (§ 34) sprechen dafür, es 
bei einer verwaltungsgerichtlichen Instanz zu be­
lassen. Es muß dabei auch bedacht werden, daß der
Betroffene u. U. sich auch an 
wenden kann.

ein staatliches Gericht

13. Zu § 34 — Materielle Überprüfung der Fest­
stellung:

Die Arnoldshainer Musterordnung übernimmt in 
der Sache das in der Vorlage des Landeskirchenrats 
vorgeschlagene Wiederaufnahmeverfahren. Eine 
theologische Entscheidung kann nicht rechtskräftig 
werden (vgl. hierzu Vorspruch zur Grundordnung, 
Abs. 6).
Der Vorschlag einer Bezirkssynode, das Spruchkol­
legium für die Wiederaufnahme bereits bei der 
Bestellung des Spruchkollegiums zu bestellen, ist 
durch § 34 Abs. 2 der Arnoldshainer Musterordnung 
insofern erledigt, als nach § 34 Abs. 2 Satz 2 Mit­
glieder, die bereits an dem ersten Lehrverfahren 
teilgenommen haben, von der Mitwirkung im Spruch­
kollegium bei erneuter Anhängigkeit nach von der 
Synode beschlossener Wiederaufnahme des Ver­
fahrens ausgeschlossen sind.



Anlage 5 21

14. Zu § 40 Abs. 2:
Diese Bestimmung ist nur deklaratorisch, weil die 
sinngemäße Anwendung des Pfarrerdienstrechts 
insoweit durch § 1 Abs. 2 des Pfarrvikargesetzes, das 
nach § 6 Abs. 1 Satz 2 des Pfarrdiakonengesetzes auf 
die Pfarrdiakone im Dienstverhältnis auf Wider­
ruf sinngemäß Anwendung findet, ausgeschlossen 
ist. Dieser Ausschluß der sinngemäßen Anwendung 
des § 65 Abs. 2 Satz 2 auf die Pfarrvikare und die 
Pfarrdiakone im Dienstverhältnis auf Widerruf ent­
spricht dem Erprobungscharakter dieser Dienstver­
hältnisse. Erst wenn sich die Kirche durch die Be­
rufung in ein Dienstverhältnis auf Lebenszeit end­

gültig an einen ordinierten Diener am Wort ge­
bunden hat, ist der Aufwand eines förmlichen Lehr­
verfahrens gerechtfertigt und notwendig. Der „actus 
contrarius" zu einer Berufung auf Lebenszeit muß 
den Rechtsgarantien dieser Berufung entsprechend 
ein anderes Gewicht haben als der Widerruf eines 
Dienstverhältnisses auf Probe. Das kann und wird 
die Kirchenleitung nicht daran hindern, in Wider­
rufsfällen, die mit der Lehre des betroffenen Ordi­
nierten zusammenhängen, nach pflichtgemäßem Er­
messen Elemente aus der Ordnung für Lehrver­
fahren sinngemäß in das Widerrufsverfahren auf­
zunehmen.



Entwicklung des Personalwesens der Landeskirche
- Graphische Darstellungen zum Referat von 

Kirchenrat Odenwald, 3. Sitzung, Punkt IV,2 -

- 1) -

PERSONAL-ENTW I CKLUNG

31.5.75 - Soll - Hpl. 76/77 - Anl. 17

Soll in Deputaten

1874

1824,55

31.5.75

31.12.75

31.1.76

29.2.76

31.3.76

Anlage 6

Außerdem eingerechnet:

Staatl. PL

Katecheten

Ist

Ist

Ist

Ist

Ist

Finanzrahmen:

100%

99,15%

100,09%

100,18%

99,94%

- 2) -

1976: 115,359 Mio - 1910,55 Dep.

0,800 Mio - 13,18 Dep.

1977: 122,424 Mio - 1910,55 Dep.

0,800 Mio - 12,42 Dep. +

- 3) -

56

30

1910,55

1894,26

1912,19

1914,03

1909,33

100%

0,69%

106,12%

0,65%

1.10.75 - 31.3.76

Beförderungen:

764 Pfarrer

92 Pfarrvikare

166 Pfarrdiakone

92 Beamte

22

6

16

3

1.114, davon

Höherstufungen:

47 Beförderungen

44 p.Gesetz

3 sonst.

4,22 %

3,95 %

0,27 %

796 Angestellte

davon 28 Höherstufungen

15 p.Gesetz

13 sonst.

3,52 %

1,88 %

1,64 %



Zugänge:

2. Examen 14
4

Einstellungen 68

Aus and.LaKi 7

aus Beurlaubg. __ 6

95

- 4) -

ZU- UND ABGÄNGE 31.5.75 - 31.3.76

31.5.75: 1910,55

Veränderungen innerhalb: 

Deputatsänderungen

Statusänderungen

Wechsel des Funkt.bereiches

+ 82 82

31.3.76 1909,33

- 5) -

Abgänge:

Ruhestand: 30

ausgeschieden 64

beurlaubt: __ 2

96

PERSONALVERTEILUNG - STAND 31.3.76

Einsatzbereich

Volltheologen Pfdiak. GemDiak.

Gemeinde

Re1.Unterricht

AG Werke/Dienst.St. 

/Häuser

Sonderseelsorge

Diakonie

Ausbildungsstätten

Zentrale Verwaltg.

Summe

%

Pfr.

529

145

19

34

Pfvik. sem. RL
Sonst.

Verwaltung

Beamte Angest.
%

%

54

31

1

4

106 128 817 42,'8

60,4

54 106 336 17,6

1 2 57 1 95 176 9,2

5 4 4 10 61 3,2

24,6

7 54 1 75 137 7,2

• 17

13

764

40,0

2

92 -

4,8

48 1 27 95 5,0

1 10 89 174 287 15,0 15,0

166

8,7

241 173 92 3 81 1909

12,6 9,1 4,8 20,0 100,0

Verkündigung/Seelsorge/Unterr. 173 Verwaltung

1263 = 66,1 % 9,1 % 473 = 24,8 %



Anlage 7

Evang. Oberkirchenrat

(zu Drucksache 3/7/76) 7500 Karlsruhe, 14. April 1976

An die Mitglieder der Landessynode

Betr.: Jahresrechnung 1975 - Abschluß der Einzelpläne

Der EOK empfiehlt der Landessynode, den Haushaltsüberschuß 

1975 in Höhe von 4.500.651,81 DM als Rücklage für das Jahr 

1976 zu übertragen. Dadurch soll insbesondere die vorgese­

hene Fremdmittelaufnahme unterbleiben und etwaige noch 1975 

entstehende Verbindlichkeiten beglichen werden.

i 
/

%Wfurldeu



Anlage 7, S. 2

Evany. Oborkirchenrat 

- Drucksache 3/7/76 -

75 Karlsruhe, S.April 1076

An die

Mitglieder der Landessynode

Anlage: Jahresrechnung 1975 - Abschluß der Einzelpläne

I. Ordentlicher Haushalt einschl. Nachtragshaushalt 1975

Rechnungsergebnis

1975 

DN

2 innahmen 

Ausgaben

237.256.465

232.755.014

Unterschied 4.500.651
====== -*-=

II. Außerordentlicher Haushalt 1975

Rechnungsergebnis

Einnahmen

Einnahmen 

1075

DM

Ausgaben

1975 

DM

a) 

b)

c)

v.Zvany.Unterl. Kirchenfonds 
aus gemeindl. Baumitteln
aus Rücklagemitteln

1.000.000

2.600.000

1.515.534

zusammen 5.115.534

Ausgaben

a) Teilzahlung an die B!A

b) Teilfinanzicrung Neubau Fach- 
hochschule Freiburg

-Schlußabrechnung steht noch aus-

3.600.000

1.515.534

zusammen 5.115.534
= -% = *



1

Jahresrechnung 1975 des ordentlichen Haushalts u. des Nachtrashaushalts (Hinweis auf Vorl. 2/7/75)

2 4 5

Sinzel- 

plan

Bezeichnung %

0 Allgemeine Dienste
tt t« N

1 Besondere Dienste
re ff N

2 Diakonie und Sozialarbeit
19 8. t» N

3
4
5
7

Gesamtkirchliche Aufgaben
Öffentlichke itsarbe it
Bildungswesen und Wissenschaft

Leitung und Verwaltung der Landes­
kirche (einschl. ZGAST u. Rechen- 
zentrum)

ft N
8 Verwaltung des Vermögens

ff

11

tt 

rt

tt 

tt
N 
N

9 Allgemeine Finanzwirtschaft •
ft 19 N

insgesamt

1) N = Nachtragshaushalt
2) Rechnerisch sind 7.736.100 DM Rückstellung 1974 

hinzuzufügen.

Haushaltsplan 
Soll 

1974/1975

jähr1ich

DM

14.252.000
2.113.000

366.000
20.000

620.000
105.000

1.700.000
1.000

25.000

3.993.000
235.000

6.400.000
146.000

2.400.000
174.300.000
24.600.000

226.481.000 2)

innahre n 
Rechnungsergebnis

Ist
1974

Ist 
1975

DM DM

15.452.358 17.027.223

332.463

1.452.126

1.916.077
1.320

35.165

4.388.064

9.313.623

210.946.043

243.872.739
s--

422.404

1.751.789

1.016.006

1.000

2.200

4.277.833

7.901.110

204.055.088

237.236.465

kirchengemeindlicher Anteil(s. OZ: 13 der

A
nlage

£ ’S
 L

Vorlage 2/7/75)



Jahresrechnung 1975 des ordentlichen Haushalts u. des Nachtragshaushalts (Hinweis auf Vorl 2/7/75)

4
A
n
l
a
g
e
 
7
,
 
S
.

1

Sinzel- 

plan

0

1

2

3

4

5

7

S

0

2

Beze ichnung

3

Haushaltsplan 
Soll 

1974/1975 

jähr 1 ich

Allgemeine Dienste
If II N

Besondere Dienste
ft ft N

4 5 6 7

DM

54.301.000

13.160.000

6.819.000
1.326.000

Diakonie u. Sozial arb 11.170.000
ft 1? N

N -
1.430.000

700.000
Gesamtkirchl. Auf gaben, 
Ökumene , We ltmiss ion

ft tt N

Öffentlichkeitsarb.
ft ft N

S.397.000
200.000
851.000

3.200
Bildungswesen u. 

Wissenschaft
If f f N

4.411.000
1.100.000

Leitung u.Verwaltg.
d. Landeskirche

it 18 N
14.451.000
2.062.000

Verwaltg.d.
Ve möge ns

»• ft

5.467.000
N - 1.150.000

Allg. Finanz- 
wirtschaft

ft 

ft

ft 

ft

N
N -

95.795.000
7.507. 800

200.000

insgesamt 226.481.000
=:== = =

Rechn. Sr gebnis
1st

1974

Gesam tbe-

trag
DM

Aus3a be n
Ist 

1975

Gesamt-
betrag

DM

Rechnungsergebnis
Ist 1975
Persona lkosten 

von Sp.5

DM

Ist 1975 
Sachkosten +)

Sp.5
abz. Sp. 6

DM

58.C01.996 67.694.069 63.357.605 2.337.264

7.603.951 8.336.027 6.782.977 1.553.050

13,571.S68 12.354.543 8.844.007 3.810.536

0.495.632 S.012.407 3.929.522 4.682.965

911.664 795.221 213.340 581.881

5.691.592 5.009.306 1.340.035 4.469.351

15.174.851 16.574.789 13.306.921 3.267.868

6.615.865 5. 00.603 5.800.683

126.990.299
4)

103.477.009 10.275.752
4)

96.202.057

3)*----------------------
2243.800.718

=== : -. = = ==
232.755.014
= = = = = = = = = = = .

110.050.159
tm: *= = .

122.705.655

1) N = Nachtragshaushaltsplan
21 +) Ausgaben, die nicht in Sp. 6 -Personalkosten-enthalten sind.
3) Rechnerisch sind 7.736.100 DM Rückstellung 74 kirchengemeindl.Anteils.OZ: 13 der Vorlage 2/7/75/hinzu- 

zufiven-

4) Cavon 2.035.600 DM Steucranteil f .Kirchengem. u. 1.905.715 D:1 Zuführung an Vernögenser-
trägnissen zum Grundstocksvermögen

/



Evang. Oberkirchenrat Anlage 8
- Drucksache 7/7/76

7500 Karlsruhe, 8. April 1976

Betr.: Beschlußfassung der LS über die Verteilung der für die Kirchen­
gemeinden gebildeten Rücklagen 1974/1975

Aus Rücklagen von 1974 von ursprünglich 

sind vorhanden:

1 .) Vorwegentnahmen f. zweckgeb. Zuweisungen

7.736.100 DM

aus Gesamtrücklage 1974 (7.736.100 DM)

*)

*)

a)

b)

c)

lt. Nachweisung vom 10.2.1975

Mittel von 1974 lt. Nachweisung v. 10.2.1975

Mittel von 1975 lt. Nachweisung v. 

zusammen

4.2.1976

1.779.300,-- DM

878.666,88 DM

593.393,29 DM

3.251.360,17 DM

Von der Synode ist gem. Abschn. III der DB vom’ 30.10.1975 zur FAO 

über die Verwendung dieses Betrages noch zu entscheiden.

2 .) Rücklage Schlüsselanteil

aus Gesamtrücklage 1974 (7.736.100 DM)

a) lt. Nachweisung v. 10.2.1975

b) lt. Nachweisung v. 4.2.1976 
für 1975 verwendet

(4.914.400 DM)

(- 951.110 DM)

Rest 3.963.290,-- DM

Dieser Betrag muß zur Aufstockung der Schlüsselanteile 1976/77 auf 

die Höhe der Anteile 1974/75 verwandt werden (Näherung bis auf vol­

le 1000 DM). Hinweis auf Abschn. III S.1 DB FAO.

Für Kirchengemeinden mit über 10.000 Gemeindegliedern ist für die 

teilweise Abdeckung der gestiegenen Personalkosten ein Zusatzbe­

trag vorgesehen (3 % des Schlüsselanteils 1976).

3. Härtestock

aus Gesamtrücklage 1974 (7.736.100 DM)

a) lt. Nachweisung v. 10.2.1975 

*) b) Rest aus 1974 lt. Nachweisungen 
10.2.1975 und 4.2.1976

zusammen

1.042.400, — DM

vom

879.940,— DM

1.922.340,-- DM

Dieser Betrag wird zusätzlich zum Ausgleich der Haushaltspläne 76/77 
der Kirchengemeinden benötigt. Hinweis auf Abschn. III S.1 der 

DB zur FAO.

Anmerkung: *) nicht verausgabte Haushaltsmittel



Anlage 8, S. 2

Evang. Oberkirchenrat 7500 Karlsruhe, 8. April 1976

(zu Drucksache 7/7/76)

Betr.: Verwendung der aus dem gemeindlichen Steueranteil in 1974/75 
gebildeteten Rücklagen

Der EOK schlägt der Landessynode folgende Verteilung vor:

1. Von den 3.251.360,17 DM Vorwegentnahmen sollen 2 Mio für eine be­

vorzugte Bedienung gemeindlicher Bauten eingesetzt werden; rest­

liche 1.251.360,17 DM sollen vorerst der Rücklage verbleiben, bis 

über die Bildung eines Fonds aus gemeindeeigenen Mitteln Entschei­

dung fällt.

2. Aufgrund des § III, Satz 1 der Durchführungsbestimmungen zur Fi­

nanzausgleichsordnung 1974/75 sind die Rücklagemittel

a) Schlüsselanteil mit 3.963.290,— DM

b) Härtestock mit 1.922.340,— DM

an die Kirchengemeinden zu verteilen. Bei dieser Verteilung soll 

jede Gemeinde für 1976 und 1977 mindestens die Höhe ihrer Zuwei­

sungen aus zentralen Mitteln wie in den Haushaltsjahren 1974/75 

bekommen. Kirchengemeinden mit über 10.000 Gemeindegliedern sollen 

darüber hinaus zur teilweisen Abdeckung der gestiegenen Personal­

kosten 3 % ihres Schlüsselanteils 1976 erhalten.

Ansnnden
(

/




